



دانشگاه مك<sup>ح</sup>يل، مونتر ال-كانادا مؤسسة مطالعات اسلامي شعبة تهران

> ير بويفيدين (ركزر فالمركزر يربويفيدين (ركزيريز كرا

shiabooks.net mktba.net ﴿ رابط بديل

تعداد . . ه ۱ نسخه از این کتاب در چاپخانهٔ سازمان چاپ دانشگاه تهران (قسمت عربی و فارسی) و چاپخانهٔ افست (قسمت انگلیسی) بچاپ رسید چاپ مجدد از این کتاب و ترجمه و اقتباس منوط به اجازهٔ ناظران این سلسله است شمارهٔ ثبت در دفتر کتابخانهٔ ملی فرهنگ

٤٨/٩/٤

مرور مرودی مردانی ازایران بدان در مرودی مردانی ازایران بدان در مرودی مردانی ازایران بدان در مرودی مردانی از ایران بدان در مرودی مردانی از م

۱ زریطنت

رُكْرُمُهُ لَرِي هُجُوِّقِ عَلَى يُرُوفِينُولُوهِ الْبِرُورِ وَفَيْبُولُوهِ الْبِرُورِ وَفَيْبُولُوهِ الْبِرُورِ وَالْبِيرُورِ وَالْبِيرُورِ وَالْبِيرُورِ وَالْبِيرُورِ وَالْبِيرُورِ وَالْبُيرُ الْفَالِمُ الْفَالِمُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللللَّاللَّا الللللَّا الللّهُ الللّهُ الللللّهُ

# مطالب كتاب

| صفحه                |
|---------------------|
| یک ـ چهار           |
| پنج ـ شش            |
| هفت ـ نُه           |
| ده ـ سيزده          |
| چهارده ـ بیست و دو  |
| بیستوسه ـ بیستوشش   |
| بیستو هفت ـ سی و دو |
| سی و سه ـ چهل       |
| چهلويکئ_چهلوشش      |
| 1—111               |
| <b>40-14</b>        |
| 191-01              |
| 777-110             |
| <b>770—770</b>      |
| 777—774             |
| 1-152               |
|                     |
|                     |

### پيشگفتار

## بنام آنکه جان را فکرت آموخت چراغ دل بنور جان برافروخت

بسیار شاد و خوشوقت هستیم از اینکه مجلّه نخستین از (سلسلهٔ دانش ایرانی) را در دسترس اهل دانش وبینش قرار می دهیم . در این سلسله آثار فلسنی و کلامی و عرفانے و اصولی، وبالجمله آنچه که مربوط به فعالیّت فکری و تر اوش اندیشهٔ دانشمندان اسلامی، خاصه آنان که ایرانے بو ده اند، نشر می گردد.

فکرایجاد این سلسله در شهر مونترال برای مابوجود آمد، آن گاه که در ضمن تدریس متون فلسنی و کلامی و اصولی، در مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مک گیل، دانشجویان را علاقه مند به تفحص و تتبع درباره فلسفه اسلامی، بخصوص آن قسمت که فقط ایرانیان در آن سهم داشته اند، یافتیم. واین علاقه و استقبال آنان موجب گستر ش مطالعات فلسنی ایرانے در آن موسسه گردید. واین امر در قسمت های دیگر آن دانشگاه نیز انعکاس یافت، چنانکه اولیای دانشگاه مک گیل مارا در فعالیت علمی در زمینه احیاء آثار فلسنی ایرانے و معرفی آن بدنیای غرب تشویق کردند.

برای احیاء آن آثار دوراه درنظر گرفته شد. یکی آنکه آن متون را بزبان انگلیسی ترجمه کنیم، و با توضیحات کافی و مقایسه آن با فلسفه غرب، آن را بجهان علمی مغرب زمین عرضه داریم. و دیگر آنکه متن عربی یا فارسی آن را ، بامقد مهو توضیحات و فهرست های گوناگون، در اختیار دانش پر و هان دنیای شرق، خاصه کشور های اسلامی، قرار دهیم.

برای آغاز این طرح ، یکی از مهمترین آثار حاجی ملاهادی سبزواری ، فیلسوف

ایرانے قرن گذشته ، درنظر گرفته شد. یکیازجهت آنکه زمان او نزدیک بزمان ما بوده، و معرفی او بجهان علم نشان دهنده اینست کهافکار واندیشه های فلسفی در ایران هیچ گاه قطع نشده ، بلکه همواره در تحوّل و تکامل بوده است. و دیگر آنکه کتاب شرح منظومه سبزواری تلفیتی از فلسفه مشاء فارانی و ابن سینا و فکر اشراقی سهروردی و تصوّف ابن عربی و کلام فخررازی وافکار فیلسوفان شیعی، همچون میر داماد وصدرالدین شیرازی و عبدالرزّاق لاهیجی است. و بهمین جهت در ایران مورد توجّه و استقبال استادان و دانشجویان بوده است.

درطی سالهای ۱۹۹۷ و ۱۹۹۸ ما موفق شدیم که ازطرفی امورعامه و جوهر و عرض شرح غررالفرائد سبزواری را که معروف به شرح منظومه حکمت است، از زبان عربی بانگلیسی ترجمه کنیم . این ترجمه نه تنها مورد توجه استادان و دانشجو یان مؤسسه مطالعات اسلامی و اقع شد ، بلکه برخی از استادان شعبه های دیگر دانشگاه مک گیل ، خاصه شعبه فلسفه ، بانظر اعجاب بآن نگریستند و همین امرموجب شد که دانشگاه مک گیل آنرا جزو انتشارات خود قرار بدهد . ترجمه فوق در سال جاری (۱۹۲۹) در تهران مورد تجدید نظر قرار گرفت ، یادداشهای توضیحی برآن افزوده گشت ، و آماده برای چاپ گردید .

به موازات این عمل ، تصمیم گرفته شد که متن عربی همان قسمت ، یعنی کتاب حاضر ، مورد تصحیح قرار گیرد ، ویادداشتهای توضیحی و فرهنگ اصطلاحات برآن اضافه شود ، و با مقدمه فارسی و انگلیسی با اسلوب جدید چاپ گردد . خوشبختانه این تصمیم هم زود جامه عمل بخود پوشید ، و مورد توجه واستقبال استادان ودانشجویان مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مک گیل قرار گرفت . این جنبش علمی در زمینه احیاء میراث فکری این سرزمین موجب تحولی دردانشگاه مک گیل گردید ودانشجویان بهمطالعه و تحقیق درباره فیلسوفان و بهمطالعه و تحقیق درباره فیلسوفان و متفکران ایرانی رساله فوق لیسانس و دکتری انتخاب کردند .

این عکسالعمل ما را برآن داشت که، برای ادامه این فعالیت پر نمر، چارهای بیندیشیم. بدین مناسبت برآن شدیم که بتدریج یک سلسله متون فلسنی و کلامی وعرفانی و اصولی را که، زاده اندیشه دانشمندان این کشوراست، وتاکنون بجهان علم معرفی نشده، بزبان انگلیسی ترجمه، و متن عربے یا فارسی آن را با تازه ترین اسلوب چاپ و منتشر سازیم. و برای این سلسله نام (دانش ایرانی) را انتخاب کردیم. ودانشگاه مک گیل متعهد گردید که هزینه چاپ این سلسله را بپردازد، و آن را جزو انتشارات خود قرار دهد.

واز جهتی ، چون ادامه ٔ این فعت الیت علمی در مونترال ، ازجهت عدم دسترسی به نسخه های خطی و منابع و ماخذ این فن ، میستر نبود ، پیشنهاد کردیم که دانشگاه مک گیل شعبه ای از مؤسسه ٔ مطالعات اسلامی را در تهران تأسیس کند ، تاهم این فعالیت علمی در آنجا متمرکز گردد ، و هم دانشجویانی که در کانادا به تحقیق و تتبع درباره ٔ اندیشه و تفکیر ایرانی میپردازند بایران بیایند ، و کارخود را بااستفاده از منابع و ماخذ اصلی دنبال کنند ، و نیز همین روش را که ماپیش گرفته ایم آنان نیز پیش گیرند . خوشبختانه پیشنهاد تأسیس شعبه آن مؤسسه مورد توجه مقامات دانشگاهی دانشگاه مک گیل کانادا قرار گرفت ، و مقامات علمی و فرهنگی ایرانی مقامات علمی و فرهنگی ایرانی مقامات علمی و فرهنگی ایرانی هم تسهیلاتی برای تأسیس چنین شعبه ای فراهم آوردند . این شعبه که از دی ماه ۱۳٤۷ هم تداثر شده کاروفعالیت خود را در زمینه راهنهائی دانشجویان ، و آماده ساختن و سائل تحقیق برای دانش پر و هان ، و ایجاد سخن رانبهای علمی ، و نشر آثار نفیس فکری ، با کوشش هر چه بیشتری ادامه می د هد .

اکنون ما مفتخریم که نخستین ثمرهٔ فعالیتهای خود را بهاهل دانشوعلم تقدیم میداریم. و امیدوارهستیم که مردم این سرزمین که ماکوشیدهایم شمّهای ازمیزاث فکری نیاکانآنان را بدنیای علم معرفی کنیم ، عمل مارا باحسن استقبال تلقی کنند ، ومارا بادامه آن تشویق نمایند.

درپایان لازم میدانیم از اولیای دانشگاه مک گیل ، خاصه از آقایان پروفسور استانلی فراست رئیس دانشکده مطالعات و تحقیقات عالی دانشگاه مک گیل و پروفسور چارلز آدامز ، رئیس مؤسسه مطالعات اسلامی آن دانشگاه ، تشکر و سپاسگز اری کنیم ، زیرا ایشان در همه مراحل مارا تشویق کردند، و در بنیان نهادن این طرح و به ثمررساندن آن از هیچ کوششی در بغ نکردند.

تهران، اردیبهشت ماه ۱۳٤۸

توشىهيكو ايزوتسو

مهدي محقق

## چگونگی گرد آوری کتاب

در تدوین این کتاب، شرح منظومه چاپ ناصری که صحیح ترین متن چاپی آن است اصل قرار داده شده. و برای اینکه دقت کامل در این چاپ منظور شده باشد، با نسخه خطی شرح منظومه، متعلق به آستان قدس رضوی، مقابله گردیده است. نسخه آستان قدس در سال ۱۲۷۹، یعنی در زمان حیات مولف ، تحریر شده ، و بشهاره (۸۶۸ کتب حکمت خطی) در کتابخانه آستان قدس موجود است. مواردی که با تطبیق با نسخه خطی اصلاح گردید فراوان و قابل توجه نبود تا فهرستی از آن ها ترتیب داده شود. و برای نمونه فقط به چند مورد زیراکتفا می شود:

درچاپ ناصری ، وهو بحزاء ، ص٤٣؛ ولتفرع ص١٢٧.

دراین چاپ ، وهوبحذاء ۱۲/۷۸؛لتفر ۱۱/۱۶۹

در قسمت حواشی و تعلیقات ، نخست از حواشی سبزواری استفاده شد . وهمه آنها ذکر گردید. و برای اینکه رعایت احتیاط علمی شده باشد، از نسخه مجلس شورای ملتی که در سال ۱۷۷۱ یعنی در زمان زندگی سبزواری تحریر شده و بشهاره (۱۷۷۱ خطی عربی) در آن کتابخانه محفوظ است نقل گردید . و این امر موجب شد که مواردی که در حاشیه چاپ ناصری ناخوانا است ، در ست خوانده و ضبط گردد . و نیز اگر در نتیجه سهو و اشتباه کاتب غلط تحریر گردیده ، در این چاپ در ست آن آورده شود . گذشته از این در نسخه خطی مواردی یافت شد که از حاشیه چاپ ناصری فوت گردیده بود . در اینگونه موارد در پاورق تصریح گردید که در حاشیه شرح منظومه چاپ ناصری وجود ندارد ، مانند حاشیه ای که در باره اشتباه مفهوم به مصداق در ص ۲۳۲ ، و حاشیه ای دیگر که در باره فاعل کلی در ص ۵ و یاد شده است .

ىخشىدە است.

گذشته از حواشی سبزواری که بتمامها نقل گردید ، از حاشیه هیدجی و آملی نیز استفاده شد . ولی بجهت اختصار ، از ذکر همه آن حواشی صرف نظر گردید ، و فقط حواشی مفید و سودمند آن دو که موجب گشودن دشواریهای متن می شود ، ذکر گردید . حواشی هیدجی ارجاع به صفحه های یگانه چاپ آن که در تهران بصورت سنگی صورت پذیر فته داده شد . وحواشی آملی ارجاع به دومین چاپ آن که در ست تر از چاپ اول است داده شد . البته در هر دو ، اگر غلط های چاپی ملاحظه گردید ، اصلاح شد .

قسمت دیگر کتاب اختصاص به فرهنگ اصطلاحات و تعبیرات داده شد. دراین قسمت ، اصطلاحات و تعبیراتی که درمتن آمده ، بترتیب حروف الفبائی آورده ، وارجاع به صفحه و سطری که درمتن آمده ، نیز داده شده است. این قسمت مراجعه بمطالب کتاب را آسان ، و راه را برای آنانکه درموضوعی خاص از فلسفه تحقیق می کنند ، سهل می سازد . معادل انگلیسی اصطلاحات برای دانشجویان فلسفه اسلامی و همچنین فلسفه غرب مفید است. و با کمک آن ، می توانند راه را بسوی فلسفه مقایسه ای هموارسازند. فهرست های مختلف کتاب نشان می دهد که سبزواری از چه منابعی استفاده برده ، و چگونه میراث فلسنی را از گذشتگان خود اخذ کرده ، و سپس بآنها نظم و و حدت

مقدمهٔ فارسی مشتمل برشرح حال او از قول خود وداماد و فرزندانش می باشد. ونیز نظر دانشمندان غیر ایرانے ، همچون کنت دوگو بینو و ادوار د برون و محمداقبال، درهمین مقدمه آورده شده.

مقدمه انگلیسی اختصاص به ارزشیا بے افکار فلسنی او، و مقایسه او با برخی از متفکران مغرب زمین داده شده ، و نیز درهمین مقدمه برخی از افکار اسلاف سبزواری مورد بحث و تحلیل قرارگرقته است .

# شرح حال سبر واری بقلم خود ایشان\* هو

چون بعض از احبّاء مستدعی شد ، که از کیفیت تحصیل خود ، و انیّت آن ، و تعیین اساتید ، چیزی نگاشته شود ، موجزی مینگارد ، که در سن هفت یا هشت سالگی ، که شروع بصرف و نحو کردیم ، والدنا الفاضل - حشره الله تعالی مع الاخیار عزم بیت الحرام فرمودند. و در مراجعت در شیر از بر حمت ایز دی پیوستند. و حقیر تاعشره کامله از عمر خود در سبزوار بودم . و بعد ، جناب مستطاب فضائل مآب ، عالم عامل و فاضل کامل و حبر جامع و متّقی و رع و فقیه بارع و عابد ساجد و ناسک متهجید ، زبدة الاشراف المستغنی عن الاوصاف ، حبیب مهجی و ابن عتی ، المستسعد فی النشأتین ، الحاج میلاحسین السبزواری - اعلی الله مقامه - که سالها در مشهد مقد س مشغول تحصیل بود ،

\* این شرح حال از مقالهٔ مرحوم د کتر قاسم غنی، در مجلهٔ یادگار، سال اول شمارهٔ ۲، صفحه های ۱۹-۱۵ اقتباس گردید. نویسندهٔ مقاله ، پس از بیان مقدمهای در مراتب فضل و علم حکیم سبزواری چنین می نویسد: « شرح حال ذیل که اصل آن بخط مرحوم حاجی ملاهادی نزد نواده پسری ایشان ، آقای ضیاءالحق حکیمی ، پسرمرحوم آقاعبدالقیوم ، پسرمرحوم حاجی ملاهادی موجوداست، نمونهای است از روشن فکری و سادگی و بی آلایشی آن مرد بزرگ اصل این شرح حال بخط مرحوم حاجی بر کاغذ آبی رنگی بخط شکسته نستعلیق نوشته شده است. و در پشت آن ورقه مهر حاجی بسجم « یا هادی المضلین » موجود است. و بطوریکه آقای ضیاءالحق حکیمی از پدرخود ، آقاعبدالقیوم ، پسر حاجی ، روایت می کند، از طهران شرح حال حاجی را از خود او می طلبند ، و او انجام این کار را بیکی از شاگردان خود محول می کند . آن شاگرد شرح حال مفصلی از فضائل و کرامات ومقامات حاجی می نویسد خود محول می کند . آن شرح را نیسندیده ، خود این شرح حال مختصر را می نویسد . »

و والدش با والد داعی جمع المال بود – رحمة الله علیهم – مرا از سبزوار بمشهد مقدّس حرکت داد. وآن جناب انزوا و تقلیل غذا وعفاف و اجتناب از بحرّمات و مکروهات و مواظبت برفرایض و نوافل را مراقب بود. وداعی راهم دراینها، چون دریک حجره بودیم ، مساهم و مشارك داشت .

و کینونت ما بدین سیاق طولی کشید، وسنواتی ریاضات و تسلمیتی [کذا] داشتم. و آن مرحوم استاد ما بود درعلوم عربیه و فقهیه و اصولیه. ولی با آنکه خود کلام و حکمت دیده بود، وشوق واستعدادهم درما می دید، نمی گفت مگر منطق و قلیلی از ریاضی. پس عشرهٔ کامله با آن مرحوم درجوار معصوم بسر بردم، تا آنکه شوق بحکمت اشتداد یافت. و آوازه و حکمت اشراق از اصفهان آویزهٔ گوش دل بود. وازعلوم نقلیه و دینیه حظوظ متوافره و سهام متکاثره بفضل خدا یافتیم. پس عزیمت اصفهان نموده، و اموال و املاك بسیار را جا گذاشته، از خراسان حرکت کردیم. و قریب به هشت سال دراصفهان ماندیم. و انزوا و مجانبت هوا، بتایید خدا، مزاج گرفته، بعد توفیق تحصیل علوم حقیقیه و ریاضات شرعیه هم داشتیم. و اغلب او قات را صرف تحصیل حکمت اشراق نمودیم.

پنج سال حكمت ديدم خدمت زبدة الحكماء الالسهيين، فخر المحققين و بدرالعالمين والعالمين والمتخلقين باخلاق الروحانيين، بل باخلاقالله ، جناب حقائق آگاه، آخوند ملااسمعيل اصفهانى قدّس سرّه الشريف.

وچون آخوند ملااسلمعیل مرحوم شدند، دوسه سالی بالاختصاص خدمت جناب حکیم متاله، استاد الکل المحقق الفایق والنورالشارق ،آخوند ملاعلی نوری – قدّس الله نفسه و روّح رمسه – حکمت دیدم . ودوسالی دراوائل ورود باصفهان ، بفقه جناب المولی النبیه والعالم الوجیه والمحقق الفقیه ، آقامحمدعلی مشهور به نجنی – اعلی الله مقامه – روزی ساعتی حاضر می شدم.

وچون بخراسان آمدم ، پنج سال درمشهد مقدس بتدریس حکمت مشغول بودم، با قلیلی فقه وتفسیر ، زیرا که علما اقبال بر آنها و اعراض از حکمت بکلیّه داشتند . لهذا اعتنای داعی بحکمت ، سیّم اشراق ، بیشتربود.

وبعدازآن دوسه سالی سفر بیتالله داعی طول کشید. وحال بیستوهشت سال است که دردارالمومنین سبزوار ، بتدریس حکمت مشغولم . این است اسباب ظاهریته ، ودرحقیقت «الله هدانی وعلمتنی وربانی».

دیدهای خواهم سبب سوراخ کن تا سبب را برکند از بیخ و بنن والسلام

# شرح حال سيرواري بنقل از داماد ايشان\*

ازقرار تقریر جناب آقامیرزا سیدحسن، داماد آن مرحوم، وقتی که از طرف صاحب ناسخ التواریخ شرح حال ازوی خواستند، این است که مرقوم می شود.

اولاً، ولادت آن مرحوم درسنه هزارودویست ودوازده است (۱۲۱۲) که لفظ «غریب» ماده تاریخ است. پدر ایشان حاج مهدی از تجاروملاك سبزوار بوده، بشوق فطری بتحصیل علم راغب شده، و درسن بیست ویک سالگی بعزم حج از سبزوار حرکت فرموده بود. و در علوم غرببه و سطوح فقهیه ، صاحب امتیاز بین الاقران بوده است. فرموده بود:

چون در آنزمان اصفهان دارالعلم بود، زودتر از موسم باصفهان رفتم ، که درك فیض علماء آنجا را بنهایم . قصد اقامت یکماهه نمودم ، و بدرس حاجی کلباسی و مرحوم شیخ محمد تتی حاضر می شدم . و در تفحی محاضر دیگر نیز بودم . روزی از درب مسجدی که قدری از صحن او در معبر نمایان بود ، عبور می کردم . جمعی از طلاب در آنجا دیدم . بخیال محضر فقاهت وارد شدم . جمعیت را از صد متجاوز دیدم در حالی که علیه ارذل الثیاب، خیلی باوقار و سکینه ، وطلاب از طرفین حریم شایانی برای او قرار داده بودند . چون شروع بدرس کرد ، دیدم علم کلام است و مسأله تو حید . حسن تقریر و آداب معاوره اش باشاگر دان مرا مفتون گردانید . سه روز متوالی بآن محضر شریف رفتم ، و یافتم تکلیف شرعی خود را دراقامت و تحصیل این علم شریف . مؤنه سفر حج را بکتاب و لوازم اقامت صرف کردم . ده سال آلا کسری ، در محضر آن استاد بزرگ ، مرحوم

<sup>\*</sup> این شرح حال در پایان حاشیهٔ هیدجی بر شرح منظومهٔ سبزواری ص ۲۵-۲۱ آمده. حاشیهٔ هیدجی درسال ۱۳۶۱ هجری قمری در تهران چاپ سنگی شدهاست.

آخوند ملااسماعيل ، مشغول تحصيل بودم.

پساز پنج وششسال، درحوزه منتجه آن مرحوم، که پسازفراغت ازدرس خود بمحضر مرحمت مآب، آخوند ملاعلی نوری می رفت. من هم حاضر می شدم. پس در اقامت هشت سال، درسنه هز ارودویست و چهل (۱۲٤۰)، که مرحوم شیخ احمداحسائی به اصفهان آمدند، حسب الامر آخوند نوری، با شاگردان بدرس شیخ حاضر می شدم. مدت پنجاه و سه روز، بدرس ایشان رفتم. درمقام زهد بی نظیر بود. ولی فضل ایشان در پیش فضلاء اصفهان نمودی نکرد.

در اواخر سنهٔ چهل و دو که مرحوم استاد آخوند ملا اسماعیل بسمت طهران تشریف فرما شدند، من هم شدّ رحال بسمت خراسان نمودم. و محل اقامت را مشهد مقدّس قرار دادم. و در مدرسهٔ حاجی حسن ، علوم عقلیّه و نقلیّه را مباحثه می کردم.

دراواخرسلطنت خاقان ، بمكه مشرق شدم. در مراجعت كه در بندرعباسی از كشی بیرون آمدیم، قافله حاضری بسمت كرمان عازم بود. بكرمان رفتم. راهها بجهت فوت خاقان ناامن بود . قریب سالی در آنجا متوقی بوده ، عیال اوّل والده مرحوم ملامحمد پسر بزرگ فوت شده بود. در كرمان ، عیال دوم را اختیار فرموده ، كه دوپسر جناب آقاعبدالقیوم ومرحوم آقا محمداسماعیل ، وسه دختر از عیال كرمانیته بودند.

بعد از مراجعت از مکه معظمه، ده سال از زمان سلطنت محمد شاه مرحوم را نیز در مشهد بودند، و هردوعلم را درس می فرمودند. شاگردان مجهد صاحب فتوای و مسند ترافع درمشهد و سبزوار داشتند. در علم طب نیز بهره وافی داشتند. واز قرار تقریر آقامحمد صادق ، پسر ملاعلی ، مجتهد کرمانی، که همدوره داعی بودند ، واز پدرایشان نقل می کردند ، ایام توقیف حاجی مرحوم در کرمان مشغول ریاضت بودهاست.

مرحوم حاج سید جواد شیرازی الاصل امام جمعه که ازاعاظم فضلاء عصر بوده است، یکی از درسهای او کلیات قانون بوده است. ومسأله مشکلی محل نظر و گفتگو بوده است. یکی از تلامذه آقای حاج سید عبد الجواد ، که در همان مدرسه که محل توقیف

حاجی مرحوم بوده است، برحاجی وارد شده بود. وازحالات و تحصیل ایشان پرسیده بود. فرموده بودند: شطری از معقول و منقول دیده ام. از طب پرسیده بود. جواب داده: بی ربط نیستم. همان مسأله را پرسیده بود. جوابی شنیده بود. فردا همان جواب را در محضر مرحوم حاجی سید جواد گفته بود. سید مرحوم فرموده بود: این بیان از فکر تو نیست. از کجا تحصیل کرده ای ؟ آخوند تلمید گفته بود: شخصی از اهل خراسان بمدرسه ما آمده است. دیروز من بحجره او رفتم. واز حالات وی مستفسر شدم. در ضمن این مسأله را پرسیدم. این جوابرا داد. مرحوم سید فرموده بودند: معلوم می شود، مرد فاضلی است ؛ و غریب هم هست. بعد از درس بدیدن او می رویم. با تمام تلامذه بدیدن او رفته بودند.

حاجی مرحوم، پس از مراجعت ازاصفهان، قدری از اموال موروثی را بفقراء ارحام انفاق فرموده بود. مؤنه وی منحصر بود بیک جفت گاو زراعت و باغچه مختصری، که درفصل انگورتمام طلاب را بآنجا دعوت میفرمودند. ازحاصل زراعت، پساز اداء حقوق واجبه، ثلث آنرا موضوع، ومتدرجاً بفقراء میدادند. روزعید غدیر بفقراء وسادات یک قران، و بغیر سادات ده شاهی میداد. و ده شب درعاشورا روضه میخواندند. و مجلسی، مُختص فقراء بود. وغذا نان و آبگوشت بود. از طلاب مدرسه هر کس مایل بود میرفت. و هر گز از کسی چیزی نمیخواست، وقبول نمی کرد.

وقتی ناصر الدین شاه مرحوم در سفر اول بسبزوار رسیدند، و بخانه آن مرحوم رفتند، و برروی همان حصیر که دراطاق تدریس افتاده بود جلوس فرموده، وخواهش کتابے دراصول دین بزبان فارسی نمودند. از خانه که بیرون آمد، پیش خدمتی وارد که شاه پانصدتومان فرستاده اند خدمت شما. اینک بارقاطری سر کوچه است. فرمود: داخل کوچه من ننها ثید. بحاجی عبد الوهاب بگوئید بیاید ببرد مدرسه، نصف پول بطلاب مدرسه قسمت کند، و نصف بفقر اء بدهد، سادات را ضعف دهد.

درعشر آخر ذیحجهٔ هشتادونه (۱۲۸۹) برحمت ایز دی پیوست. ومدت عمرش هفتاد و هشت سال بود ، بعدد و حکیم ». عاش حمیداً و ماات سَعیداً.

مصنقات آن مرحوم بسیاراست ، از رسائل وحواشی وغیرها . برخی هم بطبع در آمده . از استعال فضول دنیا محترز بوده ،حتی ادویه استعال نمی کردند . پیاز را بگوشت ایشان غدقن بود بیندازند. میرزایوسف مستوفی المالک را بآن مرحوم عقیده راسخی بود. مقبره آن مرحوم ازبناهای اوست . کتاب اسرارالحکم که برای ناصرالدین شاه مرحوم نوشتند ، مستوفی المالک، بحلیه طبع در آورده ، مجاناً باهل علم داد . رحیم الله معاشیر الماضین.

هذه حالاته رفع مقامه وحشرنا وايّاه ُ فى زمرة محمّد صلىالله وآله الطّاهرين.

<sup>\*</sup> در سفرناسهٔ ناصرالدین شاه بمشهد که در سال ۱۳۰۹ در تهران طبع شده ، در ص ۱۲۰ چنین آمده : « خلاصه رسیدیم بشهر ، مقبره و گنبدی سر قبر مرحوم حاجی ملاهادی علیه الرحمه می سازند . از قراریکه گفتند میرزا یوسف مستوفی الممالک بانی آنست، و بقدر دوهزار تومان تابحال خرج کرده . مقبرهٔ مرحوم حاجی سمت دست چپ معبر واقعست ، و طرف دست راست مقابل مقبره کاروانسرائی بسیار عالی بناکرده مشغول ساختن بودند .»

# وضع زندگی سرواری بنقل از دوفرزند ایشان\*

... و بزرگتر مزیت و برتری این شهر آنکه تقریباً درنیمهٔ اخری ازمائه سیزدهم هجری، این بلده بوجود حکیمی عارف و مردی کامل و فیلسوفی مرتاض و پیری فیاض رونق یافته ، و انوار معارف از این خطه شریفه بهرجانب تافته بود. و آن فارس مضهار معرفت وایقان و پیشرو سالکان طریق هدایت و عرفان، مرحوم حاجی ملاهادی سبزواری تغمده الله برضوانه، بود، که از اشعه و انوار حکمت عالم علم و در ایت حوزهٔ شریعت و طریقت و حقیقت را مزین و منور می نمود. در حقایق می سفت ، در حضیض ناسوت از ملکوت و لاهوت سخن می گفت . در کسوت نجرد بسر می برد ، و زنگ علایق از دلها می سترد. و نظر باحترام این حکیم ماجد و فرد و احد، ما از ابنیه مهمه ، و مز ارات متبر که سبزوار ، ابتدا بشر ح سر ا و بقعه و مضجع آن بزرگوار ، قدس سر ، می پردازیم . بعد ، سایر امکنه را مشروح می سازیم . و درین ضمن ، و ضع زندگانی آن مرحوم ، رو ح الله روحه ، نیز آشکار ا و معلوم می گردد .

<sup>«</sup>تفصیل زندگانی شخصی اورا درسفر ثانی موکب منصور بخراسان ، خود بلاواسطه از دو پسر دانشورش ، آقامحمد اسماعیل وآقاعبدالقیوم ، سامهماالله ، واز عیال کرمانیهاش که در وراه پرده نشسته بود ، و تقریر مینمود ، بشرح شنیدم . ودر ترجمهٔ سبزوار از مجلد ثالث مطلم الشمس گنجانیدم .»

## شرح وضع خانه و زندگانی مرحوم حاجی ملاهادی سبزواری رحمةالةعلیه

· خانهای که مرحوم حاجی چهل بلکه چهل و پنج سال در آن ساکن بوده اند، در طرف دروازهٔ نیشابور، ومشتمل بردو حیاطاست ، بیرونی و اندرونی. ومدخل بیرونی ازسمت مغرب خانه و رو بمشرق است . حیاط بیرونی عبارت از محوطهایست ، شش زرع و در شش زرع ، ودر وسط ، باغچه غیرمرتبی دارد ، که چهاردرخت کوچک توت درآن غرس شده. و باید این اشجاررا ، بعداز ارتحال مرحوم حاجی، نشانده باشند . درمحاذی درمدخل ، چاه آبی بوده ، که حالا حالت انطاس یافته . فقط طرف مشرق عمارتی از خشت و گل دارد، که از هرزینتی حتی از اندود کاه گل هم عاطلاست . اطاق وسط که نشیمن است ، قلمدانی می باشد، و پنج ذرع و نیم طول، وسه ذرع و نیم عرض دار د. سقفش از تیر، وروی تیر هیزم ، نه چوب تراشیده انداخته ، و روی آن ، نی ریختهاند . طرف جنوب این اطاق ، دالانی است بعرض یک ذرع، وطول تمام اطاق، وطاق خشتی روی آن دالان زدهاند.و بواسطهٔ پنج پله آجری ، وارد این دالان ،که کفشکن اطاق است مىشده. ودرسال هزارودويستوهشتادوچهار، كه موكب مسعود همايون،اعليحضرت شاهنشاهی ناصرالدین شاه ، خلدالله ملکه ودولته ، عزیمت زیارت ارض اقدس ومشهد مقدس فرموده بود ، درروز سه شنبه ، غره شهر صفر مرحوم حاجي ، قدّس الله سرّه ، اعلیحضرت شاهنشاهی ، عزّنصره ، را درهمین اطاق پذیرائی کردند . و آنوقت اطاق فرش بوریا داشت. اما درسال هزاروسیصد هجری ، که موکب معلتی از ارض اقدس مراجعت می کرد ، و نگارنده درالتزام رکاب اعلی بود ، و بزیارت این بیت شریف و كلبه منيف مستسعد آمد ، جز خاك پاك درآن چيزى نيافت ، اگرچه هنوز بقيه انوار معرفت بردر و دیوارآن میتافت.

بالجمله ، زیر این اطاق و دالان خالی ، و بواسطه ٔ یک دریچه که در زیر اطاق نشیمن بازمی شود، باین انبارکه هنگام مشاهده نگارنده پرازکاه بود، ورود می نموده اند

درسمت شمال این اطاق، دالانی است بطول اطاق. و بکف زمین حیاط مسقف باتیرونی که راه ببرونی باندرون بودهاست. ازاین دالان چون گذشتند، بمحوطه کوچکی میرسند که طویله و بهاربنداست . یک زوج عامل ازمرحوم حاجی درین طویله بسته میشده . بعداز دالان تنگی و درپستی که رو بشمال باز میشود ، وارد بحیاط اندرون میگردند . طول این حیاط تقریباً بیست و پنج ذرع ، وعرض دوازده ذرع ، ودر بیرونی واندرونی فقط آنجاها که در زمستان لابد محل عبور و مرور زیاد است ، سنگ فرش شده ، باقی خاك است . در حیاط اندرونی نیز ، رو بمشرق عمارت ساختهاند . وارسی سه دهنه بنا کرده ، که یک ذرع و نیم کرسی دارد. درجنبین ارسی ، دو راهرواست، که پنج پله ازسطح زمین بالا میروند ، وبراهروها میرسند . در دوطرف دالانها ، دو اطاق است ، که یکی یک در و دوپنجره دارد، ورو بحیاط باز میشود . اطاق دیگر فقط دارای یک در است . در زیر ارسی سرداب مانند جائی است، که مرحوم حاجی زمستان وتابستان غالباً درآن بسر می برده اند. درجلو ارسی ، حوضی است، دومرتبه باین معنی که حوض اول تقریباً بعمق سه چارك ساخته شده. بعد طاقی ازآجر وآهك رویآن زدهاند . و دربچه کوچکی از طرف شمال حوض بازاست . وازآن دربچه ازمرتبه تحتانی که برازآب است ، آب بالا میکشند. آنچه معلوم میشود برای اینکه در زمستان آب یخ نکند . مرتبه وقانی را خالی از آب میگذاشته اند.و آب مرتبه تحتانی که بمنزله آب انبارمی باشد باقی بودهاست. باقی فضای حیاط باغچهایست، که چهارپنج درخت توت کهن درآن دیده میشود . و بعضی حجرات لازمه ، از قبیل مطبخ وغیره ، درطرف جنوب حیاط واقع شده، وتمام اين اطاقها ازخشت وكـل است منتها كاكل دارد.

پس از مشاهده وضع منزل مرحوم حاجی ، از خلف بزرگوار ایشان ، جناب آقامحمد اسمعیل که مردی جامع و فاضل ونمونهای از اخلاق وفضایل پدر ملکوتی گوهر خود میباشد ، از وضع زندگانی آنعارف ربانی، طیتبالله تربته، پرسید . ایشان بشرح ذیل پرداختند. وعیال آن مرحوم خلد مقام از پشت در آنچه را آقا محمد اسمعیل بدرستی

درنظر نداشتند، اظهار می کردند . خلاصه گفتند ، مرحوم حاجی هرشب در زمستان و تابستان و بهارو یائیز، ثلث آخرشب را بیدار بودند . ودرتاریکی عبادت مینمودند ، تا اول طلوع آفتاب. آنوقت دوبیاله چای بسیارغلیظ سیاه رنگ که درهربیاله مخصوصاً دوازده مثقال قند میریختند میل میفرمودند : این چای غلیظ شیرین را برای قوت میخورم. بتریاك وحب نشاطواقسام تنباكو وتوتونوانفیه هرگزمیل و رغبت ننمودند. دوساعت ازروز گذشته، بمدرسه تشریف می ردند. وجهارساعت تمام درمدرسه بودند. بعد بخانه مراجعت کرده ، نهار میخوردند. ونهار ایشان غالباً یکئپول نان بود، که زیاده از یک سیر از آن نمیخور دند. یک کاسه دوغ کم مایه ، که خودشان در وصف آن می فرمودند: « دوغ آسمانی گون » یعنی دوغی که از کمی ماست، برنگ کبود آسمانی باشد. نان خورش یک سیر نان نهار آن مرحوم بود. بعدازنهار، درتابستان ساعتی می خوابیدند. عصر چای میل نمی فرمودند. شب بعدازسه ساعت عبادت در تاریکی غالباً چهارساعت و نیم ازشب گذشته شام صرف میکردند . وشامشان ، دراواخرعمر ، بواسطه کبرسن و نداشتن دندان، یک بشقاب چلاووخورش بی گوشت وروغن، یعنی اسفناجی با آبگوشت بود . پیش ازشام، نیم ساعت دورحیاط اندرونی راه میرفتند . و بعدازشام ، در اطاق نحصوص خود ، که زیرزمین سابق الذکر باشد ، بعداز کمی راه رفتن ، در یک بستر ناراحتی که غالباً توشک نداشت ، میخوابیدند . و متکای غیر نرمی از پنبه یا پشم زیر سر می گذاشتند.

لباس مرحوم حاجی، مدت چند سال ، یک عبای سیاه مازندرانی بود . ویک قبای قبا پاره شده، وچندین وصله قبای قبا پاره شده، وچندین وصله برداشته ، ودرزمستان ، قبای برك شكری رنگ و شلوار برك شكری رنگ و عمامه كه در تابستان برروی شب كلاه كرباس سفید پنبه دار ، كه سبزواریها برجی می گویند ، بسته شده . ودرزمستان ، بجای شب كلاه كرباسی شب ، كلاه پوستی طاسی دورو بود .

كتابخانه نداشتند. وكتاب ايشان منحصر بچند جلد بود. قلمداني كه باآن چندين

هزاربیت تصنیف فرموده، وحل معضلات ومبهات حکمت وعرفان نموده، موجو دبود. ونگارنده بزیارت آن فایز شد. این قلمدان کار اصفهان ومتنش زرد رنگ وزینت رویش گلوبوته ، و مدت چهلوپنج سال ، این قلمدان را درکار داشتند ازنقش قلمدان فقط در دوطرف آن چیزی باقی بود نصف بالای غلاف شکسته، وروی خزانه که جای دوات است ، چیزی نبود . دوات قلمدان برنجی ، و هنوز مرکبی که مرحوم حاجی با آن مینوشته اند ، در آن دوات محالت خشکی باقی است . عینک آن مرحوم را نیز زیارت نمودم. بموضعی که بدماغ میگذارند ، و بسر دوشاخ آن که به پشت گوش قرارمی گیرد، پارچه کبود کرباسی بدست خود بسته بودند، که درسردی زمستان، آهن به پشت گوش وروی دماغ اذیت نکند.نمرهٔ این عینک ششاست.وپانزده سال آن بزرگواربامدادان خوانده ونوشتهاند. با عجز ودرخواست وخواهش زیاد، از دوپسر عالی گوهر آن مرحوم، جنابان آقامحمداسمعيل وآقاعبدالقيوم ، آن عينك را گرفتم، كه اسباب شرافت وافتخار وبمنزله ويده بصيرت و چشم عبرت بين اين بنده ضعيف البصر باشد. وازآن دو خلف باشرف ، جناب آقاعبدالقيوم شرح ذيل را نگاشته ، ومهركرده. وجناب آقامحمداسمعيل هم بخاتم شریف خود مختوم داشته ، و امضاء کردهاند، که این همان عینک مبارك است، واینکهٔ آن عینک در نزد نگارنده موجود ، وگرامیتراز هزارجعبه لالی منضود است.

## صورت شرحى كه جناب آقاعبدالقيوم نوشتهاند

یوم جمعه یازدهم ذی القعده ، سنه ۱۳۰۰ (هزاروسیصد) ، که موکب مسعود تاصر الدین شاه ازمشهد مقدّس مراجعت می فرمودند، محمد حسن مجان صنیع الدوله بخانه ما آمدند، وعینک مرحوم خلدآشیان رضوان مکان حاجی ابوی اعلیالله مقامه را که مدت پانزده سال آن مرحوم استعمال می فرمودند ، به محمد حسن خان صنیع الدوله هدیه کردم. انتهی.

#### اما معاشمر حوم حاجى از اين قرار است

یک روز ازقنات عمیدآباد داشتند. ویک شبانه روز ، از قنات قصبه و باغی که

دربیرون پشت ارك واقع است. سالی چهل تو مان فایده و حاصل باغ بود. واز دو قنات مذكوره نیز سی خروار غله و ده بار پنبه عاید می گر دید. قسمتی از این دخل را با كمال قناعت صرف معاش خود می فرمو دند. و مابتی بفقرا ایثار وانفاق می شد. هرسال در عشر آخر صفر سه شب روضه خوانی می كر دند. و یكنفر روضه خوان كریه الصوتی ، كه در سبز وار بود، دعوت می نمو دند. و شبی پنج قران بروضه خوان می دادند. و نان و آبگوشت بفقرائی كه شل و كور و عاجز بو دند ، می خورانیدند. و نفری یك قران نیز بآنها مبذول می داشتند. و خمس و زكوة مال خود را هرسال بدست خود بسادات و ارباب استحقاق می رسانیدند. و درین موقع جنس را خود و زن می كر دند ، و نقد را خود می شمر دند.

تعصیل آن بزرگوار دراصفهان درحوزهٔ درس مرحوم فردوس مکان ، ملاعلی نوری ، که اشهر حکمای عصرخود بود، درجهٔ تکیل یافته ، وپسازفراغ ازتحصیل ، ازاصفهان بمکه معظمه ، اجلها الله تعالی ، مشرف شده ، واز آنجا بسبزوار مراجعت فرمودند. اززمان تأهل ، هرگز زیاده از یک زن درخانه نداشتند. اما سه عیالگفتند، اولی چون درگذشت ، ثانیا متأهل شدند . عیال ثانی نیز وفات نمود . و از آنجا که در آنزمان مدّت ده ماه در کرمان بسر بردند ، در آن بلد عیالی کرمانیه گرفتند . وغالب اولاد ایشان ازهمان عیال کرمانیه است ، که درسال هزاروسیصد حیات داشت. تا سن شصت سالگی ریش آن بزرگوار سیاه بود ، یعنی خضاب می کردند . بعدازشصت سال دیگر بحال خود و سفیدگذاشتند.

چون گاهی غرر و لالی حکمت و عرفان را برشته نظم می کشیدند ، و اسرار » تخلص می فرمودند . تاریخ تولد ایشان و غریب » است ، یعنی در هزار و دویست و دوازده متولد شدند. و مدت عمر ایشان بحروف ابجد مطابق با و حکیم » می باشد. یعنی تقریباً هفتاد و هشت سال سرای فانی را باشعه معارف نور انی داشتند. تا در روز بیست و هشتم ذیحجه ، و هزار و دویست و هشتادونه ، سه ساعت بغروب مانده ، مرغ روحش از قفس تن باشیان قدس پرید ، و بریاض قرب خرامید و ملا محمد کاظم ، ابن آخوند ، ملامحمد رضای

سبزواری،متخلصبه وسر "کهازشاگردان آن بزرگواربود، در تاریخ رحلت آن مرحوم سرود:

اسرار چو از جهان بدر شد از فرش بعرش ناله بر شد تاریخ وفاتش ار بپرسند «گویم که نمرد زنده تر شد»

پس از ارتحال ، جسد پاك آن جناب را در بيرون دروازه سبزوار ، معروف بدروازه نیشابور:که برسرراه زوّاراست، نخاك سیردند. وپسازچندی، مرحوم میرزایوسف بن ميرزاحسن مستوفى المالك، كه دراين اواخر دردولت عليه منصب جليل صدارت عظمي یافت، تکیه وبقعهای برای آن مرجوم بنا نمود. طول تکیه صدوده قدم، وعرض پنجاهو پنج قدم. واز درِ تکیه که داخل میشوند ، تقریباً بعدازهفده قدم شروع ببقعه میشود . وآن عبارتست ازبنای مربتع متساوی الاضلاعی که از هرطرف بیستوسه قدم میباشد، و ازطرف مدخل سه قسمت شده ، ایوانی بالنسبه بزرگتر که مدخل است ، و دو اطاق بادر ایوان جنبین مدخل. داخلهٔ بقعه مثمّن است . ودرچهارسمت ، چهار طاق دارد ، كه دهنه ٔ هرطاق پنج قدم است . ودوطاق مشرقی و مغربی شش قدم فرش اندازدارد ، درچهار ضلع چهار نمای کوچک است . گنبدی وسیع تقریباً بهارتفاع دوازده ذرع ساختهاند. صورت قبر ازگچ ودروسطاست. وصندوق چوبی سبز ، بطول دو ذرع ونیم وعرض یک ذرع و چارك، و ارتفاع دو ذرع و چارك ، روى آن قبرقرار دادهاند. داخله ً گنبد مجصّص،وازپای طاق تا بالارا برنگ لاجورد نحطّط ومنقّش کردهاند.درقبلی قبر مرحوم حاجی درهمین بقعه ، ولی در خارج از صندوق قبر مرحوم آقاملامحمد ، پسر مرحوم حاجی است. تل در قسمت جنوبی بقعه نیز ، یک ایوان بزرگ قرینه ایوان مدخل،

<sup>\*</sup> اعتمادالسلطنه در کتاب «المآثروال آثار»، ص ۱۹ دربارهٔ این فرزند سبزواری چنین گوید: «مولی محمد سبزواری خلف مرحوم حاج ملاهادی مذکور است حکیمی فرزانه بوده و پیش از پدر وفات نموده تربتش خود در بقعهٔ والد بزرگوار خارج صندوق از سمت جنوب است وآن بقعه وصحن را برتربت طیب حاج مذکور ـ اسکنه الله اعالی القصور ـ مرحوم میرزا یوسف آشتیانی صدر اعظم برپا ساخته خدایش ثواب جزیل و اجر جمیل دهاد».

دروسط، ودوحجره قرینهٔ دوحجره جنبین مدخل، دردوطرف ایوان بناشده. طرف مدخل تکیه ، دوسه اطاق طرح شده. ومقابل آن نیز ، اطاقهای ناتمام بود، که البته بعدها باتمام رسیده. در پهلوی در تکیه ، آب انباری مرحوم حاجی ملامحمدصنی آبادی، ازمتمولین سبزوار ،ساخته ، که از بیرون شیر دارد . وراه آب انبار از داخل تکیه است . وقبر بانی که درسال هز اروسیصد فوت شده ، پهلوی حوض آبست . تاریخ بنای تکیه وبقعه و رحلت و تولید مرحوم حاجی را میرزا محمید حسین ادیب ، ملقیب به فروغی ، رئیس دارالطباعهٔ دولتی، ومدیر دارالتر جمهٔ خاصهٔ همایونی، که سالهای دراز در صحبت نگارنده بوده و هست ، درقطعهای بنظم آورده ، که صورت آن از قرار ذیل است:

مرغ لاهوت آشیان، ناسوت را بدرود گفت

پیر کامل کرد مأوی بر فسراز چرخ پیر

در سرای قرب حق باری تعالی بار یافت

عارف ربیّانے آن صاحبدل روشن ضمیر

مخزن الاسرار حكمت حاج ملاهادي آنك

در سپهر علم و عرفــان بود چون مهر منیر فیض مطلق نور فایض آنکــه از وی گشتهاند

از مجرّد تـا مفـارق مستفيض و مستنير سال ميلادش (غريب) ومدت عمرش (حكيم)

شد ز غربت سوی قربت آن حکیم گوشه گیر

بقعمه ای بایست آن شیخ اجل را تــا بــود

سالکــان راه حق را هم مطــاف و هم مصير

راد امجد شخص اول آسمان مکرمت

افتخار ملک و مذّت ناقـد فرد کبیر

میرزا یوسف وزیر اعظم ایران که هست

در جلالت بیهمال و در بزرگی بے نظیر

كهف اهل علم و دانش خواجه و درویش دوست

دستگیر مستمندان کار آگاه بصیر

با خبر از قدر حاجى رحمة الله عليه

نیز در کاری که بایـد کرد دانا و خبیر

بر فراز تربت او طیتب الله برفراشت

بقعهای چون روضهٔ جنّت فرح بخش و نضیر

بقعهای چون همتت والای خود عالی اساس

صحن آن نزهت فزا و ساحت آن دلپذیر

در هزاروسیصد آن فرّخ بنــا شد ساخته

تا که زایر را بود جای و مجاور را مجیر

ازمصنتفات مرحوم حاجی، آنچه طبع شده کتاب حاشیه برمثنوی است معروف بشرح مثنوی، وشرح منظومه درحکمت، ولالی المنتظمه درمنطق باشرح، وشرح جوشن کبیر، وشرح دعای صباح، واسرار الحکم، وحواشی براسفار، وحواشیشواهد الربوبیه، وحواشی مفتاح الغیب، ودیوان شعرفارسی.

آنچه طبع نشده، منظومه نبراس با شرح درفقه ، اسرار العباد در فقه ، رحیق درعلم بدیع ، راح افراح درعلم بدیع ، حاشیه برمبده ومعاد، مقیاس درمسائل فقه، منظومه جواب سئوال مسائل مشکله (کتابی است درحکت پانزده هزار بیت)، حاشیه برسیوطی در نحو، محاکمات در رد برشیخیه .

# نظر کنت دو گوبینو دربارهٔ سرواری\*

جناب حاج ملاهادی سبزواری ـ اکنون در سلک حیات و سنین عمرش تقریباً بهفتاد میرسد. درایران بقدری بلند مرتبهاست، که باید اورا ازاین ردیف جدا کرده، و مقام خاصی برای او قائل گردید . این دانشمند یکی از فلاسفه عالیقدری است، که معلوماتش برشالوده محکمی قرار دارد. در تمام شعب علوم و فلسفه، مقام استادی دارد. کتب متعددی در تفسیر بیانات مختلفه ملاصدرا نوشته است . او شاگرد ملااسماعیل سابقالذکر بودهاست. ایرانیان عموماً نسبت به اوعزت واحترام فوقالعاده دارند، اگرچه اورا درردیف علمای روحانی نمی توان قرارداد، و باید از فیلسوفان بزرگ محسوب داشت، مع هذا، درمیان طبقه و روحانی احترام شایان ملاحظه ای دارد، حتی دربارشاهی هم، به تجلیل مقام او می پردازد. شهرت و صیت معلومات او به قدری عالمگیرشده، که طلاب زیادی از ممالک هندوستان و ترکیه و عربستان برای استفاده از محضر او ، بسبزوار روی آورده، و درمدرس او مشغول تحصیل هستند. سالهاست که از سبزوار، یعنی مسقطالر اس خود، بیرون نرفته است .

این دانشمند بزرگ بخانواده متوسطی تعلق دارد ، که چندان از دارائی بی بهره نیست. وازآنچه از پدرش بهارث بهاو رسیده ، با قناعت امرارمعاش می کند . هرگز

<sup>\*</sup> کنت دو گویینو Comte de Gobineau ، وزیر مختار فرانسه در ایران ، سالهای در ایران ، سالهای در در که در ایران ، سالهای تحت عنوان : Les religions et les philosophies تایف کرده که درسال ۱۹۲۳ درپاریس چاپ شده . این کتاب بوسیلهٔ مترجم همایون فره وشی تحت عنوان: «مذا هب وفلسفه درآسیای وسطی» بزبان فارسی ترجمه شده ، وآنچه که درباره سبزواری گفته شده درصفحه های ۱۸۲ - ۱۸ این کتاب آمده است .

درصدد تجارت و کسب برنیامده ، و دنبال شغلی نرفته ، و هیچوقت درفکر افزایش ثروت نبودهاست . اوقات او بالتمام صرف مطالعه میشود. بنابرعادت ، اول هرسال بحساب مستاجرخود میرسد. وازمحصول ملک خود، آنچه بهاو تعلق می گیرد، دریافت می کند. ویک قسمت آنرا ازروی حساب دقیق که بتواند تا آخرسال باقناعت امرارمعاش نماید، کنار میگذارد. و بقیه را بلافاصله بفقرا و بینوایان بذل میکند. و ابدآ هدیه و ارمغانی ازهیچ کس نمی پذیرد. هرروز درساعت معین ، مانند و کانت » فیلسوف آلمانی ، بمسجد میرود . و شاگردان متعدد خود را درس میدهد . وقتیکه ازخانه محقر خود قدم بیرون می گذارد، درحالیکه بعصای خود تکیه دارد، جمعیت زیادی بااحترام باوسلام میدهند. واورا بمسجد می برند، تاروی منبر قرارگرفته ، بتدریس پردازد. درمیان یکنوع سکوت آمیخته بهاحترامی شروع بصحبت میکند . و طلاب بیانات اورا مینویسند ، بطوریکه نقل می کنند، فصاحت بیانش نیز کمتر از معلوماتش جلب توجّه مستمعین را نمی کند . بعدازاتمام درس، نخانه برمیگردد. وپسازخواب مختصر وصرف غذای کمی، بمطالعه و تفکر می پردازد. و مردم هم برای او کشف و کراماتی قائل اند. در این باب چیزهائی به او نسبت میدهند، که من یکی از آنها را نقل می کنم:

گویند: در چند سال قبل سوارانی از طرف حکومت مشهد بتهران اعزام گردیدند وچون به سبزوار رسیدند، توقف کرده واز مردم برای اسبان خود مطالبه جو کردند. نظر باینکه سکنه سبزوار آن اندازه جو نداشتند که زیادتر ازاحتیاجات خودشان باشد، ویا بواسطه قلت بهائی که میخواستند بآنها بدهند ، مایل بفروش نبودند، سواران بمنازل آنها رفته ، بقوه قهریه از آنها جو گرفته، ودر پیش اسبان ریختند . اما اسبان از خوردن جو خودداری نمودند . اهالی هم نسبت بسواران خشونتی بروز داده ، و بآنها گفتند که بنابرخواست خداوندی است که اسبان باین جو که بظلم از ما گرفته شده ، دم نمی زنند . سواران هم گفته آنها را باور کردند . و وحشت زده رفتند نزد جناب حاج ملاهادی ، و از عل خود اظهارندامت کرده ، ومعذرت خواستند . واز اوتقاضا کردند که از خداوند

برای آنها طلب شفاعت نماید. جناب حاجی آنها را ملامت کرد. وامر فرمود، که بهای جو را که از مردم فقیر گرفته اند، بطور عادلانه، بپر دازند. سواران اطاعت امر او را نموده و بلافاصله بهای جورا پر داختند. پساز آن، جناب حاجی گفت: اکنون بروید، و نگران نباشید. خواهید دید که اسبان مشغول خور دن جو هستند. سواران پس از مراجعت، مشاهده کردند که پیشگوئی او بحقیقت پیوسته، و اسبان جو می خور ند.

کتاب مهمی از نوشته های حاج ملاهادی بنام شرح منظومه در تهران چاپ شده است . این کتاب شامل سه قسمت است : قسمت اول اشعاری است که در آن افکار فیلسوف باعبارات فصیح و خوش انشائی بیان شده، ولی تااندازهای فهم معانی آنها مبهم است، قسمت دوم تفسیری است که معنی هرشعری را کلمه بکلمه توضیح می دهد . و بعلاوه ضمیمه ای هم دارد که بطور حاشیه نوشته شده . و فهم آن چندان سهل نیست، زیرا که بنابر قاعده عمومی، هرگاه از طرفی ذهن آشنایان بموضوع را روشن می کند، از طرفی هم اشخاصی را که نسبت بموضوع بیگانه هستند در تحیر و سرگردانی فرو می برد .

باری ، لیاقت حاج ملاهادی دراین است که دنباله کارهای ملاصدرا را گرفته ، و باندازه امکان ، عقاید ابن سینا و عقاید خود ملاصدرا را ، بواسطه آزادی زیادتری که اکنون دارد ، بیشتر و بهتر توضیح و تشریح می کند . و بااینکه او هم در پرده حرف میزند. باز بیاناتش واضح تر از آخوند ملاصدرا میباشد . و در واقع بیشتر بعقاید ابن سینا نزدیک میشود . و این کاری است که قرنها گذشته و کسی بانجام آن موفق نگر دیده است .

بهمین جهتاست که توضیحات وتفسیرهای او درشاگردان وجد ونشاطی ایجاد کرده . و نمی توان انکار کردکه این دانشمند در تاریخ فلسفه ایرانی منظره تازه جالب توجهی را نمایش داده است . من چند نفر از شاگردان اورا می شناسم که با شجاعت قابل ملاحظه ای در زمینه افکار او بسرعت راه می پیایند. و امیدواری دارم که به نتایج خوبی خواهند رسید . و نظر به پیشرفت همین مکتب اساسی است ، که من تصمیم گرفتم

بکمک دانشمندی از رابنهای یهودی موسوم به ملالاله زار همدانی مبحثی از افکار و بیانات فیلسوف معروف «دکارت» را بفارسی ترجمه کنم. وخوشبختانه ناصر الدینشاه هم امربطبع و انتشار آن داده است.

## نظر ادوارد براون دربارهٔ سرواری\*

حاجی ملاهادی سبزواری تحصیلات خودرا نزد حاج ملاحسین سبزواری شروع کرد. و بقدری پیشرفت حاصل نمود، که درسن دوازده سالگی، توانست رساله کوچکی را برشته تحریر در آورد. و چون میخواست که تحصیلات خود را در کلام وفقه ادامه بدهد، باتفاق معلم خود. بشهر مشهد رفت، و مدت پنج سال درمشهد توقف کرد.

حاجی ملاهادی سبزواری ، در ایام تحصیل در مشهد ، خیلی به قناعت زندگی می کرد. ولی نه از آن جهت که بی بضاعت بود ، بلکه بالفطره قناعت و پرهیز از تجمل را دوست می داشت. وقتی که به سن هفده سالگی رسید، شهرت ملاعلی نوری، که آن هنگام در اصفهان تدریس می کرد ، به سمعش رسید. وخواست که باصفهان برود، و محضر اور ا درك كند. ولی چند سال رفقای وی مانع شدند. بالاخره ، باصفهان رفت. و در جلسات درس ملاعلی نوری حضور یافت . اما بطوری غیر منتظره ، از یکی از شاگر دهای ملاعلی نوری ، موسوم به ملا اسمعیل و احدالعین ، بیشتر استفاده کرد . و زیادتر از او کسب کمال نمود.

حاجی ملاهادی سبزواری مدت هفت سال دراصفهان ماند . ودراین مدت ، بقدری برای تحصیل وبالاخص تحصیل فلسفه می کوشید، که درشبانه روز بیش ازچهار ساعت نمی خوابید، وساسر اوقات اوصرف مطالعه ویا مباحثه باطلاب می شد.

<sup>\*</sup> ادوارد برون E. G. Brown خاورشناس معروف انگلیسی کتابی تحت عنوان :

A Year Among the Persians متالیف کرده که درسال ، ۱۹ در لندن چاپ شدهاست .او

دراین کتاب مشاهدات خودرا از سال ۱۸۸۷ تا ۱۸۸۸ یاد کرده این کتاب بوسیلهٔ ذبیح الله

منصوری تحت عنوان : یکسال درمیان ایرانیان بربان فارسی ترجمه شده و آنچه که براون

دربارهٔ سبزواری گفته درصفحه های ۱۹۹ سرجمهٔ کتاب آمده که بامختصر تغییراتی در
اینجا ذکر میشود.

حاجی ملاهادی سبزواری برای اینکه با نفس خود جهاد نماید، هنگام اقامت در اصفهان نیز، خیلی به قناعت زندگی می کرد. و در اطاقی خالی از فرش سکونت داشت . و روی زمین بدون دوشک می خوابید . این محصل قانع و زحمت کش، از در آمد املاك موروثی خود ، در سبزوار زندگی می کرد. و چون عایدی وی خیلی بیش از هزینه اش بود، دقت داشت که ببیند در بین طلاب مدرسه کدام محتاج ترند. و همین که می فهمید که نیاز مند می باشند، در غیاب آنها چند تومان و گاهی ده تومان در اطاق آنها می گذاشت ، بدون اینکه بعد خود را معرفی نماید ، و بگوید آن و جه را در اطاق گذاشته است.

بقراری که شهرت دارد حاجی ملاهادی سبزواری باین ترتیب ، درمدت اقامت خود دراصفهان مبلغ یکصد هزارتومان به نیازمندان داد ، درصور تیکه ارزش تومان در آن موقع خیلی بیش از امروزبود . بعداز اینکه تحصیلات خود را دراصفهان تمام کرد. سفری ممکّه نمود. و در بازگشت ، از راه کرمان وارد ایران شد. و چندی در کرمانماند. و در آنجا زنگرفت. و آنگاه به اتفاق زوجه خود ، به سبزوار حرکت نمود.

بعدازمراجعت به سبزوار، بمشهد رفت . ومدت ده ماه در مشهد ماند . ودر آنجا فلسفه تدریس می کرد . ولی سپس، به سبزوار، که مسقطالراس او بود، مراجعت نمود . و بزودی شهرت او درایران پیچید . و از هرطرف طلاب برای کسب معرفت، بطرف سبزوار رفتند ، که در محضر درس او حضور بهمرسانند.

حاجی ملاهادی سبزواری هرروز دوجلسه درسی داد. و هرجلسه دوساعت طول می کشید. و موضوع در وسگاهی رساله های ملاصدرا ، وگاهی نظریات خود او بود . و سایر ساعات شبانه روز را وقف مطالعه یاعبادت می کرد . حاجی ملاهادی مردی بود بلند قامت ، ولاغر اندام ، باقیافه ای جالب توجه ، و نطقی بلیغ ، و رسا ، و از لحاظ اخلاق ، مردی بود نجیب ، و خیلی متواضع . و بطوری که عموم ایرانیها می گویند ، در اکل غذا خیلی احتیاط می کرد . و هر گز بیش از چند لقمه ، که برای سدجوع کافی بود ، نمی خورد . و راضی نمی شد که یک لقمه زیاد تراز آنچه برای خود تعیین کرده است ، تناول نماید .

حاجی ملاهادی سبزواری از اغذیه چرب ومقوی پرهیز می کرد . و به غذاهای ساده اکتفا می نمود. و بهمین جهت، دعوت بزرگان را برای حضور در سر سفره نمی پذیرفت که مبادا مجبور بخوردن اغذیه چرب و مقوی شود.

ایندانشمند همواره برای مساعدت بدرماندگان وزنهای بیوه ویتیمانوغرباء آماده بود. و گویا می کوشید که مصداق گفته ابوعلی سینا واقع شود که می گفت: و العارف هشر وبشر وبسم و کیف ایند، و هوفر حان بالحق و بکلشی و بیغی یک عارف باید بامردم بحوشد و خوش مشرب باشد و همواره تبسم نماید، و غیر از این هم نمی تواند باشد، زیرا عارف بهذات باك حق و هستی و اصل گردیده است.

دوره تحصیل در محضر حاجی ملاهای سبزواری هفت سال بود. وهمین که طلاب مدت هفت سال در جلسات درس او حاضر می شدند ، حاجی ملاهادی آنها را در فلسفه فار غالتحصیل می دانست. و نوبت عده دیگری از محصلین بود، که در جلسات درس او حضور بهمرسانند.

حاجی ملاهادی شاگردان بسیار داشت، و گرچه بعضی از آنها دروسط راه ماندند ونتوانستند تحصیلات خودرا تمام کنند، ولی جمعاً هزارنفر محصل در محضر او فار غالتحصیل گردیدند.

حتی تاسه روزقبل ازمرگ هم، حاجی ملاهادی سبزواری درجلسات درس حضور بهمرسانید. ولی ناگهان یک بیماری شدید اورا از پای در آورد، وزندگی را بدرودگفت. سه روز قبل از اینکه زندگی را بدرود کند ، برحسب معمول ، طلاب اطراف او جمع بودند. و او هم راجع بذات و صفات خداوند مشغول تدریس بود . ولی ناگهان ضعنی براو چیره شد. و کتاب از دستش افتاد، و گفت: من از بس بازبان خود «هو » (هو ». گفتم این کلمه در مغزمن جا گرفته و مغزم نیز مانند زبانم مرتباً می گوید «هو » (هو ».

باید دانست که کلمه «هو» بمعنای خداوند است . و همین که حاجی ملاهادی سبزواری این کلمات را گفت ، بحال انجماء افتاد . واو را بخانهاش بردند . ودوروز بعد ،

درسال ۱۲۹۵ هجری ، مطابق با۱۸۷۸ میلادی ، بآرامی این جهانرا بدرودگفت. برحسب وصیت او جنازهاش را بیرون دروازه مشهد ، درسبزوار ، بخاك سپردند . و بعد بالای مزار او بارگاهی بوجود آوردند، که امروز مانند امامزاده زیارتگاه عامهاست.

این اطلاعات و اطلاعات دیگر را راجع به مرحوم سبزواری ، من از معلم خود آقای میرزا اسدالله سبزواری که اسمش را قبلا بردهام ، بدست آوردم . ومی توانم بگویم صحیح ترین اطلاعات درباره وضع زندگی مرحوم حاجی ملاهادی سبزواری است . زیرا میرزا اسدالله مدتی شاگرد مرحوم حاجی ملاهادی بوده، وحتی پسرهای حاجی ملاهادی هم تاریخ حیات پدرخودرا از میرزا اسدالله گرفته اند، زیرا می دانند که اطلاعات او درست و بدون تردید است.

مرحوم سبزواری آثار زیاد ازخود باقیگذاشته، وکتابهای او بالغ برهفده مجموعه می شود ، که یکی از آنها بنیام و اسرارالحکم ، برحسب درخواست ناصرالدین شاه بزبان فارسی نوشته شده ، و بمنزله رساله مقدماتی فلسفه است . و کسانی که بخواهند فلسفه را تحصیل کنند، می توانند از آن استفاده نمایند . سبزواری تنها فیلسوف نبود ، بلکه شعر هم می گفت. و دیوانی از اشعارفارسی بعد از خود باقی گذاشته، و نیز دومنظومه طولانی بزبان عربے ، یکی درمنطق ، و دیگری درحکت الهی ، سروده است.

مرحوم سبزواری سه پسر داشت. وپسر بزرگ او که از دیگر ان بااستعدادتر بود، دوسال بعداز مرگ پدر زندگی را بدرود گفت . ولی دوپسر دیگر ، دراین تاریخ که من میخواهم این کتاب را بچاپخانه بدهم (۱۸۹۳ میلادی) ، درحال حیات هستند، ودرسبزوار زندگی می کنند . و یکی از آنها در مدرسهای که محل درس پدرش بود ، به تدریس اشتغال دارد .

شاگردان و مریدان سبزواری بقدری او را دوست میداشتند ، وبرای وی قائل به احترام بودند، که می گفتند، وی اعجاز می کند بقول ایرانیها کرامات دارد درصورتیکه خود حاجی منکر کرامات بود. معلم من میرزا اسدالله برای من حکایت کردکه داماد

ملاهادی سبزواری دختری داشت که مبتلا به فلج شده بود. واطباء نمی توانستند او را معالجه کنند. و بکلی از معالجه و ناامید شدند. و اورا بحال خود گذاشتند. بعداز چندسال که آن دختر مفلوج بود، شبی در خواب حاجی ملاهادی سبزواری را دید. و آن دانشمند به او گفت: دختر من ، از جا برخیز ، و راه برو. آن دختر فوراً خواهرش را که در جوار او خوابیده بود ، از خواب بیدار کرد. و شرح خواب را به او گفت. خواهرش اظهار کرد، گرچه این واقعه در خواب اتفاق افتاده ، ولی برخیز و شاید بتوانی راه بروی. دختر از جا برخاست. و با کمال مسرت دید که می تواند راه برود. روز دیگر همان دختر با تفاق عده زیادی از سکنه سبزوار ، برای سپاسگزاری و فاتحه خوانی بر سر قبر حاجی ملاهادی رفتند.

واقعه ٔ دیگرراجع به کرامات حاجی ملاهادی سبزواری که برای من نقل کردند ازاین قراراست. زمانی یکدسته از سربازهای دولتی ازسبزوارعبور میکردند . ویکیاز آنها ازصاحب منصب خود حوالهای دردست داشت، که میبایست برای علیق اسهای سربازان ازیکی ازملاهای سبزوار جو دریافت کند. سرباز مزبور چون سواد نداشت، وملای مزبور را نمی شناخت، حواله خود را به حاجی ملاهادی نشان داد ، وگفت: این مَّلا كيست ؟ ومن جورا ازكجا بايد بگيرم ؟ حاجي ملاهادي نظري بهحواله انداخت، ودید میزان جو زیاد است. وملائی که جو پر سر اوحواله شده،قدرت تحویل آنرا ندارد زيرا بدون بضاعت مىباشد . ولذا بهسربازگفت : من خود اين جو را بشها مىدهم . بعد دستور دادکه جوی مزبور از انبار خود او به سرباز تحویل بدهند. سرباز مزبور جو را تحویل گرفت، و باصطبل برد. و جلوی اسها ریخت. ولی فردا صبح تمام سربازها باحيرت ديدندكه هيچيك از اسها جورا نخوردهاند. ووقتي تحقيق كردند، ودانستندكه جو متعلق بهحاجی ملاهادی سبزواری بوده. جو را جمع آوری کردند وبهانبار حاجی برگرداندند. اما وقتیکه صاحب منصبها وسربازها شرح واقعه را بهحاجیگفتند، او انكاركرد. وگفت:من هيچكراماتي ندارم ، ولابد اسبها به علّت ديگرجونخوردهاند. حاجی هرکسی را بشاگردی خود نمی پذیرفت . و کسانی که میخواستند نزد او

تحصیل کنند ، باید که معلومات مقدماتی را طی کرده باشند. و معلوماتی که حاجی از داوطبان تحصیل میخواست ، ازاین قراربود. یعتی آنها میبایست کتب ذیل را خوانده و فهمیده باشند.

- ۱ صرف ونحوعربے ومعانے وبیان از کتابہای جامع المقدمات، سیوطی،مطول.
  - ٧ ــ منطق از كتابهائي از قبيل كبرى، شمسيه ، شرح مطالع .
    - ٣- رياضيات مشتمل برهندسه اقليدس و نجوم.
      - ٤\_ ميانے فقه.
- علم کلام از کتابهای هدایه مبیدی ، و تجرید نصیر الدین طوسی با حواشی
   ملاعلی قوشجی ، شوارق ملاعبدالرزاق لاهیجی ، داماد ملاصدرا.

کسانے کهازعهده امتحان این دروس برمی آمدند، برای تحصیل در محضر حاجی ملاهادی سبزواری پذیرفته می شدند. وسپس شروع به تحصیل فلسفه و حکمت الهی می کردند.

#### stنظرمحمّد اقبال دربارهٔ سىزوارى

پساز ملاصدرا، فلسفه ایرانی با ترک آییننو افلاطونی، بهفلسفه اصیلافلاطون روی آورد. نماینده بزرگ این گرایش جدید ملاهادی سبزواری (متوفی در ۱۲۹۸هجری) است. بهعقیده ایرانیان ، سبزواری بزرگترین متفکر عصر اخیر ایران است. بنابراین بررسی فلسفه او برای شناخت نحوه تفکر اخیر ایران لازم است. محض این منظور کتاب اسر ارالحکم اورا مورد تحلیل قرار می دهم.

درتعالیم فلسنی سبزواری بهسه مفهوم اساسیکه بافلسفه ایرانی پیوندگسستناپذیر دارند ، برمیخوریم:

۱\_ مفهوم وحدت مطلق حق با ذات وجودکه « نور » نام گرفتهاست.

۲ مفهوم تکامل که در آیین زردشت در ضمن موضوع سرنوشت نفس انسانی
 به صورتی مبهم آمد و در آثار نو افلاطونیان و صوفیان با تفصیل و نظم بیان شد.

۳ـ مفهوم واسطهای که حق را باغیرحق مرتبط میسازد.

پیش از تشریح فلسفه سبزواری، ذکر نکته ای درباره بی اعتبار شدن آیین نو ـ افلاطونی ضرورت دارد. همچنان که ذهن ایرانی رفته رفته از نظریه فیضان نوافلاطونیان انحراف جست و با فلسفه افلاطون آشنا شد، در اسپانیا نیز مسلمین عرب به شیوه ای مشابه از آیین نو افلاطونی روی برتافتند و به فلسفه ارسطو روی آوردند. این دو تحول

The Development of Mataphysics in Persia

تألیف کرده که در سال ۱۹۰۷ در لندن چاپ شده ، او در این کتاب تعلیلی از افکار فلسفی سبزواری مبتنی بر اسرارالحکم او کرده است که دراینجا از ترجمهٔ فارسی آن که بوسیلهٔ دکتر امیرحسین آریان پور صورت گرفته صفحهٔ ه ۱۰۸-۱۱ نقل می شود.

<sup>\*</sup> محمد اقبال شاعر و فيلسوف پاكستاني كتابي تحت عنوان:

برای اثبات نبوغ ایرانی وعرب کافی است. لوییس (Lewes) درتاریخ فلسفهٔ خود، تذکر می دهد که اعراب چون فلسفهٔ افلاطون را نمی شناختند ، مجذوب فلسفهٔ ارسطو شدند . اما من رای لوییس را برخطا می دانم . به نظر من ، اگر فلسفهٔ افلاطون به طور مستقیم هم در دسترس اعراب قرار می گرفت ، باز استعداد عملی عرب ، این قوم را از جذب آن باز می داشت . تنها نظام فلسفی یونانی که کاملاً به دنیای اسلام رسید ، آیین نو افلاطونی بود . ولی این آیین براثر خرده سنجی دقیق مسلمین به تدریج مطرود گردید ، وآن گاه اعراب به ارسطو ، و ایرانیان به افلاطون پیوستند .

درایران ، جریان انتقال ازنظام نو افلاطونی به نظام افلاطون با فلسفه ملاهادی سبزواری به پایان رسید، زیرا این حکیم صریحاً از قبول نظریه فیضان سرباز زد و به مفهوم افلاطونی «حق» گرایید. فلسفه سبزواری مانند فلسفه های اسلاف او سخت با دین آمیخته است. در هر جامعه ای که علوم طبیعی راهی نداشته باشند و یا مورد توجه قرار نگیرند ، تعقل فلسنی سرانجام مجذوب دین می گردد . در این گونه جامعه ها ، نخست مفهوم علت طبیعی یعنی مجموع شرایط مقدم بر یک نمود از اهمیت می افتند و مفهوم علت فوق طبیعی به صورت علت دینی محض علت فوق طبیعی به صورت علت دینی محض علی هاراده متشخص «در می آید. شاید آمیختگی دینی فلسفه ایران نیز به همین دلیل باشد.

بنابر جهان بینی سبزواری ، عقل دو وجه دارد:

۱- عقل نظری که موضوع آن فلسفه و ریاضیات است.

۲ـ عقل عملی که موضوع آن فن تدبیر منزل و فن سیاست و جز این هاست .

فلسفه شناختی است درباره آغاز و انجام اشیاء ونفس و نیز قانون خدا که همانا دین است . برای آن که اصل اشیاء را فهم کنیم ، باید نمودهای گوناگون جهان را مورد تحلیلی دقیق قرار دهیم . چنین تحلیلی به ما نشان میدهد که سه اصل اولی وجود دارند:

١ ـ وجود يا بود يا نور .

۲ـ ماهیت یا نمود یا ظل.

٣- عدم يا نابود يا ظلمت.

وجود ، مطلق و واجب است ، و ماهیت ، نسبی و ممکن است . وجود در ذات خود ، خیر مطلق است ، و این قضیه که و وجود ، خیر مطلق است ، بدیهی است . وجود بالقوه پیش از آن که به صورت وجود بالفعل در آید ، هم در معرض وجود است و هم در معرض عدم ، وامکان ایجاب وامکان امتناع آن برابراست . بنابراین ، می توان پذیرفت که حقیقت وجود یا و حق » چون بالقوه را به صورت بالفعل در می آورد ، خود لا وجود نیست ، زیراعمل لا وجود بر لا وجود به تحقق نمی انجامد . سبزواری بااسناد فعلیت به حق ، جهان بینی ایستای افلاطون را دگر گون کرد و به پیروی از ارسطو ، حق را مبدء ثابت و موضوع همه حرکات شمرد . از دیدگاه او ، همه موجودات عالم به کمال عشق می ورزند و به سوی غایات نهائی خود سیر می کنند \_ جمادی به سوی نباتی ، نباتی به سوی حیوانی ، و به سوی انسانی . و بدان که انسان در زهدان مادر از همه این مراحل می گذرد!

عرّك يا مبداء حركت است، يا موضوع حركت است و يا اين هردوست . درهرحال ، عرك بايد يا متحرك باشد يا غير متحرك . اين قضيه كه وهمه عركات بايد خود متحرك باشند » نوعى تسلسل پيش مى آورد . پس بايد عركى غير متحرك كه مبداء وموضوع نهائى همه حركات است ، موجود باشد . حتى وحدت صرف است ، زيرا اگر بيش از يك حتى موجود باشند ، هريك ديگرى را محدود خواهد كرد . حتى از لحاظ بيش از يك حتى موجود باشند ، هريك ديگرى را محدود خواهد كرد . حتى از لحاظ خالقيت نيز نمى تواند از يكى در گذرد ، زيرا كثرت خالق موجب كثرت عالم اجسام می شود ، واگر چند عالم موجود باشند ، چون هريك كروى هستند ، فقط در نقطه اى با يك ديگر مماس خواهند شد ، وازاين رو لازم خواهد آمد كه بين آن عالم ها خلأ باشد ، و مى دانيم كه خلأ محال است . حتى كه از حيث ذات خود واحد است ، از منظرى ديگر متكثر است . به اين معنى كه حتى همانا حيات و قدرت و عشق است . اين او صاف عار ض دات او نيستند . اما او عين آنهاست ، و آنها عين او هستند . معنى و حدت حتى ، و حدت

عددی نیست. ذات حق وحدتی است فارغ از همه نسبت ها. سبزواری برخلاف صوفیان و متفکران دیگر ، براین بود که اعتقاد به وحدت با اعتقاد به کثرت ناسازگار نیست . «بسیاری » محسوس صرفاً تجلتی اسماء وصفات حق است. صفات وجوه متعدد «علم »اند و «علم » ذات حق است . اما بر شمردن صفات حق به راستی میسر نیست . توصیف حق ممتنع است . برای تعریف حق باید مقوله عدد را در مورد حق به کار بست ، واین کاری ناموجه است ، زیرا مستازم نقل امر بی نسبت است به حوزه امور با نسبت . جهان و هرچه دراوهست ظل اسماء وصفات حق بانور مطلق شمرده می شوند . جهان ، وجود منبسط است، کلام نوراست ، کلمه «کن » (باش) است . تکثر محسوس زاده روشن شدن ظلمت یا زاده تحقق عدم است . اشیاء با یک دیگر تفاوت دارند ، زیرا ما از پس شیشه های رنگین گوناگون ـ به وساطت قالب های وجود منبسط ـ آن ها را می نگریم . سبزواری در تأیید نظر خود به نقل ابیاتی از جامی که مفهوم مثل افلاطونی را بازیبایی تمام بازمی نماید، برداخته است :

اعیان همه شیشه های گوناگون بود کافتاد در آن پرتو خورشید وجود هرشیشه که سرخ بود یازرد و کبود خورشید در او به آنچه اوبود، نمود.

سبزواری درموضوع روان شناسی اساساً از ابن سینا پیروی کرد.ولی روان شناسی او کامل تر و منظم تر از روان شناسی ابن سیناست و انواع نفس را چنین طبقه بندی کرده است :

نفس:

الف نفس سماوي.

ب ـ نفس ارضى:

۱ ـ نفس نباتی .

۲۔ نفس حیوانی.

٣- نفس انساني.

قوای نفس نباتی.

۱\_ قوه غاذیه برای بقاء فرد. `

۲\_ قوه نامیه برای کمال فرد .

٣۔ قوہ مولدہ برای بقاء نوع.

قوای نفس حیوانی:

۱\_ حواس ظاهري.

٧\_ حواس باطني .

٣ قدرت تحرك.

الف ـ حركت ارادى.

ب ـ حركت غير ارادى.

حواس ظاهری ذائقه ولامسه وشامته و سامعه و باصرهاند. برخلاف آنچه برخی از اهل تحقیق گفتهاند، صدا در درون گوش نیست، بلکسه در بیرون است. اگر صدا در بیرون نباشد، تشخیص جهت و دوری آن میسر نمی شود. حسن سامعه از حسباصره پست تر است ، ولی این دو از سایر حواس بر ترند . برای بر تری باصره برسامعه چند دلیل می توان آورد:

١- چشم اشياء دور را ادراك مىكند .

۲ـ چشم نور را كه ازهمه اعراض والاتر است ، در مىيابد .

٣ـ ساختمان چشم ازساختمان گوش پيچيدهتر وظريفتر است.

٤ مدركات بصرى امور وجودى هستند ، اما مدركات سمعى به امور عدى مانندهاند.

حواس باطنی نیز پنج تا هستند:

۱ ـ قوهای هست به نام حس مشترك که لوح نفس به شمار می رود و در حکم صدراعظمی است که به باری پنج جاسوس (حواس ظاهری) از اوضاع جهان بیرون خبر دار می شود. چون حکم کنیم که « این شیء سفید، شیرین است »، حکم ما از مدر کات دوحس باصره و ذائقه و فعالیت حس مشترك فراهم آمده است. سفیدی را از حس بینایی و شیرینی را از حس چشایی می گیریم ، و به مدد حس مشترك در می باییم که این دو صفت به شیء یگانه ای تعلق دارند ، قطره ای که در حال چکیدن است ، به ما تصوری از خط می دهد ، حال آن که چشم ما فقط خود قطره را ادراك می کند. پس چگونه تصور خط در ذهن ما پدید می آید؟ مسلماً حس مشترك مبین این نمود است.

۲- قوه ای هست به نام وقوه خیال یا مصوره » که یافته های حسم شترك را نگه داری می کند. یافته های حس مشترك، نگار ها یا صور اشیاء خارجی هستند، چنان که یافته های حافظه ، انگار ها یا معانی اند . اگر این قوه نباشد ، احکامی از قبیل این که و سفیدی و شیرینی به شیء یگانه ای تعلق دارند »، امکان نمی یابند. حسم شترك وقتی می تواند نسبت محمول به وصیله قوه خیال محمول به وصیله قوه خیال نگه داری شده باشد.

۳ ـ قوهای هست به نام و قوه و اهمه یکه معالے جزئی را ادراك می كند . مثلاً گوسفند در پرتو این قوه به دشمنی گرگ با خود پی می برد و از آن می گریزد . برخی از جانداران ازاین قوه محروماند ، چنان كه پروانه بدون تشخیص خطر آتش ، خود را در كام شمع می افكند.

٤ ـ قوه دیگر (قوه حافظه) است که یافته های قوه و اهمه یعنی انگارها یامعانی
 را نگه داری می کند .

ه ـ قوه دیگری هست به نام و قوه متصرفه » که موجب ترکیب و تفصیل صور و معانی می شود . با این قوه است که ما مثلاً به تصور و انسان بال دار » می رسیم . این قوه اگر به هدایت و اهمه عمل کند ، و متخیله » نامیده می شود ، و اگر زیر سلطه عقل قرار

گیرد، (مفکره اخوانده میشود.

وجه امتیاز انسان برجانوران دیگر ، عقل یا نفس ناطقهاست که ذات انسانیت به شمار می آید. عقل از وحدت حقیق و نه وحدت عددی برخوردار است وامور کلی را به خود ، و امور جزئی را به وساطت حواس ظاهری و باطنی در می یابد . عقل سایه نور مطلق است و مانند آن ، خود را به طرق گوناگون متجلی می سازد . با وحدت خود ، کثرت را در برمی گیرد و قدادر به دریافت تکثر محسوس است . با جسم رابطه ای الزامی ندارد . زمانی و مکانی نیست ، وازاین رو ، تغییر نمی پذیرد . در حالت خواب ، و بدن مثالی و را به کار می گیرد و در بیداری از بدن جسمانی سود می جوید ، و این امر می رساند که عقل به هیچ یک از این دو بدن نیازندارد و به اراده خود ، آن ها را به کار می گیارد . سبزواری نظریه تناسخ افلاطون را نپذیرفت و وجوه گوناگون آن را رد کرد . از دیدگاه سبزواری نظریه تناسخ و باتکامل تدریجی قوای خود ، به خاستگاه اصیل خویش یعنی عالم نور مطلق باز می گردد .

عقل درراه تکامل خود ازمراحلی چند میگذرد:

الف \_ مراحل عقل نظرى:

١\_ عقل بالقوه.

٧\_ عقل بالملكه.

٣ عقل بالفعل.

٤\_ عقل بالمستفاد.

ب \_ مراحل عقل عملى:

١\_ پالايش بيرونى يا تجليه.

٧\_ پالايش درونی يا تخليه.

٣ - كسب ملكات نبكو يا تحليه .

٤\_ انفصال ازخود و اتصال به حق يا فنا.

به این ترتیب ، عقل یانفس ناطقه پله پله از نردبان وجود بالا میرود و سرانجام در کلیت نور مطلق ، منطنی ، و در ابدیت او غرق می شود — معدوم از خود و موجود در عبوب ازلی . در عین حال ، هم هست و هم نیست! امّا آیا نفس ناطقه در انتخاب راه آزاد است ؟ در این زمینه ، سبزواری به نقد خردگرایان که انسان را خالق مستقل شرّ می شمردند ، پرداخت و نتیجه گرفت که هر چیز دارای دو وجه است : وجه روشن و وجه تاریک . هیچ چیز نیست که از این دو وجه بهره ور نباشد . خیر از وجه روشن می زاید ، و شرّ از وجه تاریک برمی خیزد . بنابزاین ، انسان به اقتضای دو وجه وجود خود ، هم مختار است و هم مجبور .

#### آثارسبر وارى

سبزواری بزبان فارسی و عربے آثاری ازخود بیادگارگذاشته که همه آنها مورد استفادهٔ اهل فضل و دانش پر وهان قرارگرفته چنانکه هریک مکر را چاپ شده است. اینک از آثار چاپ شدهٔ آن حکیم نام برده و دربارهٔ هریک باختصار توضیح داده می شو د.

۱ . شرح منظومه حکمت: سبزواری ابواب مختلف حکمت را برشته نظم
 درآورده، وآن را ۱ غررالفرائد، نامیده، چنانکه خود درمقدمه گوید:

سمّيت هذا غررالفرائد اودعت فها عقدالعقائد

سبزواری این کتاب را به هفت مقصد به تر تیب زیر مدوّن ساخته است:

مقصد اول: درامورعات.

مقصد دوم : درجوهر و عرض.

مقصد سوم: درالهيّات بمعنى اخصّ.

مقصد چهارم: درطبیعیات.

مقصد پنجم: درنبوات و منامات.

مقصد ششم: در معاد.

مقصد هفتم: درشطری از علم اخلاق.

هریک از مقاصد فوق به فریده های مختلف، و هریک از فریده ها به غررهای متعدد تقسیم شده، چنانکه نمونه آن دراین کتاب دیده می شود.

شرح منظومه حکمت چاپهای متعدد سنگی شده ، که بهترین آن ها به چاپ ناصری معروف است، ومشتمل بر ۳۵۵ صفحه است. سپس از روی آن چاپ چاپهای متعددی بصورت افست صورت گرفته است.

شرح منظومهٔ حکمت از کتابهائی است که بسیار مورد توجه استادانودانشجویان بوده ، وحواشی و تعلیقات متعددی بر آن نوشته شده است .

۲ ـ شرح منظومه منطق: سبزواری منطق را نیزبنظم در آورده، و آن را و اللتالی المنتظمة ، نامیده، چنانکه خود درمقدمه گوید:

سمّيتها اللالى المنتظمة زينة سمع القلب من ذي مكرمة

تألیف منظومه منطق پس ازمنظومه حکمت صورت گرفته و او خود درمبحث ماهیت ، از شرح منظومه حکمت ، هنگام بحث از مطالب شش گانه ، یعنی مای شارحه وحقیقیه ، وهل بسیطه ومرکبه ، و لم ثبوتی و اثباتی گوید: (وفی منظومتی فی المنطق التی فی نیتی اتمامها ، ان ساعدنی التوفیق ، ذکرت المطالب بقولی:

اس المطالب ثلثة علم مطلب عل مطلب مامطلب لم

بهترین چاپ شرح منظومهٔ منطق سبزواری همانست که همواه با شرح منظومهٔ حکمت او در۱۲۲ صفحه چاپ شده و مهم ترین حواشی برآن شرح میرزا مهدی آشتیانی \_ رحمهالله \_ است که درسال ۱۳۷۱ بطبع رسیده است.

آقای شیخ جعفرزاهدی منظومهٔ منطق و حکمت را بفارسی ترجمه کرده وآن را تحت عنوان «خود آموزمنظومه» درمشهد منتشر ساختهاند.

۳ ـ اسرارالحكم: اين كتاب بفارسى است، وبخواهش ناصر الدين شاه قاجار تاليف شده ، ومولف در آغاز چنين گويد:

توحید ، بامتثال مبادرت نموده ، وراه اطاعت پیموده. بلی

لاخیل عندك تهدیها ولامال فلیسعد النطق، ان لم تسعد الحال این کتاب بوسیله میرزایوسف آشتیانی مستوفی المالک درسال ۱۳۰۳ طبع گردید. وپس از آن نیز چاپهای متعددی از آن صورت پذیرفت. و درسال ۱۳۸۰ بکوشش دانشمند عترم آقای میرز ا ابو الحسن شعرانی بطبع رسید.

**3 - شرح بعض اشعار مغلقه مثنوی:** این کتاب بفارسی است، و بخواهش شاهزاده سلطان مراد میرزا، درزمان ناصر الدین شاه ، نوشته شده است. برای نمونه قسمتی از شرح یک بیت از مولوی درین جا نقل می گردد:

شادباش ای عشق خوش سودای ما ای طبیب جمله علتهای ما شادباش ای عشق

ازمقالات عرفاست كه : اذا تمّ العشق فهوالله . واین قرع سمع كسى نكند ، چه اینمثل آن مقاله است كه حكما فرموده اند موافق آنچه درشر ایع الهیه است ، كه صفات حق تعالی عین ذات اوست ، واز آن جمله است اراده . وحكیم فارا بے می گوید: و بجب ان یكون فی الوجود وجود بالذات ، وفی العلم علم بالذات ، وفی القدرة قدرة بالذات ، وفی الارادة ارادة بالذات ، حتی تكون هذه الامور فی غیره لابالذات ، انتهی . واراده همان عشق است . عباراتنا عشق است . عباراتنا همه عشق است . عباراتنا شتی وحسنک واحد . ولی عشق چون وجود مراتب دارد . اوّل مرتبه خفا ، چنانكه حكماء الهیین فرموده اند ، كه: الاوّل تعالی اجل عاشق بذاته ، عشق او لم یعشق .

عارف جای راست که:

درآن خلوت که هستی بی نشان بود بکنج نیستی عالم نهان بود و جودی بود از نقش دوئی دور زگفت و گوی مائے و توئے دور وجودی مطلق از قید مظاهر بنور خویشتن بر خویش ظاهر این کتاب درسال ۱۲۸۵ درتهران چاپ سنگی شده است.

۵. دیوان اسرار: سبزواری بفارسی شعر می سرود، و به واسرار ه تخلص می کرد. از اشعار او چاپهای متعددی صورت گرفته، و آخرین بار مجموعه اشعار او درسال ۱۳۳۸ در تهران ، بوسیله کتابفروشی اسلامیه ، چاپ شده ، که مشتمل برغز لیات و ترجیع بند ورباعیات وساقی نامه و سوال و جواب آن حکیم است. دراین جا برای نمونه یک غزل از او نقل می گردد:

ما ز میخانهٔ عشقیم گدایانے چند ایکه درحضرت او یافتهای بار ببر کایشهکشورحسنومکک مُلک وجود عشق صلح کل وباقی همه جنگست وجدل سخن عشق یکی بود ولی آوردند آنکه جوید حرمش گوبسر کوی دل آی زاهداز باده فروشان بگذردین مفروش نه در اختر حرکت بودنه در قطب سکون ایکه مغرور بجاه دو سه روزی برما

باده نوشان و خموشان و خروشانی چند عرضه بندگی بے سر و سامانے چند منتظر بر سر راهند غلامانے چند عاشقان جمع وفرق جمع پریشانے چند این سخنها بمیان زمره نادانے چند نیست حاجت که کندقطع بیابانی چند خورده بینهاست درین حلقه ورندانی چند گر نبودی بزمین خاك نشینانی چند روگشایش طلب از همت مردانی چند

7. حواشی برشواهد الربوبیة: کتاب و الشواهد الربوبیة فی المناهج السلوکیة و کتاب و الشواهد الربوبیة فی المناهج السلوکیة و از کتابهای مهم صدرالدین شیرازی است، که مشتمل بر لطائف و دقائق حکمت متعالیه است. سبزواری حواشی سودمندی براین کتاب نوشته، و پرده ازمشکلات ومعضلات آن برداشته است. ازاین کتاب مهم و حواشی مفید، چاپ قابل استفادهای در دست نبود، تااینکه دانشمند فزونمایه، بقیة الماضین و ثمال الباقین، آقای سیدجلال آشتیانی این دو اثر را بامقدمهای مفصل آماده طبع ساختند، و دانشگاه مشهد آن را درسال ۱۳٤٦ چاپ و منتشر ساخت.

۷ - حواشی براسفارصدرالدین شیرازی
 ۸ - حواشی برمفاتیح الغیب صدرالدین شیرازی

#### ۹ ـ حواشي برمبدء و معاد صدرالدين شيرازي

امیداست که سه کتاب فوق هم بصورت دل پسند مانند حواشی شواهد الربوبیه چاپ شود تا بسهولت مورد استفادهٔ اهل فضل قرارگیرد.

• ۱. شرح النبراس فی اسوار الاساس: این کتاب که در رموزطاعات واشارات عبادات است ، مانند شرح منظومه منطق و حکمت ساخته شده ، یعنی متن آن که شعر است با شرح خود سبزواری آمیخته گشته است. سبزواری در این کتاب مطالب فقهی را آبا ادّله فلسنی و توجیهات عرفانی بیان کرده است. این کتاب در سال ۱۳۷۱ در تهران چاپ سنگی شده است.

11- شرح الاسماء: این کتاب شرح دعای جوشن کبیراست که بارها چاپ شده برخی از آن چاپها همراه با شرح دعای صباح است ازجمله چاپی که درسال ۱۳۳۳ قمری صورت پذیرفته است .

۱۲ مفتاح الفلاح ومصباح النجاح: ابن كتاب شرح دعاى صباح است ، كه مكرراً جاب شده است.

گذشته از کتابهای یادشده سبزواری رساله هائی دارد که بیشتر آنها پاسخ پرسشهای علمی و حل معضلات فلسنی بوده است . خوشبختانه آقای سید جلال الدین آشتیا نے باهمتی که ازایشان معهو داست آن رسائل را گرد آوری کرده و بامقدمه ای مفصل آن راامسال عناصبت یک محدمین سال درگذشت سبزواری بطبع رسانیده اند رسائل نامبر ده عبار تنداز:

#### رسائلفارسي

جواب مسائل آقامیرزا ابوالحسن رضوی جواب سؤالات شیخ محمدابراهیم واعظ تهرانی جواب سؤالات سید صادق سمنانی جواب سؤالات یکی از فضلای قم جواب سؤالات میرزابابای گرگانی

هداية الطالبن

#### رسائل عربي

جواب سؤالات مالااسمعيل عارف بجنوردي

جواب مسائل عالم فاضل ملااحمد يزدى

جواب مسائل شيخ على فاضل تبتى

جواب مسائل ملااسمعیل عارف بجنوردی (استهداءات اسماعیلیة و هدایا اسراریة)

المحاكمات والمقاومات على شرح رسالة العلم للشيخ احمد البحرينى

رسالة فى ان اطلاق اسماءالله تعالى على غيره هل هو من باب الاشتراك المعنوى أوغيره رسالة مشاركة الحدّ والبرهان

جواب مسائل سيد سميع خلخالي

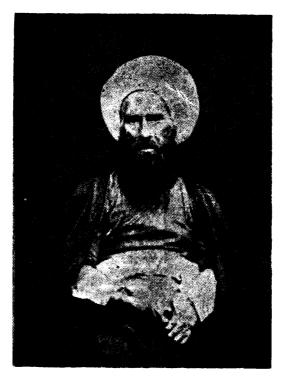
جواب مسائل ملااسماعیل میان آبادی

#### خاتمـه

از کسانی که در ایران همت برمعرقی سبزواری گیاشته اند می توان افرادزیر را نام برد:
اسر اری سبزواری ، شرح زندگانی حاج ملاهادی اسر ار ، سبزواری، تهران ۱۳۳۲
مرتضی مدرسی چهاردهی، زندگانی و فلسفه حاجی ملاهادی سبزواری، تهران ۱۳۳۶
سید جلال آشتیانی، حکیم محقق حاج ملاهادی سبزواری، نشریه دانشکده علوم
معقول و معقول مشهد ، ۱۳۶۷. گذشته از این ایشان در مقدمه الشواهد الربوبیه باجمال
ودر مقدمه رسائل سبزواری بتفصیل به شرح زندگی آن حکیم و تحلیل افکار او پر داخته اند.

دکتر سید حسین نصر مقالهای به انگلیسی درباره و زندگی و تالیف ات سبزواری نوشته اند که در مجلله دوم و تاریخ فلسفه اسلام ، درسال ۱۹۶۹ در ویسبادن چاپ شده است.

نویسنده ٔ اینسطور کتابے نحت عنوان وفیلسوف سبزوار ، مشتمل برشرح احوال و آثار وافکار آن حکیم دردست تالیف داردکه بزودی بوسیله انجمن آثار ملتی چاپ و منتشر خواهد شد بعون الله و توفیقه.



تصویر حاج ملاهادی سبزواری



قسمت داخلی آرامگاه سبزواری

غردالفرائد

# بنيانالجالي

إِلَىٰ جَنَابِكَ انْتَهَى الْمَقَاصِدُ يًا وَاهِبَ الْعَقْلِ لَكَ الْمَحَامِدُ ٱلظَّاهِرُ الْبُالِطِنُ فِي ظُهُورِهِ يًا مَنْ هُوَ اخْتَفَىٰ لِفَرْطِ نُورِهِ وَعِنْدَ نُورِ وَجْهِهِ سِوَاهُ فَيْءُ بِنُورِ وَجْهِهِ اسْتَنَارَ كُلُّ شَيْءٍ وَ آلِهِ الْغُــرِّ صَلواةٌ جَمَّةٌ ثُمَّ عَلَى النَّبِيِّ هَادِي الْأُمَّةِ وَبَعْدُ فَالْعَبْدُ الْأَثِيمُ الْهَادِي لَازَالَ مَهْدِيًّا إِلَى الرَّشَادِ مَنْظُومَتِى لِسُقْمِ جَهْلٍ شَافِيَةً يَقُولُ هَاؤُمُ اقْرَءُوا كِتَابِيَهُ فِي الذِّكْرِ بِالْخَيْرِ الكَثِيرِ سُمِّيَتْ نَظَمْتُهَا فِي الْحِكْمَةِ الَّتِي سَمَتْ لَاقَتْ بِرَسْمِ بِمِدَادِ النُّورِ فِي صَفَحاتٍ مِنْ خُدُودِ الْحُور بُسْتَانُهَا مُوَشَّحٌ بِالزُّهَرِ أَبْحَارُهَا مَشْخُونَةٌ مِنْ دُرَرِ سَمَّيْتُ هَذَا غُرَرَ الْفَرَائِدِ أَوْدَعْتُ فِيهَا عُقَدَ الْعَقَائِدِ بعَوْنِ رَبِّي وَاجِبِ الْوُجُودِ فَهَا أَنَا الْخَائِضُ فِي الْمَقْصُودِ وَالْكُلُّ مُسْتَمِدَّةً مِنْ مَدَدِهِ أَزِمَّةُ الْأُمُورِ طُـرًّا بيَدِهِ إِنَّ كِتَابَنَا عَلَىٰ مَقَاصِدَ وُ كُلُّ مَقْصَدِ عَلَىٰ فَرَائِدَ فَالْمَقْصَدُ الْأَوَّلُ فِيمَا هُوَ عَمُّ أُوْليلهُ كَانَتْ فِي الْوُجُودِ وَالْعَدَمِ

# الْمَقَصَّدُ الْأُوَّلُ فِي الْأُمُورِ الْعَامَّةِ وَفِيهِ فَرَّائِدُ الْمُفَوِيدِ وَالْعَدَمِ الْدُ الْفَرِيدَةُ الْأُولَى فِي الْوُجُودِ وَالْعَدَمِ غُرَرٌ فِي بَدَاهَةٍ الْوُجُودِ

مُعَرِّفُ الْوُجُودِ شَرْحُ ٱلإِسْمِ وَلَيْسَ بِالْحَدِّ وَلَا بِالرَّسْمِ مَفْهُومُهُ مِنْ أَعْرَفِ الْأَشْيَاءِ وَكُنْهُهُ فِي غَايَةِ الْخَفَاءِ عَرُدٌ فِي أَصَالَة الْوُجُودِ

### غُرَرٌ فيي اشْتيرَاكِ النُّوْجُودِ

يُعْطِى اشْتِرَاكَهُ صُلُوحُ الْمَقْسَمِ كَذَٰلِكَ اتِّحَادُ مَعْنَى الْعَدَمِ وَأَنَّهُ لَيْسَ اعْتِقَادُهُ ارْتَفَعَ إِذَا التَّعَيُّنُ اعْتِقَادُهُ امْتَنَعَ وَأَنَّهُ لَيْسَ اعْتِقَادُهُ ارْتَفَعَ إِذَا التَّعَيُّنُ اعْتِقَادُهُ امْتَنَعَ وَأَنَّ لَيْسَ اعْتِقَادُهُ الْجَلِيلِ وَخَصْمُنَا قَدْ قَالَ بِالتَّعْطِيلِ وَخَصْمُنَا قَدْ قَالَ بِالتَّعْطِيلِ

# مِمَّا بِهِ أُيِّدَ الْإِدِّعَاءُ أَنْ جَعْلُهُ قَافِيَةً إِيطَاءُ عَلَى الْمَهِيَّةِ عَلَى الْمُهَيِّةِ

إِنَّ الْوُجُودَ عَارِضُ الْمَهِيَّةِ تَصَوُّراً وَاتَّحَدا هُويَّةً لِصِحَّةِ السَّلْبِ عَلَى الْمَهِيَّةِ وَلِافْتِقَارِ حَمْلِهِ إِلَى الْوَسَطِ لِصِحَّةِ السَّلْبِ عَلَى الْكَوْنِ فَقَطْ وَلِافْتِقَارِ حَمْلِهِ إِلَى الْوَسَطِ وَلِانْفِكَاكٍ مِنْهُ فِي التَّعَقُّلِ وَلِاتِّحَادِ الْكُلِّ وَالتَّسَلْسُلِ وَلِاتِّحَادِ الْكُلِّ وَالتَّسَلْسُلِ وَالْفَرْدُ كَالْمُطْلَق مِنْهُ وَالْحِصَصُ زِيْدَ عَلَيْهَا مُطْلَقاً عَمَّا وَخَصَ وَالْفَرْدُ كَالْمُطْلَق مِنْهُ وَالْحِصَصُ زِيْدَ عَلَيْهَا مُطْلَقاً عَمَّا وَخَصَ وَالْفَرْدُ كَالْمُطْلَق مِنْهُ وَالْحِصَصُ زِيْدَ عَلَيْهَا مُطْلَقاً عَمَّا وَخَصَ الْمَالِ

#### غُرَرٌ فيي أنَّ الْحَقَّ إنَّيَّةٌ صِرْفَةٌ

وَالْحَقُّ مَاهِيَّتُ الْمُلْوِيِّتُ إِنِّيَّتُ اللهُ إِذْ مُقْتَضَى الْعُرُوضِ مَعْلُولِيَّتُهُ فَسَابِقٌ مَعَ لَاحِقٍ قَدِ اتَّحَدَ أَوْ لَمْ تَصِلْ سِلْسِلَةُ الْكَوْنِ لِحَدِّ غُرَرٌ فِي بَيَانِ الْاقْوَالِ فِي وَحْدَةٍ حَقِيقَةِ الْوُجُودِ وَكَثْرَتِهَا

## غُورٌ فيي الْوُجُودِ الذِّهْنييّ

كُوْنُ بِنَفْسِهِ لَدَى الْأَذْهَانِ وَلِانْتِزَاعِ الشَّيْءِ ذِى الْعُمُومِ مِنْ دُونِ مُنْضَمَّاتِهَا الْعَقْلُ يَرَى مِنْ دُونِ مُنْضَمَّاتِهَا الْعَقْلُ يَرَى جَمعُ الْمُقَابِلَيْنِ مِنْهُ قَدْ لُحِظَ مَعْضُ الْمُقَابِلَيْنِ مِنْهُ قَدْ لُحِظَ أَمْ كَيْفَ تَحْتَ الْكَيْفِ كُلُّ قَدْ لُحِظَ بَعْضُ قِياماً مِنْ حُصُولٍ فَرَّقَا بَعْضُ قِياماً مِنْ حُصُولٍ فَرَّقَا وَقِيْلَ بِالْأَنْفُسِ وَهِى انْقَلَبَتْ وَحُدَتُهُمْ مُفْصَحَةً وَحُدَتُهُ مِنْ مُقُولَةً وَحُدَتُهُا مَعَ عَاقِلٍ مَقُولَةً وَحُدَتُهُا مَعَ عَاقِلٍ مَقُولَةً وَحَدَتُهُا مَعَ عَاقِلٍ مَقُولَةً وَالْحَدَيْ الْمُنْ الْمُعْلَادُ مَا عَاقِلٍ مَقُولَةً وَالْعَلَا الْمَعْ عَاقِلٍ مَقُولَةً وَالْحَدَيْفِ عَنْهُمْ مُفْصَحَةً وَلَا الْمَعْ عَاقِلٍ مَقُولَةً وَالْحَدَيْفِ عَنْهُمْ مَا الْمَعْ عَاقِلٍ مَقُولَةً وَالْحَدَيْفِ عَنْهُمْ مُفْصَحَةً وَالْحَدَيْفِ عَنْهُمْ مَا عَاقِلٍ مَقُولَةً وَالْحَدَيْفِ عَنْهُمْ عَاقِلٍ مَقُولَةً وَالْحَدَيْفِ عَنْهُمْ مُولَةً وَقَلَا الْمُعَالَةُ الْمُنْفِي عَنْهُمْ مَنْهُمْ مَلَاقًا الْعَلْمُ الْمُعْ الْمُنْهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْهُ الْمُنْهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفِقُولُ الْمُنْ الْمُنْفِلُ الْمُنْ الْمُنْفِلُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفِقُولُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْقُلُمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُ الْمُنْ الْمُنْفُومُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْعُمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْم

لِلشَّىْء غَيْرَ الْكُوْنِ فِي الْأَعْيَانِ لِلْحُكْمِ إِيجَاباً عَلَى الْمَعْدُومِ لِلْحُكْمِ إِيجَاباً عَلَى الْمَعْدُومِ صِرْفَ الْحَقِيقَةِ الَّذِيْ مَا كَثُرا وَالذَّاتُ فِي أَنْحَاالْوُجُودَاتِ حُفِظَ وَالذَّاتُ فِي أَنْحَاالُوجُودَاتِ حُفِظَ فَجَوْهَرٌ مَعَ عَرَضٍ كَيْفَ اجْتَمَعَ فَأَنْكُرَ الذِّهْنِيَّ قَوْمٌ مُطْلَقاً فَأَنْكُرَ الذِّهْنِيَّ قَوْمٌ مُطْلَقاً وَقِيْلَ بِالْأَشْبَاحِ الْأَشْيَا انْطَبَعَتْ وَقِيلَ بِالْأَشْبِيهِ وَالْمُسَامَحَةِ وَقِيلَ بِالنَّشْبِيهِ وَالْمُسَامَحَةِ وَقِيلً بِالتَّشْبِيهِ وَالْمُسَامَحَةِ بِحَمْلِ ذَاتٍ صُورَةً مَقُولَةً مَقُولَةً بِحَمْلِ ذَاتٍ صُورَةً مَقُولَةً مَقُولَةً الْمَسَامَحة فِي الْمُسَامَحة فَي الْمُسَامَحة فَي الْمُسَامَحة فَي النَّهُ فَي الْمُسَامَحة فَي الْمُسَامَعة فَي الْمُسَامَعة فَي الْمُسَامِعة فَي الْمُسْتَعُمْتُ فَي الْمُسَامِعة فَي الْمُسْتَعْمُ فَي الْمُسْتَعْمُ فَي الْمُسْتَعْمُ فَي الْمُسَامِعة فَي الْمُسْتَعْمُ فَي الْمُسْتَعْمُ فَي الْمُسْتَعْمِ فَي الْمُسْتَعِيْمُ فَي الْمُسْتَعِيْمُ فَي الْمُسْتَعِيْمُ فَي الْمُسْتَعْمُ فَي الْمُسْتِعْمُ فَي الْمُسْتَعْمُ فَي الْمُسْتَعْمُ فَي الْمُسْتَعْمُ فَي الْمُسْتَعْمُ فَي الْمُسْتَعْمُ فَي الْمُسْتَعْمُ فَي الْمُسْتَعِيْمُ فَي الْمُسْتَعِلْمُ فَي الْمُسْتَعْمُ فَي الْمُسْتَعْمُ فَي الْمُسْتَعْمُ فَي الْمُعْمُ فَي الْمُسْتَعِيْمُ فَي الْمُعْمِ فَي الْمُعْمُ فَي الْمُعْمُ فَي الْمُعْمُ فَي الْمُعْمِ فَي الْمُعْمُ فَيْمُ الْمُعْمِ فَي الْمُعْمُ فَي الْمُعْمُ فَي الْمُعْمُ فَي الْمُعْمُ فِي الْمُعْمُ فِي الْمُعْمُ فِي الْمُعْمُ فَي الْمُعْمُ فَيْمُ فَيْمُ الْمُعْمُ فَي الْمُعْمُ فَيْمُ الْمُعْمُ فَيْمُ الْمُعْمُ فَيْمُ الْمُعْمُ فَيْم

# غُررٌ في تعريف الممع قُول الثَّاني وبَيَّان الإصطلاحين فيه

عَقْلِكَ فَالْمَعْقُولَ بِالثَّانِي صِفِي فَي الْعَيْنِ أَوْ فِيْهِ اتِّصَافُهُ رُسِمَ فِي الْعَيْنِ أَوْ فِيهِ اتِّصَافُهُ رُسِمَ ثَانِيْهِ مَا مُصْطَلَحُ لِلْفَلْسَفِيِّ مَعْفَولُ ثَانٍ جَا بِمَعْنِي ثَانٍ مَعْفَولُ ثَانٍ جَا بِمَعْنِي ثَانٍ

إِنْ كَانَ الْاتِّصَافُ كَالْعُرُوضِ فِيْ بِعَقْلِنَا ارْتُسِمَ بِعَقْلِنَا ارْتُسِمَ فَالْمَنْطِقِيُّ الْأَوَّلُ كَالْمُعَرِّفِ فَالْمَنْطِقِيُّ الْأَوَّلُ كَالْمُعَرِّفِ فَالْمَنْطِقِيُّ الْأَوَّلُ كَالْمُعَرِّفِ فَالْمَنْطِقِيُّ الْأَوَّلُ كَالْمُعَرِّفِ فَمِثْلُ شَيْئِيَّةٍ أَوْ إِمْكَانٍ

### غُرَرٌ فِي أَنَّ النُّوجُودَ مُطْلَقٌ وَمُقَيِّدٌ وَكَذَا الْعَدَّمُ

إِنَّ الْوُجُودَ مَعَ مَفْهُومِ الْعَدَمِ كُلَّا مِنِ اطْلَاقٍ وَتَقْيِيدٍ قَسَمَ عَلَا الْعُدَو وَتَقْيِيدٍ قَسَمَ عَدُرً فِي أَحْكَامٍ سَلَئْيِيَّةً لِللْوُجُودِ

لَيْسَ الْوُجُودُ جَوْهَراً وَلَا عَرَضْ عِنْدَ اعْتِبَارِ ذَاتِهِ بَلْ بِالْعَرَضِ لَيْسَ الْوُجُودُ جَوْهَ وَلَا مَا مَاثَلَهَ وَلَيْسَ جُزْءً وَكَذَا لَاجُزْءَ لَهُ لِاشْمَءَ ضِدُّهُ وَلَا مَا مَاثَلَهَ وَلَيْسَ جُزْءً وَكَذَا لَاجُزْءَ لَهُ إِنْ فَيْضِ لَزِمَا إِذْ قُلِبَ الْمُقَسِّمُ مُقَوِّماً أَوِ الْقِوَامُ مِنْ نَقِيْضٍ لَزِمَا لِزِمَا

غُررٌ فِي أَنَّ تَكَثُّرَ النُّوجُودِ بِالْمَهِيَّاتِ وَأَنَّهُ مَقَوُلٌ بِالتَّشْكِيكِ

بِكَثْرَةِ الْمَوْضُوعِ قَدْ تَكَثَّرا وَكَوْنُهُ مُشَكِّكاً قَدْ ظَهَراً الْمَيْزُ إِمَّا بِتَمَامِ الذَّاتِ أَوْبَعْضِهَا أَوْ جَا بِمُنْضَمَّاتٍ الْمَيْزُ إِمَّا بِتَمَامِ الذَّاتِ أَوْبَعْضِهَا أَوْ جَا بِمُنْضَمَّاتٍ بِالنَّقْصِ وَالْكَمَالِ فِي الْمَهِيَّةِ أَيْضاً يَجُوزُ عِنْدَ الْإِشْرَاقِيَّةٍ

رَ مَنْ الْمَفَاهِيمِ عَلَى السَّوَاءِ فِي نَفْيِ تَشْكِيْكُ عَلَى الْأَنْحَاءِ كُلُّ الْمَنْحَاءِ

غُررٌ في أَنَّ الْمَعْدُومَ لَيْسَ بِشَيءٍ وَشُرُّوعٍ فِي بَعْضِ أَحْكَامِ الْعَدَمِ وَالْمَعْدُ وَمِ

مَا لَيْسَ مَوْجُوداً يَكُونُ لَيْساً قَدْ سَاوَقَ الشَّىٰءُ لَدَيْنَا الْأَيْسَا وَجَعَلَ الْمُعْتَزِلِي النُّبُوتَ عَمْ مِنَ الْوُجُودِ وَمِنَ النَّفْيِ الْعَدَمَ فِي النَّفْيِ الْعَدَمَ فِي النَّفْيِ وَسَطاً وَقَوْلُهُمْ بِالْحَالِ كَانَ شَطَطاً بِيصِفَةِ الْمَوْجُودِ لَا مَعْدُومَةً مَحْدُودَةً كَانَتْ وَلَا مَعْدُومَةً مَحْدُودَةً

نَفْى تُبُوتٌ مَعَهُمَا مُرَادَفَةً وَشُبُهَاتُ خَصْمِنَا مُزَيَّفَةً فَي الْأَعْدَامِ عَدَم التَّمَايُزُ وَالْعِلِيَّة فِي الْأَعْدَامِ

لَامَيْزَفِى الْأَعْدَامِ مِنْ حَيْثُ الْعَدَمِ وَهُوَ لَهَا إِذاً بِوَهُم تُرْتَسَمُ كَذَاكَ فِي الْأَعْدَامِ لَا عِلِيَّةَ وَإِنْ بِهَا فَاهُوا فَتَقْرِيبِيَّةً كَذَاكَ فِي الْأَعْدَامِ لَا عِلِيَّةً لَا يُعَنِيهِ عَرُرٌ فِي انَّ الْمَعْدُومَ لَا يُعَادُ بِعَنِيهِ

إِعَادَةُ الْمَعْدُومِ مِمَّا امْتَنَعَا وَبَعْضُهُمْ فِيْهِ الضَّرُورَةَ ادَّعَىٰ فَإِنَّهُ عَلَى جَوَازِهَا حُتِمَ فِي الشَّخْصِ تَجْوِيزُ تَخَلُّلِ الْعَدَمِ وَجَازَ أَنْ يُوْجَدَ مَا يُمَاثِلُهُ مُسْتَأْنَفاً وَسَلْبُ مَيْز يُبْطِلُهُ وَالْعَوْدُ عَادَ عَيْنَ الْابْتِدَاءِ وَلَيْسَ بَالِغاً إِلَى انْتِهَاءِ وَالْعَوْدُ عَادَ عَيْنَ الْابْتِدَاءِ وَلَيْسَ بَالِغاً إِلَى انْتِهَاءِ مَا ضَرَّ أَنَّ الْجِسْمَ غِبَّ مَافَنَىٰ هُوَ الْمُعَادُ فِي الْمَعَادِ قَوْلَنَا وَإِمْتِنَاعُهَا لِأَمْرِ لَازِمِ وَمَعْنَى الْإِمْكَادُ فِي الْمَعَادِ قَوْلَنَا وَإِمْتِنَاعُهَا لِأَمْرِ لَازِمِ وَمَعْنَى الْإِمْكَانِ خِلَافُ الْجَازِمِ وَمَعْنَى الْإِمْكَانِ خِلَافُ الْجَازِمِ فِي مَثْلُ ذَرْ فِي بُقْعَةِ الْإِمْكَانِ مَا لَمْ يَذُدُهُ قَائِمُ الْبُوهُ الْبُوهِ فَيْ مُثْلِ ذَرْ فِي دَفْعِ شُبْهَةِ الْمَعْدُومِ الْمُطْلَقِ عَلْمَ الْمُطْلَقِ عَلَيْ الْمُطْلَقِ

لِعَقْلِنَا اقْتِدَدَارُ أَنْ تَصَوَّرا عَدَمَهُ وَغَيْرَهُ وَيُخْبرا عَنْ شَرِيكِ الْبَارِيْ عَنْ شَرِيكِ الْبَارِيْ وَبِامْتِنَاعٍ عَنْ شَرِيكِ الْبَارِيْ وَبَامْتِنَاعٍ عَنْ شَرِيكِ الْبَارِيْ وَتَابِتٍ فِيهِ عَنِ الشَّيْءِ بِلَا تَهَافُتِ وَثَابِتٍ فِيهِ عَنِ الشَّيْءِ بِلَا تَهَافُتِ

عُدَّ بِحَمْلِ شَائِعِ مِمَّا خُلِقَ لَكِنْ ثُبُوتٌ حَيْثُ بِالذِّهْنِ ارْتَسَمَ

فَمَا بِحَمْلِ الْأَوَّلِي شَرِيكُ حَقِّ وَعَدَماً قِسْ أَنَّهُ ذَاتاً عَدَمٌ

# غُرَرٌ في بَيَانِ مَنَاطِ الصَّدُقِ فِي الْقَضِيَّةِ

مِثْلُ الْحَقِيقِيَّةِ لِلْعَيْنِ انْطَبَقَ طِبْقُ لِنَفْسِ الْأَمْرِ فِي الذِّهْنِيَّةِ وَعَالَمَ الْأَمْرِ وَذَا عَقْلٌ يُعَدُّ وَعَالَمَ الْأَمْرِ وَذَا عَقْلٌ يُعَدُّ كَمَا مِنَ الذِّهْنِيِّ مِنْ وَجْهٍ أَعَمُّ وَفِي كَوَاذِبِ وَحَقًّ فَـرَقَا

اَلْحُكُمُ إِنْ فِي خَارِجِيَّةٍ صَدَقَ وَحَقَّهُ مِنْ نِسْبَةٍ حُكْمِيَّةٍ بِحَدِّ ذَاتِ الشَّيْءِنَفْسُ الْأَمْرِحُدَّ بِحَدِّ ذَاتِ الشَّيْءِنَفْسُ الْأَمْرِحُدَّ مِنْ خَارِجٍ أَعَمُّ إِذْ لِلذِّهْنِ عَمُّ إِذْ لِلذِّهْنِ عَمُّ إِذْ لِلذِّهْنِ عَمُّ إِذْ لِلذِّهْنِ عَمَّ إِذْ لِلذِّهْنِ عَمَّ إِذْ لِلذَّهْنِ عَمَّ الْعَضَايَا صَدَقًا

# غُرَرٌ فيى الْجَعَلِ

فَالْجَعْلُ لِلتَّالِيفِ وَالْبَسِيْطِ عَمَّ لَاغَيْرُ بِالْجَعْلِ الْمُؤلَّفِ انْطِفَا صَيْرُورَةٍ مَجْعُولًا أَقْوَالًا رَوَوْا وَقَدْ مَشَى الْمَشَّاءُ نَحْوَ الْبَاقِيُ وَقِدْ مَشَى الْمَشَّاءُ نَحْوَ الْبَاقِيُ مَعْدِبِ وَمِنْ بَسِيطٍ فِي الثَّلْثَةِ اضْرِبِ مَعْدُولَةً بِالْعَرَضِ مَعْدُولَةً بِالْعَرَضِ مَعْدُولَةً بِالْعَرَضِ

لِلرَّبْطِ وَالنَّفْسِىِّ الْوُجُودُ إِذْقُسِمَ فِي عَرَضِيٍّ قَدْ بَدَا مُفَارِقاً فِي كَونِ مُهِبَّةٍ أَوْ وُجُودٍ أَوْ وَعُزِّي الْأُوَّلُ لِلْإِشْرَاقِيِّ بِالذَّاتِ بِالْعَرَضِ مِنْ مُرَكِّبٍ بِالذَّاتِ بِالْعَرَضِ مِنْ مُرَكِّبٍ تَرْكِيباً الْوُجُودُ مَعَ ذَيْنِ فَنِلْ أَنْ لَازِمُ الْمُهِيَّةِ اعْتِبَادِيًّ فِي فَيْلَ فِي الْمُعْلُولِ الْأَوَّلِ حُتِمَ وَأَيْضاً انْسِلَابُ سِنْخِيَّتِها حَيْثُ انْتِفا الْمَهِيَّةِ عَنْهُ ظَهَرَ حَيْثُ انْتِفا الْمَهِيَّةِ عَنْهُ ظَهَرَ وَ ذَاتُ مَجْعُولٍ بِهِ مُشْتَرِطَةً وَ فَاتُ مَجْعُولٍ بِهِ مُشْتَرِطَةً وَ فَاتُ مَجْعُولٍ بِهِ مُشْتَرِطَةً

كَذَا اتَّصَافُ وَبِذَا الْجَعْلِ جُعِلَ وَلِي عَلَى الَّذِيْ هُوَ اخْتِيارِيْ وَكُلُّ مَعْلُولِ لِذِيهِ قَدْ لَزِمَ وَكُلُّ مَعْلُولِ لِذِيهِ قَدْ لَزِمَ مِنْ قَوْلِ الْإِشْرَاقِ انْتِزَاعِيَّتُهَا كَالْفَى عَلِيلَشَّى عَلَيْهِا لِكَالْفَى عَلِيلَشَّى عَلَيْهَا لِكَالْفَى عَلِيلَشَّى عَلَيْهَا لِكَالْفَى عَلِيلَشَّى عَلَيْهَا لَكُونِها مُرْتَبِطَةً مِثْلُ انْسِلَابِ كَوْنِها مُرْتَبِطَةً مِثْلُ انْسِلَابِ كَوْنِها مُرْتَبِطَةً

# الْفَرِيدَةُ الثَّانِيةُ فِي الْوُجُوبِ وَالإمْكَانِ عَرُرٌ فِي الْمُوادِّ الثَّلْثِ عَرُرٌ فِي الْمُوادِّ الثَّلْثِ

ثُمَّتَ نَفْسِهِ إِمَّا لِنَفْسِهِ سِمَا فِي نَفْسِهِ إِمَّا لِنَفْسِهِ سِمَا فِي نَفْسِهِ لِنَفْسِهِ بِنَفْسِهِ وُجُوبٍ امْتِنَاعِ أَوْ إِمْكَانٍ ذَاتُ تَأَمِّن فِيْهِ بِالْوُجُودِ إِنَّ الْوُجُودَ رَابِطُّ وَرَابطِيُّ لِأَنَّهُ فِيْ نَفْسِهِ أَوْ لَا وَمَا لِأَنَّهُ فِيْ نَفْسِهِ أَوْ لَا وَمَا أَوْ غَيْرِهِ وَالْحَقُّ نَحْوُ أَيْسِهِ قَدْ كَانَ ذَا الْجِهَاتِ فِي الْأَذْهَانِ وَهِي الْأَذْهَانِ وَهِي غَنِيَّةً عَنِ الْحُدُودِ وَهِي غَنِيَّةً عَنِ الْحُدُودِ

## غُررٌ في أنَّهَا إعْتيبارِيَّةٌ

لِلصِّدْقِ فِي الْمَعْدُومِ وَالتَّسَلْسُلِ لِلصِّدْقِ فِي الْمَعْدُومِ وَالتَّسَلْسُلِ إِمْكَانَ لَهُ الْمُكَانَ لَهُ

وُجُودُهَا فِي الْعَقْلِ بِالتَّعَمُّلِ مَاصَحَّ أَنْ لَوْ لَمْ تَكُنْ مُحَصَّلَةً

وَ أَنَّهُ رَفْعُ النَّقِيْضَيْنِ لَزِمَ وَالْوَاجِبُ عَنْهُ الْوُجُوبُ يَنْحَسِمُ غُرَرٌ فِي بَيَانِ أَقْسَامِ كُلِّ واحِدٍ مِنَ الْمَوَادِ الثَّلْثِ

وَ كُلُّ وَاحِد لَدَى الْأَكْيَاسِ بِالذَّاتِ وَالْغَيْرِ وَبِالْقِيَاسِ إِللَّاتِ وَالْغَيْرِ وَبِالْقِيَاسِ إِللَّافِي الْإِمْكَانِ فَغَيرِيُّ سُلِبَ فَلَيْسَ مَا بِالذَّاتِ مِنْهَا يَنْقَلِبُ مَا الْمُضَايِفَيْنِ فَلَيْسَ مَا بِالْقِيَاسِ كَالْمُضَايِفَيْنِ ثُمَّتَ كَالْمَفْرُوضِ وَاجِبَيْنِ مَا بِالْقِيَاسِ كَالْمُضَايِفَيْنِ ثُمَّتَ كَالْمَفْرُوضِ وَاجِبَيْنِ

عُرَرٌ فِي أَبْحَاثٍ مُتَعَلِّقَةٍ بِإَ لإمْكَانِ بَعْضُهَا بِأَصْلِ الْمَوضُوعِ وَمَرَدٌ فِي أَبْحَاثٍ مُتَعَلِّقَةً بِاللَّوَاحِقِ

وَهُوَ مَعَ الْغَيْرِيِّ مِنْ ذَيْنِ اجْتَمَعَ أَلْعَمُ وَالْأَخَصُ وَ اسْتِقْبَالِيُّ وَحَاجَـةُ الْمُمْكِنِ أَوَّلِيَّةٌ وَصِفَةُ التَّأْثِيْرِ فِي الْعَقْلِ فَقَطْ إِذْ لَمْ يَكُنْ لِلْمُمْكِنِ اقْتِضَاءً وَمَثَلُ الْمَجْعُولِ لِلشَّيْءِ كَفَيْءٍ فَلْيُجْعَلِ الْقَدِيمُ بِالزَّمَانِ لَوَازِمُ الْأُوَّالِ وَ الْمُهِيَّةِ وَالْفَقْرُ حَالَةَ الْبَقَا شَوَاهِدِي شَرْطاً وَلَا شَطْراً وَلَا بِنَفْسِهِ

عُرُوضُ الْإِمْكَانِ بِتَحْلِيلِ وَقَعَ وَقَدْ يُرَادُ مِنْهُ فِي اسْتِعْمَال قَدْ لَزِمَ الْإِمْكَانُ لِلْمَهِيَّةِ وَ أَثَرُ الْجَعْلِ وُجُودٌ ارْتَبَطَ لَايَفْرُقُ الْحُدُوثُ وَالْبَقَـاءُ وَإِنَّمَا فَاضَ اتِّصَالُ كُوْنِ شَيْءٍ قَدْ كَانَ الْافتِقَارُ لِلْإِمْكَانِ ضَرُورَةُ الْقَضِيَّةِ الْفِعْلِيَّةِ ثُمَّ امْتِنَاعُ الشَّرْطِ بِالْمُعَانِدِ لَيْسَ الْحُدُوثُ عِلَّةً مِنْ رَأْسِهِ

وَكَيْفَ وَالْحُدُوثُ كَيْفُ مَالَحِقَ لِلْفَقْرِ إِذْ عَدُّ الْمَرَاتِبِ اتَّسَقَ وَالْعَدَمُ السَّابِقُ كَوْناً لَيْسَ خَصَّ بَدِيلُهُ نَقِيْضُهُ دَارَالْحِصَصُ

غُرُرٌ في بَعْضِ أَحْكَامِ الْوُجُوبِ الْعَيْرِيّ

لَا يُوْجَدُ الشَّيْءُ بِأُوْلُويَّةٍ غَيْرِيَّةً تَكُونُ أَوْ ذَاتِيَّةً كَافِيَةً تَكُونُ أَوْ ذَاتِيَّةً كَافِيَةً أَوْ لَا عَلَى الصَّوابِ لَا بُدَّ فِي التَّرْجِيْحِ مِنْ إِيجَابِ لَابْدَ فِي التَّرْجِيْحِ مِنْ إِيجَابِ لَا بُسِيَّةُ الْمُمْكِنِ تَنْفِي الثَّانِيَةَ رَأْساً كَذَا الْأُوْلَىٰ بَقَاءُ التَّسُويِةِ لَيْسِيَّةُ الْمُمْكِنِ تَنْفِي الثَّانِيَةَ رَأْساً كَذَا الْأُوْلَىٰ بَقَاءُ التَّسُويَةِ ثُمَّ وَجُوبٌ لَاحِقٌ مُبَيَّنُ فَبِالضَّرُورَتَيْنِ حُفَّ الْمُمْكِنُ وَنِسْبَةُ التَّمَامِ وَالنَّقْصَانِ وَنِسْبَةُ التَّمَامِ وَالنَّقْصَانِ وَلِنْقُصَانِ وَالنَّقْصَانِ وَالنَّقْصَانِ التَّمَامِ وَالنَّقْصَانِ

غُرَرٌ في الإمكان الإستيعدادي

قَدْ يُوصَفُ الْإِمْكَانُ بِاسْتِعْدَادِيً وَهُوَ بِعُرْفِهِمْ سِوَى اسْتِعْدَادٍ وَالْفَرْقُ بَيْنَهُ وَ ذَاتِيٍّ رُعِيَ ذَا مَا بِالْإِمْكَانِ الْوُقُوعِيِّ دُعِيَ وَالْفَرْقُ بَيْنَهُ وَ ذَاتِيٍّ رُعِيَ لِكَوْنِهِ مِنْ جِهَةٍ بِالْفِعْلِ وَكَوْنِ ذَاتِيٍّ لَهُ كَالْأَصْلِ لِكَوْنِهِ مِنْ جِهَةٍ بِالْفِعْلِ وَكَوْنِ ذَاتِيٍّ لَهُ كَالْأَصْلِ وَأَنَّ مَقُويِّا عَلَيْهِ عَيْنَا وَفِيْهِ سَوْغُ أَنْ يَزُولَ الْمُمْكِنَا وَفِيْهِ سَوْغُ أَنْ يَزُولَ الْمُمْكِنَا وَفِيْهِ شِيدًةً وَضَعْفاً أَيْقِنِ وَأَنَّ هَٰذَا فِي عَمَلِ الْمُمْكِنِ وَفِيْهِ شِيدًةً وَضَعْفاً أَيْقِنِ

الْفَرِيدَةُ الثَّالِثَةُ فِي الْقِدَمِ وَالْحُدُوثِ غُرَرٌ فِيتَعْرِيفِهِيمَا وَتَقَسْيِمِهِيمَا

إِذِ الْوُجُودُ لَمْ يَكُنْ بَعْدَ الْعَدَمِ أَوْ غَيْرِهِ فَهُوَ مُسَمَّى بِالْقِدَمِ

صِفْ بِالْحَقِيقِيِّ وَبِالْإِضَافِيِّ قَبْلِيَّةَ لَيْسِيَّةِ النَّاتِ خُذَا كَمَا يَكُونُ سَبْقُ لَيْسٍ وَاقِع كَالطُّبْعِ ذِي التَّجْدِيدِ كُلَّ آن كَذَاكَ سَبْقُ الْعَدَمِ الْمُقَابِلِ لُكِنَّ فِي السِّلْسِلَةِ الطُّولِيَّةِ أَنْ رَسْمُ اسْمُ جَاحَدِيثُ مُنْمَحِي مِمَّنْ لِعَقْلِ كَأْبِينَا لِلْبَشَرِ كَمَا سَيُطُورَى الْكُلُّ بِالْقَاهِرِ طَيّ لِمَا سِوَى ذِي الْأَمْرِ وَالْخَلْقِ تَقَعُ وَكَانَ حِفْظُ كُلِّ نَوْع بِالْمُثُلِ

وَادْرِ الْحُدُوثَ مِنْهُ بِالْخِلَافِ وَيُوصَفُ الْحُدُوثُ بِالذَّاتِي وَذَا أَوْ عَبِّرَنْ بِالْعَدَمِ الْمُجَامِعِ مُنْصَرِمِ يُنْعَتُ بِالزَّمَانِي دَهْرِيٌّ أَبْدَا سَيِّدُ الْأَفَاضِل بِسَابِقِيَّةِ لَـهُ فَكِّيَّـةٍ وَالْحَادِثُ الْإِسْمِي الَّذِي مُصْطَلَحِيْ تَبَايُنُ الْوَصْفِيِّ لَا الْعُزْلِي أَثَرُّ فَالْحَقُّ قَدْ كَانَ وَلَا كُوْنَ لِشَيْءٍ فَذِي الْحُدُوثَاتُ الَّتِي مَرَّتْ جُمَعٌ جُزْئِيَّةٌ كُلِّيَّـةٌ جُزْءٌ وَكُلُّ

غُرَرٌ فيي ذركر الأقوال في مرجع حُدُوث الْعالم فيما لايزال

لَاوَقْتَ قَبْلَهُ وَذَا الْكَعْبِي اتَّخَذَ وَالْأَشْعَرِيُّ النَّافِ لِلْمُرَجِّحِ فَالْأَشْعَرِيُّ النَّاقِ لِلْمُرَجِّحِ شَيْءَ مِنَ الذَّاتِيِّ جَا مُعَلَّلاً

مُرَجِّحُ الْحُدُوثِ ذَاتُ الْوَقْتِ إِذْ وَقِيْلَ عِلْمُ رَبِّنَا بِالْأَصْلَحِ وَعِنْدَنَا الْحُدُوثُ ذَاتِيٌّ وَلَا

### غُورٌ في أقسام السَّبْق وهي تمانية "

أَلسَّبْقُ مِنْهُ مَا زَمَانِيّاً كُشِفَ وَالسَّبْقُ بِالرُّتْبَةِ ثُمَّ بِالشَّرَفِ وَالسَّبْقُ بِالطَّبْعِ وَبِالْعِلِّيَّةِ ثُمَّ الَّــنِيْ يُقَالُ بِالْمُهِيَّةِ وَالسَّبْقُ بِالظَّبْعِ وَبِالْعِلِّيَّةِ ثُمَّ الَّــنِيْ يُقَالُ بِالْمُهِيَّةِ وَالسَّبْقُ بِالذَّاتِ هُوَاللَّذْ كَانَ عَمَّ بِنِدِى الثَّلْثَةِ الْأَخِيْرَةِ انْقَسَمَ وَالسَّبْقُ بِالْخَقِيقَةِ انْتَهَضَ بِالذَّاتِ إِنْ شَيْءٌ بَدَا وَبِالْعَرَضِ لِاثْنَيْنِ سَبْقُ بِالْحَقِيقَةِ انْتَهَضَ وَالسَّبْقُ فَكُيّا يَجِيْ طُولِيّا شَمِيَّ دَهْرِيِّــا وَسَرْمَــدِيّاً وَسَرْمَــدِيّاً

#### غُرُرٌ فِي بَعْضِ أَحْكَامِ الْأَقْسَامِ

وَلَا اجْتِمَاعَ فِي الزَّمَانِيِّ وَمَا بِرُتْبَةٍ طَبْعاً وَوَضْعاً قُسِّما وَلَا اجْتِماعَ فِي الْمَكَانِ وَأَوَّلُ كَالْتَرْتِيْبِ فِي الْمَكَانِ وَأَوَّلُ كَالْتَرْتِيْبِ فِي الْمَكَانِ وَالْقَانِ كَالْتَرْتِيْبِ فِي الْمَكَانِ وَالْسَبْقُ بِالطَّبْعِ وَبِالتَّجَوْهُرِ كَاثْنَيْنِ وَالْوَاحِدِ مِنْهُ اعْتَبِرِ

## غُرَرٌ فِي تَعْبِينِ مَافِيهِ النَّقَدُّمُ فِي كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهَا

نَّ مَانِيِّ وَالْمَبْدَأَ الْمَحْدُودَ خُذْ لِثَانِي لِثَانِي طَبِيعِيِّ وُجُودُ الْوُجُوبُ فِي الْعِلِّيِّ فِي الْعِلِّيِّ فِي الْعِلِّيِّ فِي الْعِلِّيِّ فِي الْعِلِّيِّ الْكُوْنَ وَلَوْ تَجَوُّزاً فَي السَّابِعِ الْكُوْنَ وَلَوْ تَجَوُّزاً الْوَاقِعِ وَفِي وَعَاءِ الدَّهْرِ لِلْبَدَائِعِ الْوَاقِعِ وَفِي وَعَاءِ الدَّهْرِ لِلْبَدَائِعِ الْوَاقِعِ وَفِي وَعَاءِ الدَّهْرِ لِلْبَدَائِعِ الْوَاقِعِ فَي وَعَاءِ الدَّهْرِ لِلْبَدَائِعِ الْوَاقِعِ فَي وَعَاءِ الدَّهْرِ لِلْبَدَائِعِ الْوَاقِعِ فِي وَعَاءِ الدَّهْرِ لِلْبَدَائِعِ لِيَّا الْعَالَمُ الْعَلْمِ الْعَلْمَ لَوْلَ الْعَلْمُ الْعَلْمَ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمَ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمَ الْعَلْمَ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللَّهِ الللَّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمِ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمِ الْعِلْمُ الْعِلْمِ الْعِلْمُ الْعِلْمِ الْعِلْمُ الْمُعْلِمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمِ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمِ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُ

مِلَاكُهُ الزَّمَانُ فِي الزَّمَانِيِّ فِي الشَّرَفِي الْفَضْلُ وَفِي الطَّبِيعِيِّ فِي الشَّيْءِ مِزَا فِي سَادِسٍ تَقَرُّرَ الشَّيْءِ مِزَا فِي الثَّامِنِ الْكُوْنَ بِمَتْنِ الْوَاقِعِ

# النْفَرِينْدَةُ الرَّابِعَةُ فِي النَّفِعْلِ وَالنَّقُوَّةِ فِي النَّفُوَّةِ عَلَى النَّفُوَّةِ فِي النَّفُولَة

مِنْهَا الَّذِي مُقَابِلَ الْفِعْلِ ثَبَتَ يَكُونُ مَبْدَأَ التَّغَيُّر اعْلَمَا لِشَيْءٍ أَوْ أَشْيَا وَ إِمَّا فَاعِلَةً عَدِيمَ دَرْكِ قُوَّةً لِمَا نَبَتَ بِصِحَّةِ الْفِعْلِ وَتَرْكِهِ رُسِمَ بِفِعْلِهِ الشُّعُورَ ذَا نَفْسُ السَّمَا طَبيعَةُ إِنْ فِي الْبَسِيطِ قَدْ حَصَلَ مُركّباً وَدُونَ تَقْوِيمٍ عَرَضٌ كُلُّ جُنُودُ مَبْدَإِ الْمَبَادِيُ إِنْ قَارَنَتْ بِالْعِلْمِ وَالْمَشِيَّةِ قِيلَ مَعِيَّةٌ وَلَيْسَ الْمُعْتَمَدَ فِعْلُ عَلَيْهَا مُطْلَقًا تَقَدَّمَا

عَلَىٰ صُنُوفٍ قُوَّةٌ قَدْ وَرَدَتْ كَذَا الَّذِي يُقَابِلُ الضَّعْفَ وَمَا وَ قُوَّةً إِمَّا بَدَتْ مُنْفَعِلَةً فَمَبْدَأُ الْأَفْعَالِ قَدْ تَخَالَفَتْ وَمَعَ شُعُورِ قُدْرَةَ الْحَيَوَانِ سِمْ وَمَبْدَأُ الْوَاحِدِ إِنْ لَمْ يَعْدُمَا إِنْ يَعْدُمِ الدَّرْكَ وَقَوَّمَ الْمَحَلَّ وَصُورَةٌ نَوعِيَّةٌ إِذَا انْفَرَضَ فَتِلْكَ مَعَ مُفَارِقِي الْمَوَادِ لِلْقُدْرَةِ انْسِبْ قُوَّةً فِعْلِيَّةً لِلْقُدْرَةِ السَّبْقُ عَلَى الْفِعْلِ وَقَدْ لِلْقُوَّةِ السَّبْقُ زَمَانِيّــاً كَمَا

# الْفَرِيْدَةُ الْخَامِسَةُ فِي الْمُلْهِيَّةِ وَلَوَاحِقِهَا غُرَرٌ فِي تَعْرِيفِهَا وَبَعْضِ أَحْكَامِهَا

مَهِيَّةُ وَالذَّاتُ وَالْحَقِيقَةُ وُكُلُّهَا الْمَعْقُولَ ثَانِياً يَجِي مَرْتَبَةً نَقَائِضٌ مَنْتَفِيَةٌ نَقِيْضُهُ دُونَ انْنِفَا مُقَيَّدٍ حَتَّىٰ يَعُمَّ عَارِضَ الْمَهِيَّةِ مُطْلَقَهُ وَاتَّخِذَنْهُ مَثَلاً وَلَا اقْتِضَا لَيْسَ اقْتِضَا مَا قَابَلا مَا قِيلَ فِي جُوَابِ مَا الْحَقِيقَةِ قِيلَتْ عَلَيْهَا مَعَ وُجُودٍ خَارِجِيًّ وَلَيْسَتْ إِلَّاهِيَ مِنْ حَيْثُ هِيهُ وَالْكُوْنُ فِي تِلْكَ انْتِفَا الْمُقَيَّدِ وَقَدِّ مَنْ سَلْباً عَلَى الْحَيْثِيَّةِ فَانْفِيهِ الْوُجُودَ ذَا التَّقْيِيْدِ لَا وَالسَّلْبَ خُذْهُ سَالِباً مُعَصَّلًا

#### غُرَرٌ في اعْتِبارَاتِ الْمُلْهِيَّةِ

عِنْدَ اعْتِبَارَاتٍ عَلَيْهَا مُورَدَةً وَمَعْنِيَى بِشُرْطِ لَا اسْتَمِعْ إِلَّ وَمَعْنِيَى بِشُرْطِ لَا اسْتَمِعْ إِلَّ وَالثَّانِ كَالْحَيَوَانِ جُزْةً قَدْ بَدَا مِنْ أُوَّلٍ قِسْمٍ وَثَانٍ مَقْسَمٍ وَكُونُهُ مِنْ كُوْنِ قِسْمَيْهِ كُشِفَ كَالْجِنْسِ حَيْثُ الْفَصْلُ جَا مُحَصِّلَهُ كَالْجِنْسِ حَيْثُ الْفَصْلُ جَا مُحَصِّلَهُ

مَخْلُوطَةً مُطْلَقَةً مُجَرَّدَةً مِنْ لَا بِشَرْطٍ وَكَذَا بِشَرْطِ شَيْ فَأَوَّلُ حَذْفُ جَمِيعٍ مَا عَدَا وَلَا بِشَرْطٍ كَانَ لِاثْنَيْنِ نُمِيَ وَهُوَ بِكُلِّيٍّ طَبِيْعِيٍّ وُصِفَ وَشَخْصُهُ وَاسِطَةُ الْعُرُوضِ لَهُ ذُو الْكُوْنِ ذَاتٌ مَا لَهُ الْكُلِّيَّةُ ذِهْناً فَحَسْبُ وَهِىَ الْمُهِيَّةُ إِنْ جُزْءَ فَرْدٍ تُصْغِهِ التَّعَمُّلُ يُعْنى وَ إِلَّا لَزِمَ التَّسَلْسُلُ إِنْ جُزْءَ فَرْدٍ تُصْغِهِ التَّعَمُّلُ يُعْنى وَ إِلَّا لَزِمَ التَّسَلْسُلُ لَيْسَ الطَّبِيعِيُّ مَعَ الْأَفْرَادِ كَالْأَبِ بَلْ آبَا مَعَ الْأَوْلَادِ

#### غُررٌ فيي بَعْضِ أَحْكَام ِ أَجْزَاءِ الْمُلْهِيَة ِ

جِنْسُ وَفَصْلُ لَا بِشَرْطِ حُمِلًا فَمَدَّةٌ وَ صُوْرَةٌ بِشَرْطِ لَا فِي الْجِسْمِ تَانِ خَارِجِيَّتَانِ فِي أَعْرَاضِه عَقْلِيَّتَانِ فَاقْتَفِ إِذْ مَا بِهِ الشِّرْكَةُ فِي الْأَعْيَانِ وَ مَا بِهِ امْتِيَازُ هَا سِيَّانِ وَلَاجِنْسَانِ فِي مَرْتَبَةٍ لِوَاحِدٍ هَاتَعْرِفِ وَلَيْسَ فَصْلَانِ وَلَاجِنْسَانِ فِي مَرْتَبَةٍ لِوَاحِدٍ هَاتَعْرِفِ وَلَاجِنْسَانِ فِي مَرْتَبَةٍ لِوَاحِدٍ هَاتَعْرِفِ وَلَاجِنْسَانِ فِي مَرْتَبَةٍ لِوَاحِدٍ هَاتَعْرِفِ وَالْفَصْلُ وَذَا حَقِيقِيًّ وَالْفَصْلُ وَذَا حَقِيقِيًّ

#### غُورً" فِي أَنَّ حَقَيِقَةَ النَّوعِ فَصْلُهُ الْآخِيرُ

وَ ذُو قِوَامٍ مِنْ مَعَانٍ بَقِياً مَادَامَ فَصْلُهُ الْأَخِيرُ وُقِياً لِأَنَّ ذَا الْفَصْلُ لَهَا تَضَمَّنَا فَهُوَ وَإِنْ تَبَدَّلَتْ ذِي عُيِّنَا فَهُو وَإِنْ تَبَدَّلَتْ ذِي عُيِّنَا فَهُو عَإِنْ تَبَدَّلَتْ ذِي عُيِّنَا فَهُو مَا فِي حَدِّ قَوْسٍ دَائِرَةً فَهِي عَلَى إِبْهَامِهَا مُعْتَبَرَةً خَصَّ كَمَا فِي حَدِّ قَوْسٍ دَائِرَةً فَهِي عَلَى إِبْهَامِهَا مُعْتَبَرَةً خَصَّ كَمَا فِي حَدِّ قَوْسٍ دَائِرَةً فَالْجَسْمُ وَالنَّمُو قَدْ تَبَدَّلًا وَالْجُزْءُ مَا فِي أَى فَرْدٍ حَصَلَا فَالْجَسْمُ وَالنَّمُو قَدْ تَبَدَّلًا وَالْجُزْءُ مَا فِي أَى فَرْدٍ حَصَلَا

غُورٌ فِي ذِكْرِ الْأَقْوَالِ فِي كَيْفِيَّةِ النَّرْكِيبِ مِن الْأَجْزَاءِ الْحَدُّبَّةِ

حَدِّيَّةُ الْأَجْزَاءِ ذِهْناً غَايَرَتْ هَلْ وُحِّدَتْ فِي الْعَيْنِ أَوْ تَعَدَّدَا ثُمَّ عَلَى الثَّانِي فَإِمَّا اتَّحَدَا وُجُوداً أَوْ كَذَاتِهَا تَعَدَّدَا ثُمَّ عَلَى الثَّانِي فَإِمَّا اتَّحَدَا وُجُوداً أَوْ كَذَاتِهَا تَعَدَّدَا أَقُوالُ الثَّانِي لَدَيَّ مُعْتَبَرٌ بَلْ بِاعْتِبَارَاتٍ لَهُ تِلْكَ الصُّورُ أَقُوالُ الثَّانِي لَدَيَّ مُعْتَبَرٌ بَلْ بِاعْتِبَارَاتٍ لَهُ تِلْكَ الصُّورُ أَعْنَ خَوَاصً الأَجْزَاءِ عُرَدٌ فِي خَوَاصً الأَجْزَاءِ

بَيِّنَةٌ غَنِيَّةٌ عَنِ السَّبَبِ أَجْزَا وَسَبْقُهَا عَلَى الْكُلِّ وَجَبَ لِكُلِّ أَجْزَاءِ اعْتِبَارَاتٌ تُعَدُّ ٱلْكُلُّ أَفْرَاداً وَ مَجْمُوعاً وَرَدَ بِشَرْطِ الْإِجْنِمَاعِ أَوْ بِالشَّطْرِ أَوْ نَفْسِ الْأَجْزَاءِ الَّتِي بِالْأَسْرِ فَالسَّبْقُ لِلْأَجْزَاءِ بِالْأَسْرِ عَلَىٰ كُلِّ بِمَعْنِيٌّ كَانَ يَتْلُو الْأَوَّلَا غُرُرٌ فِي أَنَّهُ لابُدَّ فِي أَجْزَاءِ الْمُركَبِ الْحَقِيقِي مِنَ الْحَاجَةِ بِينْهَا ٱلْفَقْرُ فِيمَابَيْنَ الْأَجْزَا وَجَبَا فِي وَاحِدِ حَقِيقَـةٍ تَرَكَّبَا لِوَحْدَةٍ حَقِيقَةٍ مِعْيَارٌ أَنْ كَانَ فِي مَوْصُوفِهَا آثَارٌ سِوَى الَّذِى الْأَجْزَا عَرَىٰ مِنْ أَثَرِ كَأْثُرِ الْيَاقُوتِ لَا كَالْعَسْكُر غُرَرٌ فِي أَنَّ التَّرْكِيبَ بَيْنَ الْمَادَّة وِالصُّورَة ِ إِنَّحَادِي ُّ أَوْ إِنْضِمَامِيٌّ

غُرْرٌ فِي أَنْ التَّرْكِيبُ بَيْنُ الْمَادَة وَالصَّوْرَة اِتَحَادِي أَوْ إِنْضِمَامِي عَرْرٌ فِي أَنْ التَّرْكِيبُ عَيْنِيَّةٍ اتِّحَادِيً إِنَّ بِقَوْلِ السَّيِّدِ السِّنَادِ تَرْكِيبَ عَيْنِيَّةٍ اتِّحَادِيً إِنَّ بِيَنْهَا قَدْ حَصَلَا يُنْظَرُ فِي الْحُكُم ِ بِتَعْدَادٍ إِلَىٰ أَنَّ انْفِكَاكا بَيْنَهَا قَدْ حَصَلَا يُنْظَرُ فِي الْحُكُم ِ بِتَعْدَادٍ إِلَىٰ أَنَّ انْفِكَاكا بَيْنَهَا قَدْ حَصَلَا

#### غُررٌ في التَّشَخُّصِ

عَيْنٌ مَعَ الْوُجُودِ فِي الْأَعْيَانِ تَشَخُّصُ سَاوَقَ فِي الْأَذْهَانِ لَهُ الْأَمْارَاتُ أَمُورٌ خَارِجَةً تَعْرِضُمَعَعَرْضِ كَعَرْضِ الْأَمْزِجَةِ لَهُ الْأَمَارَاتُ أَمُورٌ خَارِجَةً تَعْرِضُمَعَعَرْضِ كَعَرْضِ الْأَمْزِجَةِ إِذْ لَا يُفِيدُ ضَمَّ مُهِيَّاتٍ كُلِّيَّةٍ تَشَخُّصاً لِلذَّاتِ إِذْ لَا يُفِيدُ ضَمَّ مُهِيَّاتٍ كُلِيَّةٍ تَشَخُّصاً لِلذَّاتِ

غُررٌ فِي التَّمَيُّرِ بِينْ التَّمَيُّرِ وَالتَّشَخُّصِ وَبَعْضِ اللَّوَاحِقِ

فِيمَا إِذَا الْكُلِّيُّ مِثْلَهُ الْتَحَقَ عَنِ التَّشَخُّصِ التَّمَيُّزُ مُفْتَرِقٌ شَخْصِيَّةٌ نَفْسِيَّةٌ يُضَافُ ذَا مِنْهُ التَّمَيُّزُ لِلتَّمَيُّزِ أُخِذَا

#### تقسيم للتشخص

تَشَخُّصُ عَيْناً بَدَا كَالْأَوَّلِ أَوْ زَائِداً فَإِنْ كَفَى بِالْفَاعِلِ لَا يَكُثُرُ النَّوعُ ادْرِ ذَا عُقُولاً وَ دُونَهُ إِمَّا كَفَتْ هَبُولى كَفَتْ فَكَالْمَوَالِيدِ اعْتَبِرْ كَفَكُ فَالنَّوعُ أَيْضاً مُنْحَصِرٌ أَوْ مَا كَفَتْ فَكَالْمَوَالِيدِ اعْتَبِرْ وَلَيْسَ كُلِّى مَعَ الْجُزْئِيِّ بِنَحْوَى الْإِذْرَاكِ بِالْمَرْضِيِّ وَلَيْسَ كُلِّي مَعَ الْجُزْئِيِّ بِنَحْوَى الْإِذْرَاكِ بِالْمَرْضِيِّ

### ٱلْفَرِينْدَةُ السَّادِسَةُ فِي الْوَحْدَةِ وَالْكَثْرَةِ غُرَرٌ فِي غِنَائِهِمَا عَنِ التَّعْرِيفِ الْحَقِيقِيِّ

الْوَحْدَةُ كَمِثْلِ مَاسَاوَقَهَا أَعَمُّ الْأَشْيَا فَهِيَ أَعْرَفُهَا وَسِرُّ أَعْرَفُهَا فِي أَعْرَفُهُ الْأَثْمِ وَسِرُّ أَعْرَفِيَّةً لِذَاتِكَ الْأَتَمِ وَوَحْدَةٌ عِنْدَ الْغَيَالِ أَعْرَفُ وَكَثْرَةٌ عِنْدَ الْخَيَالِ أَكْشَفُ خُذْ وَحْدَةً مَعَ الْوُجُودِ اثْنَيْنِ فِي الذِّهْنِ لِكِنْ عَيْنُهُ فِي الْعَيْنِ فَي الذِّهْنِ لِكِنْ عَيْنُهُ فِي الْعَيْنِ عَيْلُهُ فِي الْعَيْنِ عَيْنُهُ فِي الْعَيْنِ عَيْلُهُ فِي الْعَيْنِ الْوَحْدَةِ

غَيْرُ حَقِيقِيَّةٍ ادْرِ مَا دَرَوْا قَسَّمَهَا أَصْحَابُنَا أُولُو النَّهَىٰ قَدْ أُخِذَتْ فِي الصِّفَةِ الْمُشْتَقَةِ بِحَسَبِ الْوُجُودِ وَالْمَفْهُومِ بِحَسَبِ الْوُجُودِ وَالْمَفْهُومِ كَمَبْدَإِ الْأَعْدَادِ كَانَ مُفْهَما وَمِنْهُ مَا الْوَضْعِيَّ زَادَ كَانَ مُفْهَما وَمِنْهُ مَا الْوَضْعِيَّ زَادَ كَالنَّقَطِ مَوْضُوعُهُ يَقْبَلُ أَنْ يَقْتَسِما مَوْضُوعُهُ يَقْبَلُ أَنْ يَقْتَسِما وَاسِطَةَ الْعُرْضِ كَالْجِسْمِ زُكِنَ وَاسِطَةَ الْعُرُوضِ لَيْسَ مُعْدِماً وَاسِطَةَ الْعُرُوضِ لَيْسَ مُعْدِماً وَاسِطَةً الْعُرُوضِ لَيْسَ مُعْدِماً وَاسِطَةً الْعُرُوضِ لَيْسَ مُعْدِماً

وَوَخْدَةً إِمَّا حَقِيقِيَّةً أَوْ الْمِهُمَا بِحَقَّةٍ وَغَيْرِهَا فَاللَّمَّاتُ فِي الْوَخْدَةِ غَيْرِ الْحَقَّةِ فَاللَّمَاتُ فِي الْوَخْدَةِ غَيْرِ الْحَقَّةِ وَهِي النَّمِ لِلْخُصُوصِ وَالْعُمُومِ الْعَدَدِيِّ مِنْهُ مَا مَوْضُوعُهُ عَدَمُ قِسْمَةٍ فَقَطْ وَمِنْهُ مَا وَالْوَخْدَةُ الْغَيْرُ الْحَقِيقِيَّةِ مَا

تَجَانُسُ تَمَاثُلُ تَسَاوِيْ تَشَابُهُ تَنَاسُبُ تَوَاذِيْ إِنْ وُحِّدً الشَّيْمَانِ جِنْساً نَوْعاً كَمَّا وَكَيْفًا نِسْبَةً وَوَضْعاً وَكَيْفًا نِسْبَةً وَوَضْعاً وَوَضَعاً وَوَاحِدٌ بِالنَّوَعِ غَيْرُ النَّوعِيِّ فِي مِثْلِهِ التَّمْيِيزُ اَيْضاً مَرْعِيُّ وَوَاحِدٌ بِالنَّوعِ غَيْرُ النَّوعِيِّ فِي مِثْلِهِ التَّمْيِيزُ اَيْضاً مَرْعِيُّ

#### غُورٌ فيي النحتمثل

كَذَاكَ بِالْوَحْــدَةِ هُوهُويَّةُ جِهَتَىِ الْوَحْدَةِ وَالتَّكَثُّرِ مَفْهُومُهُ اتِّحَادُ مَفْهُومٍ عُرِفَ فَنَفْسَهُ بِالْأَوَّلِيِّ مَا فَقَدَ وَبِاتِّحَادِ فِي الْوُجُودِ عَرِّفًا وَذَٰلِكَ الْهُوهُو وَذَا ذُوهُو سِمُهُ بَسِيطَةً مُنْشَعِبَةً مُنْشَعِبَةً لَاتُجْرِينَ قَاعِدَةَ الْفَرْعِيَّةِ وَهِيَ لِكُوْنِ الشَّيْءِ شَيْئاً قَدْحَوَتْ أَوْ خُصِّصَتْ عَقْلِيَّةُ الْأَحْكَامِ مَفْهُومُ مَوْجُودٍ مَعَ الشَّيْءِ اتَّحَدَ

بِكَثْرَةِ تَعَلَّقَتْ غَيْرِيَّـةٌ هٰذِي هِيَ الْحَمْلُ وَفِيْهِ اعْتَبِرِ ٱلْحَمْلُ بِالذَّاتِيِّ الْأُوَّلِي وُصِفَ فَكُلُّ مَفْهُوم وَإِنْ لَيْسَ وُجِدَ وَبِالصِّنَاعِيالشَّائِعِ الْحَمْلَ صِفَا وَبِالْمُوَاطَاةِ وَالْإِشْتِقَاقِ فُهُ بَتِيَّةً وَغَيْرَهَا مُرَكَّبَـةً وَفِي بَسِيطَةٍ مِنَ الْهَلِيَّةِ لِأَنَّهَا ثُبُوتَ شَيْءٍ قَدْ بَدَتْ وَرُبُّمَا بُدُّل بِاسْتِلْزَامِ وَقِيْلَ مَبْدَأً وَلَوْ ذِهْناً فَقَدَ

#### غُورٌ في التَّقَابُلِ وَ أَقْسَامِهِ

عَرَّفَهُ أَصْحَابُنَا الْأَفَاضِلُ قَدْ كَانَ مِنْ غَيْرِيَّةٍ تَقَابُلُ بِمَنْعِ جَمْعِ فِي مَعَلِ قَدْ ثَبَتَ مِنْ جِهَةٍ فِي زَمَنِ تُوَحَّدُتُ إِنْ عُقِلًا مَعاً مُضَايفَانِ إِذَا تَقَابِلَ الْوُجُودِيَّانِ مَعَ غَايَةِ الْبُعْدِ وَلَا مَعَهَا أَضِفْ وَدُونَهُ ضِدَّانِ بِالْحَقِيقِ صِفْ لِشُهْرَة كَأَخْمَرِ وَأَقْتَمِ وَإِنْ تَقَابَلَ الوُجُودِي الْعَدَمِيُّ فَمَا اعْتَبَرْتَ فِيهِ قَابِلِيَّةً لِمَا انْتَفَىٰ فَعَدَمٌ وَقِنْيَةٌ فَإِنْ قَبُولاً اعْتَبَرْتَ مُرْسَلاً فِي الْوَقْتِ أَوْلَا نَوْعاً أَوْجِنْساً عَلَا كَانَ حَقِيقِيّاً فَأَلْحِقَنْ بهِ مُرُودَةً وَكَعَميً فِي الْأَكْمَهِ وَإِنْ قَبُولٌ خُصٌّ بِالشَّخْصِ وَمَا فِي الْوَقْتِ لِلْمَشْهُورِ قَدْ كَانَانْتَمَيْ وَهُوَ اصْطِلَاحُ قَاطِيغُورياسِ فَإِنَّهُ الْمَعْرُوفُ عِنْدَ النَّاسِ وَمَا الْقَبُولُ فِيهِ لَيْسَ يُعْتَبَرُ بِالسَّلْبِ وَالْإِيجَابِ عَنْهُمُ اشْتَهَرَ

> آلنْفَرِيدَةُ السَّابِعَةُ فِي الْعِلِّةِ وَالنَّمَعُلُولِ غُرُرٌ فِي التَّعْرِيفِ وَالتَّقْسِيمِ

إِنَّ الَّذِي الشَّيْءُ إِلَيْهِ افْتَقَرّا فَعِلَّةٌ وَالشَّيْءُ مَعْلُولًا يُرى

وَمِنْهُ خَارِجٌ وَمِنْهُ مَا دَخَلَ فَمِنْهُ نَاقِصٌ وَمِنْهُ مَا اسْتَقَلَّ وَلِلْوُجُودِ الْفَاعِلِي التَّمَامِيِّ فَالْعُنْصُرى الصُّورِيُّ لِلْقِوَامِ فَغَسايَةٌ وَمَا بِهِ فَفَاعِلٌ وْمَا لِأَجْلِهِ الْوُجُودُ حَاصِلٌ بِالْجَبْرِ بِالتَّسْخِيرِ فَارْعِ مَارَءُوا بِالطَّبْعِ أَوْ بِالْقَسْرِ أَوْ بِالْقَصْدِ أَوْ أَوْ بِالتَّجَلِّي ثُمَّ بِالْعِنَايَةِ أَوْ بِالرِّضَا فَادْرُوا أُولِي الدِّرَايَةِ لِطَبْعِهِ لَائَمَ أَوْلَا فِعْلُـهُ إِذْ مَعَ عِلْمِ أَوْ بِلَا عِلْمِ وَهُو فَذَانِ الْأَوَّلَانِ وَالْعَالِمُ إِنْ وُجُودُ الْافْعَالِ بِهَا الْعِلْمُ زُكِنَ فَذَاكَ بِالْفَاعِلِ بِالرِّضَا قُصِدَ وَإِنْ وُجُودُ الْفِعْلِ عِلْماً مَاوُجِدَ بَلْ عُلِمَ الْمَعْلُولُ قَبْلَ الْعَمَلِ وَلَا كُفِّي الْعِلْمُ بِذَاتِ الْفَاعِل إِرَادَةٍ وَدُونَهُا الْجَبْرُ وَقَعَ فَالْقَصْدُ إِنْ يُقْرَنْ بِدَاعٍ زِيْدَ مَعَ قَدْ زِيْدَ فِعْلِيّاً عِنَايَةٌ قَمِنٌ بِلَا اقْتِرَانِ الْعِلْمِ بِالدَّاعِي فَإِنْ وَإِنْ يَكُنْ عَيْنَا فَسِمْ تَجَلِّيَا فِي عِلْمِهِ الْعِلْمُ بِفِعْلِ طُوياً لِلْغَيْرِ فَالْفَاعِلُ تَسْخِيراً يُرى إِرَادَةٌ طَبْعٌ إِذَا مَا سُخِّرًا

غُرَرٌ فِي أَنَّ اللَّالِيقَ بِجِنَابِهِ تَعَالَىٰ أَى أَقْسَامِ الْفَاعِلِ

فِي الْأَوَّلِ السَّادِسُ ذُو رِوَايَةٍ وَهُوَ لَدَى الْمَشَّاءِ بِالْعِنَايَةِ

وَعِنْدَهُمْ لِصُورٍ عَوَارِضَا وَعِنْدَ الْإِشْرَاقِي لِكُلِّ بِالرِّضَا وَعِنْدَ الْإِشْرَاقِي لِكُلِّ بِالرِّضَا وَمُتَكَلِّمٌ بِدَاعٍ زِيدَ قَدْ قَالَ لِفِعْلِ اللهِ قَصْداً قَدْ قَصَدَ

#### غُرَرٌ فِي أَنَّ جَمِيعَ أَصْنَافِ الْفَاعِلِ الثَّمَانِيلَةِ مُتَحَقَّقَةٌ فِي النَّفْسِ الإنْسَانِيَّةِ

وَبِالرِّضَا أَوْ بِالتَّجَلِّى إِذْ فَطَرَ يَسْتَعْمِلُ النَّفْسُ الْقُوٰى تُنْشِى الصُّورَ وَبِتَوَهُم لِيسَقْطَة عَلَىٰ جِذْع عِنَايَة سُقُوطُ فُعِلَا وَبِتَوَهُم لِيسَقْطَة عَلَىٰ جِذْع عِنَايَة سُقُوطُ فُعِلَا بِالْقَصْدِ كَالْمَشْى لِعِلْم حَادِث مَعَ مَا عَلَيْهَا زِيدَ مِنْ بَوَاعِثِ بِالْقَصْدِ كَالْمَشَى لِعِلْم حَادِث مَعَ مَا عَلَيْهَا زِيدَ مِنْ بَوَاعِثِ بِالْطَبْعِ كَالصِّحَة بِالْقَسْرِ الْعِلَلُ بِالْجَبْرِ مِنْ خَيِّرَةٍ شَرُّ حَصَلَ بِالطَّبْعِ كَالصِّحَة بِالْقَسْرِ الْعِلَلُ بِالْجَبْرِ مِنْ خَيِّرَةٍ شَرُّ حَصَلَ وَالنَّفْسُ مَعَ عُلُوهًا لَمَّا دَنَت بِأَمْرِهَا كُلُّ الْقُوى قَدْ سُخِّرَتُ مُعْطِى التَّحَرُ لِهِ الطَّبِيعِي قَائِلُ مُعْطِى التَّحَرُّ لِهِ الطَّبِيعِي قَائِلُ مَعْطِى التَّحَرُّ لِهِ الطَّبِيعِي قَائِلُ مُعْطِى التَّحَرُّ لِهِ الطَّبِيعِي قَائِلُ مُعْطِى الْوَجُودِ فِي الْإِلْهِي فَاعِلُ مُعْطِى التَّحَرُّ لِهِ الطَّبِيعِي قَائِلُ مُعْطِى التَّحَرُّ لِهِ الطَّبِيعِي قَائِلُ مَا كُلُّ الْقُولِ الطَّبِيعِي قَائِلُ مَا مُعَالِلُهُ الْقُولِ فَي الْإِلْهِي فَاعِلُ مُعْطِى الْوَبُودِ فِي الْإِلْهِي فَاعِلُ مُعْلَى التَّحَرُّ لِهِ الطَّبِيعِي قَائِلُ مَا عُلَا الْعُهَا لَيْلِ الْعَلْمِي الْعَلْمِي الْمُؤْمِلِي الْعَلْمُ الْعُرْمُ الْعُلْمُ الْمُؤْمِلُ الْعُلْمُ الْمُؤْمِلُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُعْرَالِ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُؤْمِلِ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُؤْمِلُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْمُؤْمِلِي الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْمُعْلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُ

#### غُرَرٌ في الْبَحْثِ عَن الْغَايَة

وَكُلُّ شَيْءٍ غَايَةً مُسْتَنْبِعٌ حَنِّى فَوَاعِلُ هِيَ الطَّبَائِعُ وَاعِلُ هِيَ الطَّبَائِعُ وَالْقَسْرُ لَا يَكُونُ دَائِماً كَمَا لَمْ يَكُ بِالْأَكْثَرِ فَلْيَنْحَسِمَا إِذْ مُقْتَضَى الْحِكْمَةِ وْالْعِنَايَةِ إِيْصَالُ كُلِّ مُمْكِن لِغَايَة إِنْصَالُ كُلِّ مُمْكِن لِغَايَة عِلَّا لَهُ مَعْلُولَةً لَهُ بِإِنَّيْهَا مَعْلُولَةً لَهُ بِإِنَّيْهَا عَمْلُولَةً لَهُ بِإِنَّيْهَا عَمْلُولَةً لَهُ بِإِنَّيْتِهَا

#### غُرَرٌ في دَفْع ِ شُكُوك ٍ عَن ِ الْغَايِـة ِ

إِذْ دُونَ غَايَةٍ يُظَنُّ إِنْ حَدَثَ وَمَا لِأَجْلِهِ غَدَتْ مُشْتَركَةً وَرُبُّمَا شُوْقِيَّةً غُيِّي كَمَا وَرُبَّمَا غَايَتُهَا لَا تَتَّحِدُ مِثْلُ الطَّبَائِعِ دُوَاماً حَاصِلَةٌ لَهَا مَقِيساً فِعْلُهُ الْبَاطِلَ عُدُّ كَانَ لَـهُ نَخَيُّلُ وَحِيداً مَا هُوَ لِلتَّحَرُّكِ نِهَايَةٌ مَعَ طَبْعِ أَوْ مِزَاجِ أَوْ خُلْقِ فَلَوْ أَوَّلِهَا شُمِّيَ بِالْمُجَازَفِ يَبْقَىٰ فَبِالْقَصْدِ الضَّرُورَىِّ سِمَا كُلُّ الْمَبَادِي فِي الْجَمِيعِ تَكْتَسِي مَبْدَأُ فِكْرِ غَايَةٌ كَذَا انْتَفَتْ إِذْ كُلُّ مَا يَخْدُثُ فَهُوَ رَاقِ يَقُولُ الْأَتِّفَاقَ جَاهِلُ السَّبَبِ

يَلِيقُ أَنْ نَذُبُّ عَنْ أَمْرِ الْعَبَثِ فَغَايَةٌ فِيمَا إِلَيْهِ الْحَرَكَةُ فَغَايَةُ الْعَامِلَةِ أُولِيهُمَا مِنْ حَيِّزٍ بِحَيِّزٍ سَأْمًا تُرَدُّ فَغَايَدةً لِقُوَّةٍ فِي الْعَضَلَةِ شَوْقِيَّةُ غَايَتَهَا إِنْ لَمْ تَجِدْ ذُو الْغَايَتَيْنِ مَبْدَأً بَعِيداً لَا الْفِكْرُ فَهُوَ الْعَبَثُ إِنْ غَايَةً إِنْ لَيْسَ إِمَّا وَحْدَةُ الْمَبْدَإِ أَوْ كَانَ مَعَ الْخُلْقِ فَعَادِيٌّ وَفِي كَاللَّعْبِ بِاللِّحْيَةِ عَادِيٌّ وَمَا كَحَرَكَةِ الْمَرِيضِ وَالتَّنَفُّسِ غَايَتُهَا لَكِنَّ حَيْثُ مَا ثَبَتَ وَلَيْسَ فِي الْوُجُودِ الْأَنِّفَاقِيُّ لِعِلَل بِهَا وُجُودُهُ وَجَبَ مَوْتاً طَبِيعِيّا غَدَا اخْتِرَامِيٌّ قِيسَ إِلَىٰ كُلِّيَّةِ النَّظَامِ مَوْتاً طَبِيعِيَّا غَدَا اخْتِرَامِيًّ فَي نِظَامِ الْكُلِّ كُلُّ مُنْتَظَمُّ مَالَيْسَ مَوْزُوناً لِبَعْضٍ مِنْ نَغَم فَي نِظَام الْكُلِّ كُلُّ مُنْتَظَمُّ

## غُورٌ فيي الْعيلَّة ِ الصُّورِيَّة ِ

وَمَا بِهِ لِلشَّىْءِ فِعْلِيَّتُهُ صُوْرَتُهُ فَمِنْهُ شَيْئِيَّتُهُ فَعِلَّهُ صُورِيَّةً لِلْكُلِّ وَفَاعِلُ وَصُوْرَةُ الْمَحَلِّ فَعِلَّهُ صُورِيَّةً لِلْكُلِّ وَفَاعِلُ وَصُوْرَةُ الْمَحَلِّ تُقَالُ لِلْجِسْمِيَّةِ وَالنَّوعِيَّةِ وَالشَّكْلِ وَالْهَيْثَةِ وَالْعِلْمِيَّةِ

#### غُرَرٌ فِي الْعِلَّةِ النَّمَادِّيَّةِ

حَامِلُ قُوَّةٍ لِشَيْءٍ عُنْصُرُهُ بِوَخْدَةٍ أَوْ ضَمِّ مَا يُغَايِرُهُ كُلُّ مَعَ التَّغْيِيرِ ذَاتاً أَوْ صِفَةً زِيَادَةً نُقْصَاناً أَوْ لَا فَاقْتَفِهُ وَلَا شَعْ التَّغْيِيرِ ذَاتاً أَوْ صِفَةً زِيَادَةً نُقْصَاناً أَوْ لَا فَاقْتَفِهُ وَأَيْضاً إِمَّا وَاحِدُ مَا طَبَعَهُ أَوْ جُمْلَةً مَعَ مُنْتَهِى أَوْ لَامَعَهُ وَأَيْضاً إِمَّا وَاحِدُ مَا طَبَعَهُ أَوْ جُمْلَةً مَعَ مُنْتَهِى أَوْ لَامَعَهُ

### غُرَرٌ فِي أَحْكَامٍ مُشْتَرِكَةٍ بِبَيْنَ الْعِلِلِ الْأَرْبَعَ

بَسِيْطَةً أَوْ مَالَهُ التَّرْكِيْبُ أَوْ مَا هُوَ الْبَعِيدُ وَالْقَرِيبُ عَمَّةً أَوْ خَصَّةً أَوْ كُلِّيَةً أَوْ مَا هُوَ الْجُزْئِيُّ أَوْ ذَانِيَّةً أَوْ عَرَضِيَّةً كَمَا بِالْفِعْلِ أَوْ بِالْقُوَّةِ الْعِلَّةَ مُطْلَقاً دَرَوْا

#### غُرَرٌ في بعض أحكام العِلَّة الْجِسْمَانيَّة

قَدِ انْتَهَىٰ تَأْثِيرُ ذَاتِ مَدَّةٍ فِي مُلَةٍ وَعِلَّةٍ وَشِدَّةٍ وَشِدَّةٍ وَشِدَّةٍ وَشِدَّةٍ وَشِدَّةٍ وَشِدَةٍ وَشِدَةً وَكَيْسَتْ أَيْضًا أَثَّرَتْ إِلَّا بِأَنْ مُنْفَعِلٌ مِنْهَا بِوَضْعِ اقْتَرَنَ

#### غُررٌ في أحكام مُشْتَرِكة بين العلة والمعلول

شَرَائِطُ التَّأْثِيرِ مَايَجْمَعْ يَجِبْ مَعْلُولُهُ دُونَ الْمُعِدِّ اعْرِفْ تُصِبْ مَصْدَرُ ذَاكَ لَيْسَ مَصْدَراً لِذَا مَعْنَى فُكُلُّ اقْتَضَىٰ مَا بِحِذَا فَاتَّحَدَ الْمَعْلُولُ حَيْثُ اتَّحَدَتْ كَذَاكَ فِي وَحْدَتِهِ قَدْ تَبِعَتْ فَاتَّحَدَ الْمَعْلُولُ حَيْثُ اتَّحَدَتْ كَذَاكَ فِي وَحْدَتِهِ قَدْ تَبِعَتْ بَيْنَهُمَ اتَضَايُفٌ وَيُبْطِلُ ضَرُورَةٌ دَوْراً كَذَا تَسَلْسُلُ بَيْنَهُمَ الْمُطَوَّلاتِ مِنْ نَحْوِ تَطْبِيقٍ وَحَيْثِيّاتٍ يَبْطِلُ هُمَا فِي الْمُطَوَّلاتِ مِنْ نَحْوِ تَطْبِيقٍ وَحَيْثِيّاتٍ وَمِنْ تَرَتُّبٍ وَمِنْ تَضَايُفٍ وَمِنْ تَصَايُفٍ وَمِنْ تَصَايُفٍ وَمِنْ تَرَتُّبٍ وَمِنْ تَضَايُفٍ وَمِنْ تَصَايُفٍ وَمِنْ مُسَمَّى بِالْأَسَدِ الْأَخْصَرِ وَغَيْرِهَا فَاعْرِفْ بِهَا تَسْتَبْصِرِ وَمِنْ مُسَمَّى بِالْأَسَدِ الْأَخْصَرِ وَغَيْرِهَا فَاعْرِفْ بِهَا تَسْتَبْصِرِ وَمِنْ مُسَمَّى بِالْأَسَدِ الْأَحْصَرِ وَغَيْرِهَا فَاعْرِفْ بِهَا تَسْتَبْصِرِ

# آلْمَقْصَدُ الثَّانِي في الْجَوَهَرِ وَالْعَرَضِ وَفِيهِ فَرَائِدُ الْمُنَوْمِدِ وَفِيهِ فَرَائِدُ الْمُنْفِي الْمُجَوَهَرِ وَذَكِرُ أَقْسَامِهِ

اَلْجَوْهَرُ الْمَاهِيَّةُ الْمُحَسَّلَةُ إِذَا غَدَتْ فِي الْعَيْنِ لِامَوْضُوعَلَهُ فَجَوْهَرُ كَانَ مَعَلَّ جَوْهَرٍ هَيُولًا أَوْ حَلَّ بِهِ مِنْ صُورٍ فَجَوْهَرُ كَانَ مَعَلَّ جَوْهَرٍ هَيُولًا أَوْ حَلَّ بِهِ مِنْ صُورٍ وَجَوْهَرُ لَيْسَ بِذَاكَ وَبِذَا إِنْ مِنْهُمَا رُكِّبَ جِسْماً أُخِذَا وَجُوْهَرُ لَيْسَ بِذَاكَ وَبِذَا إِنْ مِنْهُمَا رُكِّبَ جِسْماً أُخِذَا وَدُونَ لَهُ نَفْسٌ إِذَا تَعَلَّقُ جِسْماً وَإِلَّا عَقْلُ الْمَفَارِقُ وَدُونَ لَ نَفْسٌ إِذَا تَعَلَّقُ جِسْماً وَإِلَّا عَقْلُ الْمَفَارِقُ

#### اَلثَّانيبَةُ في رَسُمِ الْعَرَضِ وَذِكْرِ الْعُسَامِيهِ

الْعَرَضُ مَا كَوْنُهُ فِي نَفْسِهِ أَلْكُوْنُ فِي مَوضُوعِهِ لَا تَنْسَهِ كُمُّ وَكَيْفُ وَانْفِعَالٌ ثَبَتَا كُمُّ وَكَيْفُ وَضْعُ ابْنُ لَهُ مَتى فِعْلٌ مُضَافٌ وَانْفِعَالٌ ثَبَتَا أَجْنَاسَهُ الْقُصُوى لَدَى الْمُعَلِّمِ وَبِالثَّلْثِ أَوْ بِالْأَرْبَعِ نُمِيَ أَجْنَاسَهُ الْقُصُوى لَدَى الْمُعَلِّمِ وَبِالثَّلْثِ أَوْ بِالْأَرْبَعِ نُمِي

# ٱلثَّالِيْنَةُ فِي الْبُحَثْ عَنْ أَقْسَامِ الْعَرَضِ فَي النَّكَمُ النَّكَمُ الْعَرَضِ غُرَرٌ فِي النَّكَمُ ا

اَلْكُمُّ مَا بِالذَّاتِ قِسْمَةً قَبِلَ فَمِنْهُ مَا مُتَّصِلٌ وَمُنْفَصِلٌ وَمُنْفَصِلٌ بَدَا بِذِي اتِّصَال هٰيهُنَا قَدْ قُصِدَا مَا فِيْهِ حَدُّ مُتَشَارِكُ بَدَا

ثَانِيهِمَا يَكُونُ الْأَعْدَادَ فَقَطْ وَأَوَّلُ جِسْمٌ وَسَطْحٌ ثُمَّ خَطَّ فَانِيهِمَا يَكُونُ الْأَعْدَادَ فَقَطْ وَالثَّبَاتِ ثُمَّ الزَّمَانُ الْمُتَقَضِّى الذَّاتِ وَلَيْسَ كَمُّ قَابِلَ الضِّدِّيَّةِ أَنْوَاعُهُ تُوْخَدُ تَعْلِيمِيَّةً وَلَيْسِيَّةً وَلَيْسِيَّةً وَلَيْسِيَّةً وَلَيْسِيَّةً وَلَيْسِيَّةً وَضِدَّهُ وَضِدَّهُ وَضِدَّهُ وَضِدَّهُ وَضِدَّهُ كَمَا التَّسَاوِي خَصَّهُ وَضِدَّهُ وَضِدَّهُ كَمَا التَّسَاوِي خَصَّهُ وَضِدَّهُ وَضِدَّهُ وَكَمَا التَّسَاوِي خَصَّهُ وَضِدَّهُ وَضِدَّهُ وَكَمَا التَّسَاوِي خَصَّهُ وَضِدَّةً وَلَيْسَادُ وَلَيْ الدِّرَايَةِ عَلَيْسَادُ وَلَيْ الدِّرَايَةِ فَى الْحَيْفِ فَا فَا لَا لَعُلَالِهُ اللّهُ الْمُ الْعَلْمُ فَى الْحَيْفِ فَى الْحَيْفِ فَى الْحَيْفِ فَا الْحَيْفُ فَى الْحَيْفِ فَا الْعَلَالُهُ اللّهُ اللّهُ الْحَيْفُ فَى الْعَلَيْلُ اللّهُ اللّهُ الْعُلْولِ اللّهُ الْمُعْلِيقِ الْعُلْمُ الْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْفِى الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى اللْمُ الْمُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى الللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ

اَلْكَيْفُ مَا قَرَّ مِنَ الْهَيْثَاتِ لَمْ يَنْتَسِبْ وَيَقْتَسِمْ بِالذَّاتِ وَهُوَ إِلَىٰ أَرْبَعَةٍ قَدِ انْفَسَمَ مااخْتَصَّ بِالنَّفْسِ وَمَااخْتَصَّ بِكُمِّ وَهُوَ إِلَىٰ أَرْبَعَةٍ قَدِ انْفَسَمَ مااخْتَصَّ بِالنَّفْسِ وَمَااخْتَصَّ بِخَمْسِ قُوقٍ وَمَا هُوَ الْقُوَّةُ وَاللَّاقُوَّةُ وَكَيْفُ عَصُوسٌ بِخَمْسِ قُوقٍ مِن انْفِعَ الِي وَالْانْفِعَالِ كَالْمَلْكَاتِ اعْرِفْهُمَا وَالْحَالِ مِن انْفِعَ الْعَلْمِ الْفَوْقُ لَالثَّانِي اقْتَنِصْ بِذَيْنِكَ الْجِسْمَ وَتَيْنِ النَّفْسَخُصَّ فَالْأُوّلُ الرَّاسِخُ لَا الثَّانِي اقْتَنِصْ بِذَيْنِكَ الْجِسْمَ وَتَيْنِ النَّفْسَخُصَّ فَالْأُوّلُ الرَّاسِخُ لَا الثَّانِي اقْتَنِصْ بِذَيْنِكَ الْجِسْمَ وَتَيْنِ النَّفْسَخُصَّ فَالْأُوّلُ الرَّاسِخُ لَا الثَّانِي اقْتَنِصْ بِذَيْنِكَ الْجِسْمَ وَتَيْنِ النَّفْسَخُصَّ فَالْأُوّلُ الرَّاسِخُ لَا الثَّانِي اقْتَنِصْ الْعِلْمِ

عِلْمُ وَإِنْ بَدَتْ لَهُ مَرَاتِبٌ إِذْ بَعْضُهُ جَوَاهِرٌ بَلْ وَاجِبٌ فَبَعْضُهُ جَوَاهِرٌ بَلْ وَاجِبٌ فَبَعْضُهُ جَوَاهِرٌ بَلْ وَاجِبٌ فَبَعْضُهُ كَيْفِيَّةُ نَفْسِيَّةٌ فَهَيْهُنَا أَبْحَاثُهُ حَرِيَّةٌ مِنْ تِلْكَ أَنْ فِي جِنْسِهِ أَقْوَالٌ كَيْفٌ إِضَافَةٌ أَوِ انْفِعَالٌ مَنْ تَلْكَ أَنْ فِي جِنْسِهِ أَقْوَالٌ كَيْفٌ إِضَافَةٌ أَوِ انْفِعَالٌ فَلْكُذَرَ بَعْدَمَا تَشَكُّكُ عُلِمَ أَنَّ هُنَا نَقْشًا بِعَقْلِنَا رُسِمَ فَلْيُدْرَ بَعْدَمَا تَشَكَّكُ عُلِمَ أَنَّ هُنَا نَقْشًا بِعَقْلِنَا رُسِمَ

فَفِيْنَا الْانْفِعَالُ مِنْ مَرْسُومِ لَهُ إِضَافَةٌ إِلَى الْمَعْلُومِ فَفِيْنَا الْانْفِعَالُ مِنْ مَرْسُومِ فَتَخْرُجُ النِّسْبَةُ وَانْفِعَالٌ عَمَّا لَهُ عِلْماً وَكَيْفاً قَالُوا

#### وَمِن ۚ تِلْكُتُ الْأَبْحَاثِ ِ تَقْسِيمُهُ ۗ

فِي الذَّاتِ مَا الْحُضُورُ بِالْمَحْصُورِ فِي عِلْمِنَا الْحُصُولِيِّ لِلشَّيْءِ وَالثَّانِي حُضُورُ الشَّيْءِ لَهُ كَذَاكَ فِعْلِيُّ أَوِ انْفِعَالِيُّ وَالْإِنْفِعَالِيُّ وَالْإِنْفِعَالِيُّ مِنَ الْمَرْسُومِ فِي أَوْلٍ يَحْصُلُ غِبَّ مَا عُقِلَ فِي أَوْلٍ يَحْصُلُ غِبَّ مَا عُقِلَ

وَهُوَ حُصُولِيٌّ كَذَا حُضُورِيٌّ بَلْ ثَابِتٌ فِي الْعِلْمِ بِالْمَعْلُولِ فَأَوَّلُ صُورَةُ شَيْءٍ حَاصِلَةً وَالْعِلْمُ تَفْصِيلِيٌّ أَوْ إِجْمَالِيٌّ فِعْلِيَّهُ مَا سَبَبُ الْمَعْلُومِ فِعْلِيَّهُ مَا سَبَبُ الْمَعْلُومِ فِعْلِيَّهُ مَا سَبَبُ الْمَعْلُومِ

#### غُورٌ في الأعْرَاضِ النَّسْبِيَّةِ فَمَيْنُهَا الأيْنُ وَالْمَتَىٰ

أَيْنُ مَتىٰ الْهَيْثَةُ فِي الزَّمَانِ بِنَقْلِهِ مُقَبَّدَةً فِي الزَّمَانِ بِنَقْلِهِ مُقَبَّدَةً مِنْ نِسْبَةِ الْأَجْزَاءِ بَعْضِهَا إِلىٰ لِلْكُوْنِ بِالْحِسِّ مُشَاراً قَدْ يَجِيْ

هَبْئَةُ كُوْنِ الشَّيْءِ فِي الْمَكَانِ هَبْئَةُ مَا يُحِيطُ بِالشَّيْءِ جِدَةً الْوَضْعُ هَبْئَةٌ لِشَيْءٍ حَاصِلاً الْوَضْعُ هَبْئَةٌ لِشَيْءٍ حَاصِلاً بَعْضٍ وَمِنْ نِسْبَتِهَا لِخَارِجٍ

تَأَثَّرٌ كَذَاكَ الْانْفِعَالُ جَا مِنْهُ الْحَقِيقِيُّ وَمَا يَشْتَهِرُ مِنْهُ الْحَقِيقِيُّ وَمَا يَشْتَهِرُ تَكَافُوُ فِعْلًا وَقُوَّةً حُتِمَ كَافُوُ فِعْلًا وَقُوَّةً حُتِمَ وَيَعْرِضُ الْجَمِيعُ حَتَّى الْأَوَّلَا

الفعل تأثيراً بَدَا تَدَرُّجاً إِنَّ الْمُضَافَ نِسْبَةٌ تَكَرَّرُ إِنَّ الْمُضَافِ الْانْعِكَاسُ قَدْ لَزِمَ وَفِى الْمُضَافِ الْانْعِكَاسُ قَدْ لَزِمَ إِخْتَلَفَ الْمُضَافُ أَوْ تَشَاكَلًا

شرح غرر الفرائد



الحمدلله المتجلَّى بنور جماله على الملكث والملكوت ، المحتجب في عزَّ جلاله بشعشعة اللَّالاهُوت عَن سُكَّان الجبروت، فَضَلاً عَن ۚ قُطَّان النَّاسوت؛ أنار بشروق وجهه كلّ شيُّ ، فنفذ نوره بحَيّث افني المستنبر ، واعارَ لمشاهده طرفاً منه ، فبعينه راه ٣ المستعير ، وعند كشف سبحات جلاله، لم يبق الاشارة والمشير ؛ فمنه المسير واليه المصير. والصَّلوة والسَّلام على المجلى الأتمّ ، سيَّد ولد آدم ، المستشرق بنورعقله الكليّ عقول من تاخيّر ومن تقدّم ، المتعلّم في مدرس « علّـمك ما لم تكن تعلم » ، وهو بصورته ، وان ، لم يخطُّ بيمينه، فقدكان بمعناه اعلىالقلم بَيْن اصبعى ربَّه الأكرم ، وهو بنفسه الكتاب الحكيم المحكم الذي فيه جوامع الكلم و لطائف الحكم ، و فى باطنه النقطة الراسمة لكلّ الحروف المعجم؛ « انَّ هذا القرآن يهدى للَّتي هياقوم »؛ وآله ، معادن العلم والحكمة ، به ومجامع الحلم والعصمة ، الدِّين هم لسماء الولاية نورٌ وزين، وشموسٌ يرفع بها كلَّ رَيْبٍ ورَيْن ، ولايعتريها كسف و غيم وغيّن، القدّيسُون المبرّثون عن كلّ نَقْص وشيّن، و الصَّدّيقون المعرّون عن كل زَيْغ ومّين ، أُولئكُ الّذين من عاش اليَّوم ملأ الكفّ من السَّوم على ال بموالاتهم من كل عيش ، سادَ و عادَ غداً ، و ان له جنَّتيْن ، و من كان صفر الكف عَنْهَا ، خاب وآب بخفتي حُنْيَيْن؛ وعلى اصحابه واتباعه الفائزين به فىالنشأتَيْن .

وبعد فاقول: هذا زمان محل الحكمة و قلّة نزول أمْطار اليقين من سحاب ١٥ الرّحمة ، لكثرة ذنوب اهل الغفلة والجهل. فانسدّ عليهم أبواب سماء العَقَّل ، و حُرمُوا عَن معرفة ربّ الفلق بالوغول فى العشق بالغسق. وقد فرغُوا عن الحقّ الى الأباطيل، وعكفوا علىالزّخارف والتّاثيل، ولم يتمكّنوا عن سياحة ديار الكلّيات، وسباحة بحار ١٨

الحقائق المرسلات ، لأجل استبدال الباقيات الصّالحات بالجزئيّات الدّاثرات. فلهم الغبن الأفـْحـَش وسمّ ناب الأرْقـَش. ان «اللّذين اشتروا الضّلالة بالهدى فها ربحت تجارتهم».

و فغایات حرکاتهم واهیة وهمیة ، و أغراض طلباتهم وانیة ونیة . فتباً لهمتهم المنحطة وشیمتهم الرّاضیة بأدون خطة . « ذرهم یأکلوا ویتمتعوا،ویلههم الأمل،فسوف یعلمون» .
 افحسبوا ان یترکوا سدی ولم یستعقبه یومهم غدا؟ هیهات هیهات،! «ان ّاجلالله لآت» .

وانتى لما رأيت الحكمة نسجت عليها عناكب النسيان ، ونبذ شخصها مع سوُدده في زاوية الخمول والهجران ، وهو كسُلطان رعاياه طغوا عليه، وصلاحهم في اللّجاء اليه، سيّها العلم الالهي الّذي له الرياسة الكبري على جميع العلوم ، و مثله كمثل القمر البازغ في النّجوم ، فالتجأت الى الله تعالى، ولُذت عفنائه، وتعلّقت بذيل سخائه فاجد ت قراح سعيى، واجلت قداح رائى ، وخضت في بحر التفكر، وغصت لاستخرج شيئاً من الدّر. فألهمت ان اكسى ملاح المطالب العالية بحلل النّظم ، حثاً لا ولى الاذواق السليمة ، و ترغيباً لذوى الأشواق المستقيمة ، لما هو مشاهد من الشوق الوافي والتوق الكافى الى النظم في الطبّع الصافى. فنظمت تلك اللّذلى في سلك القوافى. فجاءت المطالب العالية كملُوك متوج بتيجان التقفية هاماتها ، و ان كانت اكسية التّعابير ، ولو بالنثر ، قاصرة عن قاماتها .

ألا ان ثوباً خيط من نسج تسعة وعشرين حرفاً عن معاليه قاصر ! نعم ، البحر لايسعه الجرّة وأيْن الأرض السّفلي من المجرّة ، والثّرى من الثريّا، والعّقب من الحيّا ، والقطرة من الّداما، و ذرّة الهبا من الدرّة البيضا!

من انه لما برز ولم يَخْلُ عن اغلاق لازم لنظم المطالب، وان لم يَخَلَ ذواللُبَ هذا من المثالب، شرحته شرحاً يذلّل صعابه، و يكشف عن وجه الأسرار نقابه، متجنّبا عن الاطناب، مخافة ملالة الأصحاب، ملتزماً وفور جامعيّة المسائل واحتوائه على الدلائل. فهلمّوا الى هذا الرّجز و المعنى المبسوط باللّفظ الموجز؛ و احفظوا هذا النّظم الفذّ الدّى يطرب الأسماع و تلذّ ، احتذاء بالعقول حذو القذّ بالقذّ، لتظفروا بمعرفة جودة النظام الصّادر من جُود الوجود التّام ، بل فوق التّمام. و عليكم بهذا النّشرالرّفيع الرّافع الطّائر عقاب معناه البارع على أوْج بحضيضه النّسر الواقع فَوق السّماء السّابع ،

ليجمع فيكم بفرائد فوائده تناثر لآلى الوجود ، و يبلغكم المقام المحمود ، بعون الله الملك الودود. فانتهزوا الفرصة، وانتهضوا، وتعلّموا الحكمة، وترَمّموا الكلمة، واستجلبوا الفيض و الرّحمة . ان الله هو الكريم الوهاب . و مرّوا نُفُوسكم ان لاتمرّ بملاهى خطواتها ، وملاعب هفواتها ، و مثاقف كبواتها، و مواقف لاتها و مناتها ولات حين توان. فاجعلوا ديدنكم رفض عالم الدّيدان، و نفض اغبرة عالم الحدثان، لاقتناص العلم والعرفان ؛ فلعل آن الترحل قد آن ، كما قال الله تعالى شأنه العزيز الحميد ، في كتابه الكريم المجيد : «اولم ينظروا الى ما خلق الله من شئ ، وان عسى ان يكون قد اقترب اجلهم ؟ » فباى حديث بعده يؤمنون ؟ » فاختلفوا الى باب الملأ الأعلى ، وراودوا المعلم الشديد القوى ، وراجعنوا اليه مرّة بعد اولى، وكرّة بعد اخرى ا ، تفنوز وا بالوصول الى الغاية القصوى ا بعناية من اليه الرّجعى . انّه هو الموفق المعين وبه استعين .

#### · يا وَاهيبَ الْعَقْلِ لَكَتُ المَجَامِدُ ، «اليجنتابيك انْتَهَى المَقَاصِدُ.

- الهبة افادة ما ينبغى لالعوض ولالغرض . والمراد بالعقل : امّا العقل الكلّى الّذى هو ١٢ كصورة للعالم الطبيعى وكفصل مُعصل له ، و بالجملة جهة وحدة له، وقد كانت النفوس متوسطة فى قبول تلك الفائدة و العائدة ؛ و امّا المراد به العاقلة المستكملة بالحكمتين العلميّة والغمليّة والثانى هو الأنسبُ بالمقام . و فى هذا اللفظ براعة استهلال بالنّسبة الى ١٥ الفنّ والكتاب . و فى المصراع الأوّل اشارة الى انّ الله جلّ جلاله هو المبدء ، و فى الثانى الى انّ الله الله المبدء ، و فى الثانى الى انّه المنتهى ؛ «كما بدأكم تعدُودُون» .
- \* يَا مَنْ هُو اخْتَفَى لِفَرَطِ نُورِهِ ، أَى لاحجاب مسدول ولاغطاء مضروب ١٨ بينه وبين خَلَقه، الاشدة ظهوره وقُصور بصائرنا عناكتناه نُوره، اذ المحيط الحقيقى لا يصيرُ محدوداً مستوراً. فالحجاب مرجعه امر عدى ، هُو قصُور الادراك. و هو الظاهيرُ البناطينُ في ظُهُورِه ، أَى في عين ظهوره باطن " ايضاً ، لما عامت من قصُور ١١ المدارك. و ان جعلت كلمة «فى» للسّبية كان المصراع الثناني كالنتيجة للأول. و فيه تحلية للساننا بذكر اسميه الشّرية بن. \* بِنُورٍ وَجَهْهِهِ \_ هو نور الوجود المُنبسط المشاراليه

بقوله تعالى شأنه العزيز: « اينها تولّوا فثم وجه الله » — اسْتَنَارَ كُلُّ شَيء ، أى كُلَّ مهيّة من مهيّات عوالم الأرواح و الأشباح ، • و عينه نُورٍ وَجُهه سواه ، وجوداً كان أو مهيّة ، فتى . اما الوجود الخاص ، فظاهر ؛ و امّا المهيّة ، فع كونها ظلمة ، اطلاق الفي عليها باعتبار أصل التعلّق بالغيّر .

\* ثُمَّ بعد حمد واجب الوجود على النَّبِيِّ الختمى ، صلى الله عليه واله ، هادي الأُمَّة ، هداية تكوينية بباطنه ، و تشريعية بظاهره ، « و آليه الْغُو ً – جمع الأغر ، من الغُرة بياض الوجه – اذ بأنوار هم تلألات السَّلُوات و الارضون ، صلواة جمَّة.

\* و بَعْدُ ، أي بعد الحمد والصّلوة، فَالْعَبْدُ الْأَثْبِيمُ المحتاج الى رحمة الباري، الهادي ابن المهدى السّبزوارى ، أوتيا كتابها يميناً ، وحُوسبا حساباً يسيراً ، ولأال مَهُد يِنّا إلى الرَّشاد \_ دعاء لنفسه \_ ، يَقُولُ متبجّحاً مستظهراً بانه ليس في كتابه هذا الا المطالب الحقية الخالصة النقية والفوائد المهمية من العلوم الحقيقية: هَاؤُمُ **اقْر**ُءُ وا كيتابيية - اقتباس من الوحى الالهى - « مَنْظُومتيىليسُقيم جَهْلِ شَافِيته - هذا المصراع في موضع تعليل للمصراع الاوّل - \* نَظَمَتُهُا فِي الحِيكُمّة النَّتِي 10 سَمَتْ، أَى عَلَتَ، . في اللهِ كُنْوِ، أَى القران المجيد، بِالنَّحْيَنْوِ الْكَتْشِوِ سُمِّيَتْ . قال تعالى و تبارك: «و مَن يُـوُّت الحكمة فقد أوتى خيراً كثيراً» ؛ لأن الحكمة هي الايمان المشاراليه بقوله تعالى: « والمؤمنون كل " آمن بالله ِ وملائكته وكُتُبُه ورُسُليه ِ » الآيه؛ وهي المعرفة بقول الحكماء: الحكمة صيرورة الانسان عالماً عقليـًا مضاهياً للعالم العَيني ؛ ولان " الحكمة كما قالوا: أفضل علم بأفضل معلوم . امَّا انَّها أفضلُ علم ، فلانتَّها علم يقيني ، لاتقليد فيه اصلا ً ، بخلاف سائر العلوم ، ولان فضيلة العلم اماً بفضيلة ٢١ مَـوضوعه، أو بوثاقة دلائله، أو بشرافة غايته؛ و الكلّ حتى هذا العلم، بلاحاجة الى البيان. وامَّا انَّ معلومها أفضل المعلومات، فلانَّ المعلومُ بهـا هو الحقَّ تعالى شأنه ، و صفاته ، و افعاله المبدعة والمخترعة والكائنة ، و ما يقرب من ذلك ؛ والمعلوم فىغيرها

ليس الا الأعراض، كالكميّات أو الكيفيّات أو الحركات، أو مايجرى مجراها، ولاقت الله الاعراض، كالكميّات أو الحركات، أو مايجرى مجراها، ولاقت الله الله الله المحكمة المتعالية – وقيس عليه الضمير فى البيت الثانى – بير سم أى بأن يحرّر، بيميداد النُّورِ ، فيى صفَحات مين – الضمير فى البيت الثانى – بير سم أى بأن يحرّر، بيميداد النُّورِ ، فيى صفَحات مين – بيانيّة – خُدُود الحُور، وأبْحارُها مَشْحُونَة مين ورُرٍ ، وبسُتانُها مُوشَح بالزُّهمَ .

• سمَيَّتُ اهذا. عائد الى الكتاب ؛ لم نقل «هذى»، وفقالقولنا «فيها»، رعاية تلترصيع – غُورَ الفرائيد. الفريدة هى الجوهرة النفيسة ، والدرَّ اذا نظم. والغُرر جمع الأغرّ. وامّا الغُرر فى عنوانات مسائل الكتاب ، فامّا هكذا ، وامّا بفتح الاوّل، مصدر «غرّ وجههُ »، اى ابيض وصار ذا غرّة «أو دَعْتُ فيها عُقَدَ العَقائيد – هذا من بقبيل لجين الماء .

« فتها أننا الخائض في المقصود ، « بعتون ربتي واجب الوُجُود ، « أز منة الأمور طر البيت في المتقصود الذي المتعلقة من مدد وه هذا البيت في المتوضع التعليل ، و المصراع الاول اشارة الى التوحيد الذاتى ، والثانى الى الأفعالى . إن كيتابنا مشتمل على فرائيد . «فالمقصد كيتابنا مشتمل على فرائيد . «فالمقصد الاول فيما هو عتم ، أى في الأمور العامة ، وهي في الالهي كالساع الطبيعي المسمى بسمع الكيان في العلم الطبيعي . « أوليه اى الفريدة الاولى من المقصدالاول كانت في الوجود و العدم

# المقصدالاول

في الأمور العامه

وفيه فرائد

الفريدة الاولى ا

فی

الوجود والعدم

### غُرَرٌ في بَداهَة الْوُجُودِ

و انه غنى عن التعريف الحقيقى ، و ان ما ذكروا له من المعرفات تعريف لفظى . « مُعَرِّفُ الْوُجُودِ ، كالشّابت العين، اوالنّدى يمكن أن يخبر عنه، او غير ذلك، شَرَّحُ الاسم الممطلب ماالشّارحه، وهو مايقال بالفارسية « پاسخ پرُرسش نخستين » . قال الشيخ الرئيس فى النّجاة : ان الوجرُود لا يمكن ان يشرح بغير الاسم لانه مبدء اوّل لكل شرح فلاشرح له بل صورته تقوم فى النه س بلاتوسيّط شيئ . « و كيس اى المعرّف من المترف الم

بالحدة حيث ان الوُجُود بسيط، لافصل له ولاجنسله، كما سيجي ، و لا بالرَّسم لان الرَّسم يكون بالعرضي الدى من الكليّات الخمس التي مقسمها شيئية المهيّة ، والوُجُود وعوارضه ليست من سنخ المهيّة ؛ ولان المعرّف لابدان يكون اظهرواجلى من المعرّف، ولا اظهرمن الوُجُود من أعْرَف الأشياء، من المعرّف، ولا اظهرمن الوُجُود، من أعْرَف الأشياء، و كُنْهُهُ وهو الحقيقة البسيطة النّوريّة التي حيثيّة ذاتها حيثيّة الاباء عن العدم.

۱۲ و منشأینه الآثار، والتی ذلک المفهوم البدیهی عنوانه فی غمایه ق الحفهاء .
و بهذا البیت جمع بین قبول من یقبول انه بدیهی ای مفهومه، و قبول من
یقول انه لایتصور أصلا، ای حقیقته و کنهه ، اذ لبو حصلت فی الذهن، فامنا ان
از تترتب علیها آثارها، فلم بحصل فی الذهن، اذ المتوجبود فی الذهن مالا یترتب علیه

الآثار المطلوبة منه ؛ واماً ان لايترتب فلم يكن حقيقة الوُجود التي هي عَينْ مَنشأيّة الآثار. وأيضاً كلمّا يرتسم بكنهه في الأذهان ، يجب ان يكون مهيّته محفوظة مع تبدّل وُجُوده ، والوُجُود لامهيّة له ، ومهيّته التي هو بها هيُو عَينْ حقيقة الوُجود ، ولا

وُجُود زائد عَلَيَهـا حتَّى يزول عنها وتبتى نَفسها محفوظة فى الذَّهن.

# غُرَرٌ فِي أَصَالَةِ الْوُجُود

إعلم ان كل ممكن زَوْج تركيبي ، له مهيته و وُجُود . والمهيته التي يقال لها الكلتي الطبيعي مايقال في جواب ماهو. ولم يقل احد من الحكماء باصالتها معاً ، اذلوكانا الحلتي الطبيعي مايقال في جواب ماهو. ولم يقل احد من الحكماء باصالتها معاً ، اذلوكانا الحيلين لزم ان يكون كل شي شيئين متباينين ، ولزم التركيب الحقيقي في الصادرالأول ، ولزم ان لايكون الوُجُود نق س تحقق المهية وكونها ، وغير ذلك من التوالى الفاسدة . بل اختلفوا على قولين : الماصل في التحقق هو الوُجُود ، والمهية اعتبارية ومقهوم حاك احدهما ان الأصل في التحقق هو الوُجُود ، والمهية اعتبارية ومقهوم حاك عنه متحد به ، وهوقول المحققين من المشائين ، وهوالمختار كما في النظم: « إن الوُجُود )

عنه متتحد به، وهوقول المحققين من المشائين، وهو المختاركما فى النّظم: • إِنَّ الْوُجُودَ عِنْدُ نَا أَصِيلٌ.
عِنْدُ نَا أُصِيلٌ.

وثانيهها ان الأصل هوالمهيّة والوُجُود اعتبارى . وهو مذهب شيخ الاشراق شهاب الدّين السّهروردى ـ قدّس سرّه ـ وهو المشاراليه بقـَولنا: « دَلَيِلُ مَنْ حَالَـفَـنَـا عَـلَـيلٌ :مثل انّ الوُجُود.لوكان حاصلاً فى الأعيان، لكان مـَوْجُوداً ، فلهايضاً وجودٌ، م

ولوُجُوده وُجُودٌ ، الى غيرالنتهاية. وهو مزيّف بان الوجُود مَوْجُودٌ بنفس ذاته ، لا بوجُود آخر ؛ فلايذهب الأمر الى غير النّهاية . وقس عليه سائر ادلّته المذكورة بأجْوبتها في المطوّلات. ولا نُطيل هذا المختصر بذكرها.

ثم اشرنا الى بَعْض ادلّة المذهب المَنصُور . وهى ستّة. الأوّل قولنا: ﴿ لِانَّهُ مَنْبَعَ كُلِّ شَوَف ،حتّى قال الحكماء: مسألة ان الوُجود خَيْر بديهيّة . ومعلُوم انّه لاشرف ولا خير فى المفهّوم الاعتبارى .

والثانى قولنا: ﴿ وَالنَّفَرْقُ مُ بَيِّنْ تَحَوْمَي النَّكَوْنَ ِ، اَى الكون الخارجي والكون الذهني ، يَضِي باثبات المطلوب ، بيانه ان المهيّة في الوجُّود الخارجي يترتّب عليهـا الآثار المَطلوبة منها ، وفى الوُجُود الذهنى بخلافه ؛ فلَوْ لَم يكن الوُجود متحققاً ، بل المتحقق هى المهيّة ، وهى محفوظة فى الوُجُودين بلاتفاوت ، لم يكن فرَق بَيْن الخارجي والذهنيّ. والتّالى باطل ، فالمقدّم مثله.

والثالث قولنا: « كَذَا يَنَى باثبات المطلوب لُزُو مُ النّسبْقِ بالذّات في الْعلِيّة أَى فَى كُون شَى علّة لشى ، « مَع عَدَم جواز التّشكيك في المهيّة . بيانه انه يجب تقدّم العليّة على المعلول ، ولايجوز التشكيك في المهيّة ؛ فاذا كانتا من نوع واحد اوجنس واحد ، كما في عليّة نارلنار ، او عليّة الهيولي والصّورة للجسم ، او العقل الأوّل للثاني ، وكان الوجود اعتباريّاً ، لزّم كون المهيّة النّوعيّة النّاريّة مثلاً ، في انتها نار ، متأخرة ؛ والمهية الجنسيّة الجوهريّة في انتها متقدّمة ، والمهيّة النّاريّة ، في انتها نار ، متأخرة ؛ والمهية الجنسيّة الجوهريّة في انتها جوهر ، متقدّمة ، بما هي في العلق ، وهي في انتها جوهر متأخرة ، بما هي في المعلول ، في التشكيك في الذّاتي . وقد جَمَع جمّ غفير منهم بَيْن اعتباريّة الوُجود ونني في التشكيك في المهيّة ، وعلى القول باصالته . فالمتقدّم والمتأخر ، وان كانا مهيّة ، لكن مافيه التقدّم والتأخر ، وان كانا مهيّة ، لكن مافيه التقدّم والتأخر هوالوجود الحقيق .

والرابع قولنا: « كون المراتب ، مراتب الشّديد والضعيف الغير المتناهية ، ما دل عليه قولنا: في الاشتيد آد ، لان الاشتداد حركة ، والحركة متصلة ، وكل متصل يمكن أن يفرض فيه حدود غير متناهية « أنواعاً لكل منها مهية متحصلة استتنار للمراد . بيانه ان مراتب الشديد والضعيف فى الاشتداد ، كالاستحالة ، انواع استخالفة عندهم . وتلك المراتب غير متناهية حسب قبول المتصل انقسامات غير متناهية . فلوكان الوجود اعتبارياً ، كان فى الوحدة والكثرة تابعاً للمنتزع منه ، اعنى المهيات ، وهى هنا غير متناهية متأصلة ، كان انواع غير متناهية بالفعل محصورة بين حاصرين ، وهى هنا غير متناهية متأصلة ، كان الوجود حقيقة ، فانة كخيط ينظم شتانها ، ولاينفصم به متفرقاتها ، فكان هنا امر واحد ، كا فى الممتدات القارة أو غير القارة ، حيث ان كثرتها بالقوة .

والخامس قولنا: « كَيْفُ لايكون الوجود أصلاً في التحقيق، و بالكون ، المُراد به ما يرادف الوُجُود ، عَن استنواء ، أى استواء نسبة الوجود والعدم ، متعلق بقولنا: « قَلَدْ خَرَجَتْ قَاطِبَةُ الاَّشْيَاءِ ، أى المهيّات ، اذ الشيّ بمعنى المشيّ وجوده ، بقولنا: « قَلَدْ خَرَجَتْ قَاطِبَةُ الاَّشْيَاءِ ، أى المهيّات ، اذ الشيّ بمعنى المشيّ وجوده ، وهو المهيّة . و بيان هذا الوجه بحيث يدفع توهم المصادرة انه ، باتفاق الفريقين ، المهيّة من حيث هي ليّست الاهي ، وكانت بذاتها متساوية النسبة الى الوُجُود والعدم . ولو كان الوجود اعتباريّا ، فما المخرج لها عن الاستواء ؟ و بم صارت مستحقة لحمل موجود ؟ فان ضمّ معدوم الى معدوم لايتصير مناط الموجودية . وقول الختصم ان المهيّة من حيّث هي ، وانكانت في حدّ الاستواء ، الا انتها من حيثية مكتسبة من الجاعل بعد الانتساب إليّه ، صارت مصداقاً لحمل الموجود ، وان تحاشى الخصم عن الجاعل بعد الانتساب ، ان تفاوت حالها ، فما به التفاوت هوالوجود ، وان تحاشى الخصم عن المعه ، وكانت تلك الاضافة اشراقيّة ، لامقوليّة ، لانتها اعتباريّة كالوجود الاعتبارى ؛ وان لم تتفاوت ، ومع هذا كانت مستحقّة لحمّل مو جود ، لزم الانقلاب ؛ وان لم تستحق كانت باقية على الاستواء هذا خلف .

والسادس قولنا: « لَو لَم ْ يُؤْصَّلُ الوجود ، وَحَدْ قُ مَاحَصَلَتْ ، و اذا كان كذلك ، « و و المهيّة ، لان اصالتها على النزاع ، مَثَارُ كَثْرَة أَتَتْ. واذا كان كذلك ، « و مَاوُحِد النهيّة مَاوُحِد النه النوّحدة و لاصفاته « إلا بيما ، اى بحقيقة الوجود الذى النوّحدة و كررت مَعَه أ. بيانه انه لو لم يكن الوجود اصيلاً ، لَم يحصل وحدة اصلا ، لان المهيّة مثار الكثرة ، وفطرتها الاختلاف ، فان المهيّات بذواتها مختلفات ومتكثرات، وتثير غبار ١٨ الكثرة فى الوجود . فان الوجود يتكثر نوع تكثر بتكثر الموضوعات ، كما ان الوجود مركز ليدور عليه فلك الوحود يتكثر نوع تكثر بتكثر الموضوعات ، كما ان الوجود مركز ليدور عليه فلك الوحدة . و إذا لم يحصل وحدة لم يحصل الاتتحاد الذى هوالهوهوية ، يدور عليه فلك الوحدة ، و إذا لم يحصل وحدة لم يحصل الاتتحاد الذى هوالهوهوية ، والانسان كاتب ، والكاتب والضاحك ، والمفاهيم ذاتيها اعتباريّة ، والأصل هو شيئية مهيّة الانسان ومفهوم الكاتب والضاحك . والمفاهيم ذاتيها الاختلاف ، وتصحيّح الغيريّة ، وأين احدها من الآخر ، لاالهوهوية ، ولم يتم مسألة التوحيد التي هي اسّ المسائل ؛ لا توحيد الذات ، لانته اذا كانت المهيّة أصلاً ، ٢٤

لايكون بينالواجبين المَفْروضَين مابه الاشتراك، حتَّى يتركّب كلّ منها ممّاً بهالاشتراك وما به الامتياز ، لان ّ المفروض ان ّ ذاتها المهيّة ، والمهيّات متخالفات بالذّات . فلَّم ْ يَسْتَقُمُ اسْتَدْلَالْهُمُ عَلَى التَّوْحَيْدُ بَلْزُومُ التَّرْكَيْبِ . وَلَا تَوْحَيْدُ الصَّفَات ، لانَّه اذا كان الوجود اعتبارياً ، لايمكن أن يحكم الْعُقَل بان مفاهم العلم والارادة والقُدرة وغيرها منالصَّفات الحقيقيَّة واحدة ، ولاهي معالذَّات المقدَّسة الوجُوبيَّة واحدة، اذ المفروض ان لاجهة وَحُدة ، هي الوجُود ، فيها ، حتَّى تكون هي في مقام وُجودها واحدة،وفي مرتبة مفاهيمها متغايرة كلّ مع الآخر ، والكلّ مع الذَّات المقدّسة ِ الموصوفة بها ، لانتَّها أيضاً على هذا التقدير مهيّة من المهيّات. فيلزم الكثرة حسّب كثرة الصّفات مع الذّات. ولاتوحيد فعل الله وكلمته ، لانه على هذا ، لم يكن الصوادر الا المهيّات المتخالفة الَّتَى لَكُلُّ مَنْهَا جُوابِ عَنْدُ السَّوَّالَ عَنْهُ بِمَا هُو ، ويقالُ في حقَّها: أين المجرَّد من المادَّى، وأين السَّماء من الأرض وأين الانسان من الفرس ، وهكذا . فاين وجه الله الواحد المشاراليه ١٢ بقَـ وله تعالى: «أينها تُولُّـوا فَتُمَّ وجهُ الله ». ومعلومٌ ان وجهالواحد واحد. وانتي كلمة كن الواحدة المدلول عليها بقَـوله تعالى : « وما أمرنا الا واحدة ». بخلاف ما إذا كان الوجود الَّـذَى يدورُ عليه الوَّحـُدة ، بل هي عينه ، اصيلاً ، فانَّـه يتوافق فيه المتخالفات ، ويتشارك فيه المتما يزات. وهو الجهة النُّورانيَّة الَّتي انطمس فيها الظُّلمات، وهو كلمته ومشيّته ورحمته وغَيّرها من الصفات الفعليّه.

#### غُرَرٌ فِي اشْتِرَاكِ الْوُجُود

الفَـهُـلويّين الّـذى سيجيُّ ذكره. فانّه اذا كان مفهومالوُجود مشتركاً فيه لجميع الأشياء ، ومَعلوم "انَّ مَفْهوماً واحداً لاينتزع من حقايق مُتَباينة بما هي مُتباينة ، لم يكن الوُجودات حقايق مُتباينة ، بل مراتب حقيقة مقولة بالتشكيك. والدَّليل عليه من وُجوه: الأوَّل ما اشيراليه بقولنا: « يُعطى اشْتُورَاكَمهُ ، اى اشتراك الوُجود معنى ، صُلُوحُ النَّمَقُ سَمِّ ، بان يقسم الوجُود الى وجُود الواجب و وُجود المُمكن ، و وُجود المُمكن الى وجود الجوهر و وجود العرض ، وهكذا . والمقسم لابدّ وان يكونَ مُشتركاً بين الأقسام .

هذه المسألة ايضاً من امّهات المسائل الحكميّة ، ومنهـا يستنبط حقيقة مّذهب

والثاني ما اشير اليه بقولنا: • كَذَالَكُ، أَي يُعطى اشتراكه اتَّحَادُ مَعْنَى الْعَدَم ، اذ لا تمايز في العدم ، والوُجود نقيضه ، ونقيض الواحد واحد ، والا ارتفع النقيضان.

وَالثَّالَثُ انَّهُ لَيْسَ اعْنُتَقَادُهُ ، اى اعتقاد الوُجود ، ارْتَفَعَ . إذَا أَى حين التُّعَيُّنُ ، كالجوهريَّة او العرضيَّة – وهو كلفظ «الخصوصيَّة» في قول صاحب حكمة العين : «واللا لزال اعتقاد الوُجود بَّزوال اعتقـاد الخصوصيَّة » – اعْتَـقَّادُهُ ، مبتداء ، خبره امْتَنَعُ ، والجملة خبر للتّعيّن. تقريره : انّا اذا اقمنا الدّليل على انّ العالم لابدُّ له من مؤثَّر مَوجود، اعتقدنا وايقنَّا بوُجود المؤثَّر؛ ثمَّ لَوَ حصل لنا التردُّد في انَّه واجب أوجوهر أو عرضٌ ، لمَ ْ يقدَح ذلك التردُّد في الاعتقاد المذكور. فاذا اعتقدنا انَّه واجب ، ثمَّ بدل ذلك الاعتقاد باعتقاد انَّه ممكن ، ارتفع الاعتقاد بانَّه واجب ، ولا يرتفع الاعتقاد بانَّه مَوجود. فلنَّو لااشتراكه ، لارتفع الاعتقاد بكونه مَوجوداً بارتفاع اعتقاد انَّه واجب. والتالى باطل ، فالمقدَّم مثله. 11

• و الرّابع: ان كُنّلاً من المَوجودات الآفاقية والأنفسية آية النجليل ، جل جلاله ، وعلامته ، كما قال في كتابه المجيد: «سَنُريهم آياتينا في الآفاق و في أنفُسهم حتى يتبيّن لهم أنّه الحق" ، وعلامة الشي لاتباينه من جميع الوُجُوه ، بل يكون كالفي من الشي . وهل يكون الظلمة آية النّور ، والظلّ آية الحرور ؟ فلو لَم يكن الوجود مشتركاً بين الموجودات ، لما كانت آياته تعالى ، والحال ان الموجودات ، بما هي متوجودات ، آيات له تعالى ، مسطورة في كتابه التكويني الآفاقي ، وكتابه التكويني الأنفسي ، كما ذكر في مواضع من كتابه التدويني الموافق لها ، موافقة الوُجود الكتبي واللفظي للوُجود الذهني والعَيني .

« وَ الخامس ان خَصْمَنَا ، كابى الحَسَنُ الْاشْعَرَى وابى الحسين البصرى وكثير من معاصرينا من غيّر اهل النظر ، النافين للاشتراك المعنوى ، حذراً من المشابهة والسنخيّة بيّن العلة والمعلول ، والحال ان السنخيّة – كسنخيّة الشيّ والفيّ منشرائط العليّة والمعلوليّة ، قَدْ قَالَ بِالتَّعْطِيلِ ، أى عن معرفة ذاته تعالى وصفاته . لانّا اذا قلنا انه موجود ، وفهمنا منه ذلك المفهوم البديهي الواحد في جميع المصاديق – وانكان بعض مصاديقه فوق مالا يتناهى بمالايتناهى ، عدّة ومدّة وشدّة ، وغيره كان محدوداً ، و في عين محدوديته ظلا وفيئاً ، لا أصلا وشيئاً – فقد جاء الاشتراك. وهؤلاء يفرون منه ومن لوازمه ، فرار المزكوم من رائحة المسكك. وان لم نحمل على ذلك المفهوم ، بل على انته مصداق لمقابل تلك الطبيعة ونقيضها ، ونقيض الوجود هوالعدم ، لزم تعطيل العالم عن المبدء الموجود ؛ نعوذ بالله منه . وان لم نقد عطلنا عقلنا عن المعرفة .

وكذا اذا قلنا انه ذات مُذوّت الذّوات، وانه شيُّ مشيُّ الأشياء ، فاماً أن نفهم ٢٦ اللّاذات واللّلشيُّ ؛ تعالى عمّا يقول الظّالمون علوّاً كبيراً ؛ واماً أن نعطل. ومثله القول في الصّفات. فاناً اذا قلنا انه عالم او يا عالم ، بعنوان اجراء اسمائه الحُسني في الأدعية والأوراد، اماً ان يعني من ينكشف لديه الشيُّ \_ فقد جاء الاشتراك ولوازمه \_ أولاً ، فقد عاء الحذورات الاُخر. فعطلوا العقول عن المعارف والاذكار اللا عن مجرّد لقلقة اللسان:

وبالجملة، جميع ماسمعنا عَن كثير من المعاصرين مغالطة من باب اشتباه المَفهوم بالمصداق.

والسادس: ما اشير اليه بقولنا: « ميماً بيه أيد الاقعاء ، اى دعوى الاشتراك المعنوى ، مانقله الفخرالر ازى فى شرحه للاشارات عن القوم. وهو «أن ، محفقة عن المثقلة ، جعمله أى جعمل الوجود ، قافية لابيات إيطاء ، وهو تكر ارالقافية المعيب عندالبلغاء ، فدل على ان له معنى واحداً ، ولو كان مشتركاً لفظياً ، لم يلزم من الجعمل المذكور ايطاء ، كما لو جعل لفظ المعين قوافى الأبيات ، بل ينبغى ان يحكم بالتحسين ، لانه يصيرها من باب تجنيس القافية المعدود من المحسنات البديعية .

# غُرَرٌ فِي زِيادَةِ الْوُجُودِ عَلَى الْمَهِيَّة

خلافاً للأشعرى، حَيثْ يقول بَعينيته لها ذهناً ، بمعنى ان المَفهوم من احدهما عَيْن المفهوم من الآخر، لان المحققين من الحكماء قالنوا بزيادته عليها في الذهن، لا في العين ، بل ولا في حاق الذهن، بل بتحليل وتعمل من العقل، فان الكون في الذهن ايضاً وُجود ذهني ، كما ان الكون في الخارج وُجود خارجي. لكن العقل من شأنه أن يلاحظها وَحدها، من غير ملاحظة شيء من الوُجود ين ، بنحو عدم الاعتبار ، لااعتبار ، لااعتبار

وكذا التَخلية والتَّجريد. • إنَّ الْوُجُودَ عارِضُ المَهيئة عروضاً ذهنياً، يكفيه نفس شيئية المهيّة، لاخارجيّاً مُقتضياً لوُجود المعروض سابقاً، «تَصَوَّراً، وَاتَّحَدا هُويَّة في الواقع.

العدم. وبعبارة اخرى ، بعد التعمَّل الشَّديد في تَخْلية المهيَّة عَن مُطلقالوُجود، ليَست

المهيَّة ، بالحَمل الاوَّلى الذاتي ، وُجُوداً ، وانكانت ، بالحَمثل الشَّاثع الصَّناعي ، وُجوداً .

المهودة ثم اشرنا الى ادلة اربعة على العروض. الاول قولنا: «لصحة السلّب المعهودة بين القوم بجعل الاضافة واللام للعهد، على الكون فقط أن أى يصح سلب الوُجود عن المهية ، ولا يصح سلبها عن نفسها، ولا سلب ذاتياتها عنها. فلنس الوُجود عن المهية ، ولا يصح سلبها عن نفسها، ولا سلب ذاتياتها عنها.

\* و الثّانى قولنا: لافْتقارِ حَمْلِهِ ، أى حَمْلِ الوُجود على المهيّة ، إلى الْوَسط ، اى ما يقرن بقولنا «لانّه» ، كما عرّفه الشّيخ . فقولنا: « العقل موجود » . مُفتقر " الى الدّليل . وحمل المهيّة وذاتيّاتها غيّر مفتقر اليّه ، لان ذاتى الشيّ بيّن الثّبُوت له . فليس عيّناً ولا جزء " لها .

• و الثالث قولنا: لاِنْ في كاك للمهيّة - والتّنكير للنوعيّه اشارة الى التّحليل والتعمّل ٢١ المّذكورين - مينهُ، اى من الوُجُود، في التّعقّل ،اى نعقل المهيّة، كمهيّة المثلّث ونغفل عن وُجُودها الخارجي والذّهني. وغيّر المَغفول غير المغفول. فثبت زيادته عليها.

\* و الرابع قولنا: لاتّحاد النَّكُلُّ ، اى للزُّوم اتّحادكل المهيّات، لوكان الوُجود عَيناً لها، لانَّه معنى واحد، فيكون حَمُّل الوُجُود عليها وحَمُّل بعضها على بعض حملاً اوَّليَّا ۚ لانَّ الكلام في العينيَّة والمغايرة بحسب المفهوم ﴿ وَاللَّارَمِ بِاطْلُ بِالضَّرُورَةُ. وعلى هذالتَّقرير لايُمكن التزام هذالُّلازم بناءً على مانسب الى جماعة من الصَّوفيَّة من وَجَدَة الوُجود، كما فى الشوارق ؛ لان ماقالُوا فى مقام وُجُودها الحقيقي ، واماً فى مقام شيئيات المهيّات والمفاهيم، فلايمكنهم التزامالاتّحاد. وَ لُزُومِ التَّسَلُسُلُ ، لوكانالوُجُود جزءً " للمهيَّة. بيان اللَّزوم انَّه علىٰ هذا كان لها جُزء آخر مَوجُود، لامتناع تقوَّم المَوجُود بالمعدوم، فيلزم ان يكون الوُجُود على هذا التّقدير جُزءً للجزء،وهكذا،فيلزم ذهاب أجزاء المهيّة الى غيّيْرالنّهاية، فيمتنع تعقّل مهيّة من المهيّات بالكنه. وهُو باطل، لانّا نتصوّركثيراً من المهيّات بجميع ذاتيّاتها الأوّليّة والثانويّة وانكار ذلك مُكابرة. وكون هذا تَسَلْسُلاً ، ان كانت هذه الأجزاء المترتبة خارجيَّة ، ظاهر؛ وامَّا انكانت اجزاءً عَقَاليَّة ، فلانتها مُتتَّحدة في الوُجود ، لا في مقام تجوهر ذواتها ، فهي متمايزة بحسَّب نَفْسَ الأمْر . كيف وهذا ملاك سبقها بالتَّجوهر؟ هذا على ۚ قَوَلَ القَائِلِينِ بأَصَالَةَ المهيَّةَ. وامًّا عَلَى القول بأصالةالوجود، فنقول: انَّحادها فىالوُجود فى مهيَّات البسائط الخارجيَّة، وامًّا في مهيَّات المركّبات الخارجيَّة ، فهي عين الموادّ والصّور، والتّفاوت بالاعتبار. فاذا كانت غيرمتناهية، يلزم التسلسل لامحالة، ولزوم التسلسل في مَوضع مّا يكفي في المحذوريّة وفي تحقّق الطبيعة.

«والفَرْدُ من الوُجُود، كَالْمُطْلَقِ مِنْهُ ، وهومفهوم الوجُود المطلق ، والنّحِصَصْ الله وهى نَفْس المفهوم مُضافاً الى مهيّة مهيّة ، بحيّث يكون الاضافة داخلة والمضاف اليه خارجاً ، « زِيْدَ عَلَيْها ، اى على المهيّة ، مُطْلَقاً تعميم فى الفرد، عَمّاً وَحَصَّ ، اى على المهيّة ، مُطْلَقاً تعميم فى الفرد، عَمّاً وَحَصَّ ، اى عاماً وخاصاً – بيان للاطلاق – . والمرادُ بالعُموم والخُصوص هنا السّعة والضيق الى عاماً وخاصاً – بيان للاطلاق – . والمرادُ بالعُموم والخُصوص هنا السّعة والضيق بحسَب الوُجود العَيني الغير المنافى للفرديّة . وهذا كثير الدَّور على السنتنا طبقاً لأهل الذَّوق. فيُطلقون على الوُجُود الحقيقي الممتنع الصّدق على كثيرين لفظ الكلّي والعام والمُطلق، فيُطلقون على الوُجُود الحقيقي الممتنع الصّدق على كثيرين لفظ الكلّي والعام والمُطلق،

ويتعنون المحيط الواسع، وعلى نحو من الوُجود الحقيقي لفظ الخاصّ والمقيّد والجزئي، ويعنون المحدود المحاط. ومن هذا القبيل اطلاق الاشراقيّين لفظ الكلّى على ربّ النّوع.

والمقصود ان هيلهنا ثلثة اشياء، كل منها مغاير للمهية: المفهوم العام البديهي من الوُجود، وحصصه أفراده التي هي حقيقة الوُجود المُنبسط المُسمى بالفينض المقدس، وانحاء الوجودات الخاصة التي بها يطرد الأعدام عن الماهيات. و الأولان، كما هما زائدان على المهية، كذلك زائدان على الثالث، ولينسا ذاتيين له. انما الذاتي هو المفهوم العام للحصص. والاشاعرة في المقامات الثلثة يقُولون بالعينية، اي ليس هيهنا وُجُود منه، ولا افرادله، سوى المهيات المتخالفة.

## غُرَرٌ فِي أَنَّ الْحَقَّ تَعَالَىٰ إِنَّيَّةٌ صِرْفَةٌ

« وَالنَّحَقُّ الْأُوّل تَعَالَىٰ شانه – قال المعلّم الثانى: «يقال حق للقول المطابق للمخبر عنه، اذا طابق القول، ويقال حق للموجود الحاصل بالفعل، ويقال حق للموجود المدّى لا سبيل للبُطلان اليه. والأول تعالى حق من جهة الخبر عنه، حق من جهة الوُجُود، حق من جهة انه لاسبيل للبُطلان اليه. لكنّا اذا قُلنا انّه حق ، فلانّه الواجب الذى لا يخالطه بطلان وبه يجب وُجُود كُل باطل . « ألا كُل شي ماخلا الله باطل " انتهى – المهيّنة من ما به هو هو، إنيّنته ؛ اضافة الانيّة اليه تعالى اشارة الى ان المراد عينيّة وحُوده الخاص الذي به موجوديّته، لاالوجود المطلق المشترك فيه، لانّه زائلاً في الجميع من المناه عنه المنترك فيه، لانّه زائلاً في الجميع من المناه عنه المنترك فيه، لانّه زائلاً في المنترك المنترك المنترك المنترة المنترك المنتر

وَجُوده الخاص الّذى به مُوجوديّته، لاالوجود المطلق المشترك فيه، لانّه زائد فى الجميع عند الجميع؛ فهو صرف النّور وبَحْت الوجود اللّذى هُوَ عَيْن الوحدة الحقّة والهويّة الشخصيّة ؛ 
الشخصيّة ؛ 
اذْ مُقَنْتَضَى الْعُرُوضِ ، لَو كان وُجُودُهُ عرضيّاً لمهيّته بأن يكون شيئاً و وُجُوداً، كما انّ المكنمهيّة و وجود، مَعَالُوليّتَهُ أَى معلوليّةالوُجُودالعارض،

لان كل عرضى معلل، حتى انه عرف الذاتى بمالايعلل والعرضى بما يعلل. فوُجودُهُ ١٢ اما مَعلُولُ لمعروضه ، والعلة متقدّمة بالوُجُود على المعلول ، وذلك الوجود الذى هوملاك التقدّم اما عين ذلك الوجود المعلول ، فسابق ، هو وجود المعروض ، مع لاحق ، هو الوجود العارض، قد التحدّ، فيلزم تقدّم الشي على نفسه ؛ واماغير ١٥ ذلك الوجود المعلول، فحينئذ ننقل الكلام اليه — والفرضُ ان الوجود عارضٌ وهو ايضاً

معلول للمتعروض وهكذا — واليه اشرنا بقولنا: • أوْلَم تَصل سلسلة الكون ، الكون ، اى الوُجُود ، ليحك ، اى الى حد ، فيلزم التسلسل: وامّا معلُول لغير المعروض ، فيلزم ١٨ امكانه ، اذ المتعلولية للغير ينافى الواجبية . وانّما لم نتعرّض له لظهور بطلانه ، ولك ان تُدرجه فى النّظم ، لان ذلك الغير : امّا مُمكن ، فيدور ، ومفسدة الدور تقدّم الشّي على نفسه ؛ وامّا واجب آخر فيتسلسل ، لان الكلام فيه كالكلام في الأوّل حيث ان عينية ٢١

الوجود للذَّات من خواصَّ الواجب.

# غُرَرٌ فِي بَيَانِ الْأَقُوالِ فِي وَخْدَةِ حَقِيقَة الْوُجُودِ وَكَثْرَتِهَا

• الفتهلتويتُونَ من الحكماء، والفتهلوى معرَّب البتهلوى، النُوجُودُ عيند همْ محقيقة دُاتُ، أى صاحبة تشككُ تعمُ م مرَاتِباً ، مفعول تعم، غيني وفقراً على سبيل التَّمثيل ، فكذا شدة وضعفاً ، وتقدّماً وتأخراً ، وغير ذلك ، تتختليف . حكالتُور . يعنى ان النُّور الحقيق الدى هو حقيقة الوُجود، اذا النُّور هو الظاهر بذاته المُظهر لغيره ، وهذا خاصية حقيقة الوُجود ، لكونها ظاهرة بذاتها ممُظهرة لغرها الذى

المظهر تعييره ، وهذا خاصية خفيفه الوجود ، تدويها طاهره بداتها مطهره تعيرها المدى هو مهيّات سموات الارواح واراضى الاشباح كالنورالحسى الذى هوايضاً طبيعة مشكّكة ذات مراتب متفاوته حريّثُهما تَقَوّى ذلك النّور الحسّى وضعف .

فالاختلاف بين الأنوار ليس اختلافاً نوعيّاً ، بل بالقوّة والضّعف ، فان المعتبر

فالاختلاف بين الا بوار كيس اختلافا نوعيا ، بل بالفوه والصعف ، فان المعتبر فى النتور أن يكون ظاهراً بالذات مظهراً للغير. وهذا متحقق فى كل واحدة من مراتب الأشعة والأظلة ، فلا الضَّعف قادح فى كون المرتبة الضّعيفة نبُوراً ، ولا القوة والشدة ولا التوسيط شرط أو مقومة الا للمرتبة الخاصة بمعنى ماليس بخارج عنها ، أو قادحة . فالقوى هوالنتور، والمتوسيط ايضاً هو هو، وكذا الضّعيف . فللنتور عرض عريض باعتبار مراتبه البسيطة ، ولكل مرتبة ايضاً عرض باعتبار اضافتها الى القوابل المتعددة .

فكذلك حقيقة الوُجود ذات مراتب متفاوتة، بالشدّة والضّعف، والتقدّم والتأخر، وغيرها، بحسبُ أصل تلك الحقيقة. فان كل مرتبة من الوجود بسيط ليس شديده مركبا من اصل الحقيقة والشدّة، وكذا الضعيف ليس الا الوجود والضّعف عدى حك كالنور الضعيف، حيث انه غير مركب من اصل النور والنظلمة، لانتها عدم، وكالحركة البطيئة، حيث انتها غير مركبة من الحركات والسّكنات، بل قدرمن الامتداد على هيئة خاصة. وكذا التقدّم للوُجود المتقدّم ليس مُقوّماً والا لتركب والوُجود بسيط ولا عارضاً، والا لكان جائز التأخر، والحال ان جواز تأخره مساوق جواز بسيط ولا عارضاً، والا لكان جائز التأخر، والحال ان جواز تأخره مساوق جواز

الانقلاب ، بل عَينه ، وان لم يغتبر في اصل الحقيقة. وكذا التأخّر للوجود المتأخّر.

و حميعها بما هى وُجُود ومقيسة الى العدم ، كأشعة واظلة مقيسة الى ظلمة بحتة ، وبما هى مشتركات فى مفهوم الوجود ، وبما هى شئ لم يتخلل اللاشئ فيه ، وبما ان مابه الامتياز فى شيئية الوجود عين مابه الاتفاق لبساطته ، لافى شيئية المهية ، وبما ان هذه الكثرة ، من حيث الشدة والضعف ، والكهال والنقص ، والتقدم والتأخر، تؤكد الوحدة التي هى حق الوحدة ، وان لم تكن الكثرة التي من حيث الاضافة الى الماهيات الامكانية ، كذلك ترجع الى اصل واحد وسنخفارد وحدة ليست من جنس الوحدات المشهورة .

بيان ذلك انه ، لو انتزع مفهوم واحد من اشياء متخالفة ، بما هي متخالفة ، بما المنتزورة ، بلاجهة وحدة هي بالحقيقة مصداقه ، لكان الواحد كثيراً ، والتالى باطل بالضرورة ، فالمقدم مثله. بيان الملازمة انه حينئذ يكون المصداق والمحكى عنه بذلك المفهوم الواحد متلك الجهات الكثيرة المكثرة.

إن قلت : لانسلّم بطلان التّالى ، وادّعاء الضّرورة فيه غير مسموع،والسّند ان الواحد الجنسى عين الكثير النوعى، والواحد النوعى عين الكثير العددى؛ قُـلت ُ: فرق بين أن يكون تحته الكثير ، والسّند من هذا القبيل.

إن قلت : اليس يحمل النتوع على الأفراد مثلا ؟ والحمل هُوالاتتحاد فى الوجود، قلت : بلى ولكن الموضُوع هى الحقيقة جهة الوحدة فى الأفراد، فان جهات الكثرة فى أفراد ٢١ الانسان، مثلا، هى العوارض، كالكم والكيف والوضع وغيرها، ومعلوم ان كل شيء فى نفسه ليس الا تنفشه .

وايضاً لو انتزع مفهوم واحد من المتخالفات ، بما هى متخالفات، فاماً ان يعتبر هذه الخصوصية فىصدقه ، لم يصدق على الله كُ صوصية اخرى ، مما تحته ؛ واما أن يعتبر الاخرى ، لم يصدق على ماله هذه ؛ وان اعتبر المجموع ،فلاوجود له سوى كل واحدة واحدة ، وعلى تقدير وُجود على حدة له ، يكون الواحد عين الكثير.

ثم كيف يكون لحقيقتين محتلفتين مهيّة واحدة ولا تفاوت بين المهيّة والحقيقة الا باعتبار وعاء الذّهن والخارج ؟ بل مجرّد هذا كاف في ابطال مذهب المشّائيّة، لان مقهوم الوجود كالمهيّة لحقيقته ، وإنكانت الخصوصيّات مُلغاة ، فالقدر المشترك هُو المحكى عنه ، وهو واحد.

وامّا صدرالمتألمّين ـ قدّسسرّه ـ فقد جَعَل ، فى الأسفاروالمبدأ والمعادوغيرهما، هذا الحكم ، اعنى عدم جواز انتزاع مفهوم واحد مين حقائق متخالفة مين حيثالتخالف، من الفطريّات.

التي هي مفهوم الوجود المطلق المتفاوت، عندهم، بمجرّد عارض الاضافة الى مهيّة مهيّة. فالوُجود، عندهم، اعتباري.

مة الله متفقة فى الله الله الله الله الله الله الله وذاك وذلك فى الخارج ، حيث انها متاثلة متفقة فى الله ازم. والأفراد الخارجية المتخالفة ، على مذهب المشائين، كالأجناس العالية المتفاوتة بنفس ذواتها البسيطة. والمراتب الخارجية، على مذهب الفهلويين، كمراتب الانوار المتفاوتة كما فى النظم.

وقد اشرنا في هذا البيت الى قولين: احدهما المذهب المنسوب الى ذوق المتألهين القائلين بوحدة الوجود وكثرة الموجود، بمعنى المنسوب الى الوجود. فانتهم قالُوا:

حقيقة الوجود قائمة بذاتها، وهي واحدة ، لا تكثر فيها بوجه من الوُجُوه ؛ وانها التكثر فيها بوجه من الوجود قائمة بذاتها ، واطلاق في المهيّات المنشوبة الى الوجود ؛ وليّس للوجود ، وعلى المهيّات بمّعنى انها المنسوبة الموجود على تلك الحقيقة بمّعنى انها المنسوبة الى الوجود ، وعلى المهيّات بمّعنى انها المنسوبة الى الوجود ، مثل المشمس واللابن والتّامر ونحوها . وهذا المذهب ، وان ارتضاه جمّ غفير ، لكنه عندنا غير صحيح ، لانتهم حيّث قالوا باصالة المهيّة ، يكزم عليهم القول بالثانى للوُجود ، وان في دار التّحقيّق سنخيّن وأصلين .

وامّا نحن فنعتقد ان ذوق التّأله يقتضى سينخا واحداً واصلاً فارداً، الاصالة الوُجود واعتبارية المهية ، اذ الشيئية مُنحصرة فيها ، والامر فى الاصالة يدُور عليها . فاذا بطل اصالة الثانى ، تعيّن اصالة الاوّل . فالمضاف اليه هو الوُجود ، والاضافة اشراقية ، هى الوُجود، والمضاف ايضاً انحاء الوُجودات التي هى المتعلقات بنفسها ، المتدليات بذاتها ، بالمرتبة الغير المتناهية فى شدّة النورية . بل اصطلحنا على تسميتها بالتّعلقات والرّوابط المحرّضة ، لاانتها أشياء لها التعلق والرّبط .

وثانيها قول المتكلّمين المذكور. ولمّاكان هذا القول بظاهره باطلاً ، أردْنا تاويله بارجاعه الى الاوّل ، بتنزيل جميع ماقالوا فى المنهوم على الحقيقة ، بان يكون مرادهم بكون الوُجود منهوماً واحداً كون حقيقته واحدة ، كما فى ذلك المنهب المنسوب الى أذْ واق المتألّهين ؛ ومرُ ادهم بحصصه النجليّات التي لاتستلزم تكثّراً فى المتجلّي الافى النسب ، كما قالوا ، لاتكثّر فى منهوم الوُجود الا بمجرّد عارض الاضافة . وكما ان الحصة نفس ذلك المنهوم الواحد مع اضافة الى خصوصيّة داخلة ب بما هى اضافة ، لا بما هى مُستقلة فى المحاظ ، ١٨ لانها حينئذ تصير طرفاً. وهذا خلف كذلك مُعنونها ، أعنى الحصة الحقيقية التي هى نفس حقيقة الوُجود مع اضافة اشراقيّة وتجلّ ذاتى ، بما هى رَبط تحض ، بحيّث لا يخلو فى المحاظ عن الحقيقة .

. و الحصة ممالككتي مُقيَدًا يَجيى، مقصور لضرُورة الشعر، و تَقيَدُ جُزء مُنه من على المحرود الشعر، و تَقيدُ جُزء من عاهو تقيد ، لابماً هُوقيد ، و قيد خارجي . فالحصة لاتغاير نفس الكلي الا بالاعتبار، لان القيد خارج والنقييد ، بما هو تقييد، وإن كان داخلا ، إلا انه امر اعتبارى لاحكم ، ولا نفسه، بل لانفسية له بهذه الحيثية .

### غُرَرٌ في الوُجُود الذَّهنيّ

« للشَّىءِ ، أى المهيّة ، غَيْرِ الكُونِ فِي الأعْيانِ ، وهوالوُجود الّذي يترتب عليه الآثار المطلوبة منه ، « كُونٌ بنفسه ومهيّته . هذا اشارة الى ما هوالتحقيق ، من ان الأشياء تحصل بأنفسها للدّى الأذهان ؛ وهو الوُجود الذي لا يترتب عليه تلك الآثار . لم نقل «فالأذهان» للاشارة الى ان قيام الأشياء بها قيام صُدوري، لاحكولي، كقيام الأشياء بالمبادى العالية ، ولاسيّها مبدأ المبادى .

ثم اشرنا الى وُجوه من الادلة. الاوّل قولنا: «ليحكم إيجاباً ، اى نحكم حُكماً ايجابياً علَى المعدُوم ، أى مالاوُجود له فى الخارج ، كقولنا: «بحرمن زينبق بارد بالطبع »، و « اجتماع النقيضين مغاير لاجتماع الضدّين ». وثبوت شيء لشيء فرع ثبوت

المثبت له . واذ ليس المثبت له هنا في الخارج ، فني الذهن .

• و الثاني قولنا : لانتزاع الشيء في العُمُوم ، اي نتصور مفهومات تتصف

ر بالكلّية والعموم ، بحذف مابه الامتياز عنها . والتّصور اشارة عقليّة ، والمَعدوم المطلق المشار اليه مطلقا . فهي بنَحو الكلّيّة مَوجودة .واذ لَيس في الخارج \_ لان كلّ مايُوجد في الخارج جزئى \_ فني الذهن .

المنافية، كَثُرا - الالف للاطلاق - « مين دُون مُنفَمّاتها ، الكّذي صفة صرف ما ، نافية ، كَثُرا - الالف للاطلاق - « مين دُون مُنفَمّاتها ، العقال العقال أيرَى ، أي يعرف ، « فصرف الحقيقة » مفعول « يرى » كالمادة ولواحقها ، العقال يركى ، أي يعرف ، « فصرف الحقيقة » مفعول « يرى » مدم عليه .

والحاصلان صرف كل حقيقة ، باسقاط اضافته عن كل ماهوغيره من الشّوائب الاجنبيّة ، واحدٌ ، كالبياض ، فانّه اذا اسقط عنه المَوضوعات ، من الثّلج والعاج والقُطن

وغَيْرُها ، واللواحق، من الزّمان والمكان والجهة وغَيرها، ممّا لحقه بالذّات أو بالعرض، كان واحداً ، اذ لاميز في صرف الشَّى ؛ فهو بهذا النَّحْو من الوَحْدة الجامعة لما همُو من سنخه، المَحذوفعنها ماهو من غرائبه، مَوجُود بوُجود وسيع ، واذ ليس في الخارج \_ "
لانه فيه بنَعْت الكثرة والاختلاط \_ فني صُقْع شامخ مين الذّهن .

وهذه الوُجُوه الثّلثة فروقها جليّة ، لان "بَعضها يثبت المطلوب مين مسلك موضوعيّة الموجبة ؛ وبَعضها من مسلك الكلّية ؛ وبَعضها من مسلك الوَحدة ؛ وايضا "بعضها من مسلك التصوّر : ولان مباديها مختلفة ، بعضها من مسلك التصوّر : ولان مباديها مختلفة ، فان مؤنة قاعدة الفرّعية لاتحتاج اليها فيما عدا الأوّل ، بخلاف مبادى الآخرين . فلاوّجه لقول المحقّق اللاهيجي في الشّوارق ، بعد نقل مسلك الكليّة عن المواقف وشرح ، المقاصد ، ان هذا داخل في الوّجه الدّي تمسّك فيه بالحكم الايجابي على المتعدوم .

• وَ الذَّاتُ اى المهيّة، وذاتيّاتها في أنْحَاالُو جُوداتِ الخارجيّة والذَّهنية، عالية

كانت أو سافلة ، حُفظ ، كما اشتهر بينهم ان الذاتي لا يتختلف ولا يتخلف . فهذا حُكم صدقه العقل، ولكن عارضه ونازعه ان مجمع المقابلين منه ، أى من انحفاظ الذات والذاتى، قد لُحظ ، ولزم بنظر العقل أيضاً، وهو محال . . فَحَوَهِمَو مَعْ عَرَض كَيْفَ اجْتَمَع ؟ هذا تعيين للمتقابلين . بيان اللزوم ان الحقائق الجوهرية ، بناء على ان الجوهر من جنس شا وقد تقرر انحفاظ الذاتيات في أنحاء الوُجودات ، كما تسوق اليه ادلة الوُجود الذه هي سيب أن تكون جواهر ، اينا وجدت ، وغير حالة ، حيثا تحققت . فكيف جاز ان يكون حالة ، كما هومذهبهم في الذهن، وهو محل مستغن عنها في وُجوده، والحال من المستغنى عرض .

أم - منقطعة بمعنى بل - كميش تحت مقولة الكيش كل من المقولات التسع قد وقع ؟ هذا اشكال آخر أصعب من الاول . بيانه ان القوم قد عدوا العلم كيفا ، والمتسع قد ووهراً وقد يكون نفسانياً ، والعلم عين المتعلوم بالذات ، والمتعلوم بالذات قد يكون جوهراً وقد يكون كما وقد يكون مقولة أخرى ، فيلزم اندراج جميع المقولات فى الكيف . وانها قلنا: وهذا

أصْعب من الاوّل» ، لأن العرض عرض عام للمقولات التسع العرضية ، لكونه من العروض ، وهو وُجودها في الموضوعات . فليس كثير اشكال في كون الجوهر الذهبي عرضا ، اذ لايصير بنساً له ، بخلاف الكيف ، فانه جنس عال . فاذا كانت الصورة العلمية جوهراً ، كالإنسان والفرس ، او كما او وَضْعاً ، كالسطح او الانتصاب ، لزم ان يكون شيء واحد مندرجاً تحت مقولتين ، وعبنساً بجنسين في مرتبة واحدة بحسب ذاته . واذا كانت كيفاً معسوساً مثلاً ، كالسواد ، لزم أن يكون شيء واحد كيفاً عصوساً وكيفاً نفسانياً معاً . فهذا الاشكال جعل العقول حيارئ ، والافهام صرعئ ، فاختار كل مهرباً .

• فَمَا نَكُمَو الوُجود الذِّهْنِيَّ ، فراراً من هذا ونظائره ، قَوْمٌ من المتكلّمين ، مُطُلْلَقاً ، وانكانبنَحوالشّبح، وجعلوا العلم بالشّيء مجرّدالاضافة . ويُبط لُه العلم بالمتعدوم وعلم النَفْس بذاته .

« بَعْضٌ ، وهوالفاضل القوشجي قياماً بالذ هن من حُصُول فيه \_ في التنكير الذي التنويع اشارة الى مااصطلح عليه \_ فَرَقا. فقال: «ان في الذهن ، عند تصورنا الجوهر، أمرين: احدهما مهية موجودة في الذهن ، وهوم علوم وكلي وجوهر وهوغير قائم بالذهن ناعتاً له ، بل حاصل فيه حصول الشيء في الزمان والمكان ؛ وثانيها موجود خارجي وعلم اوجزئي وعرض قائم بالذهن من الكيفيات النفسانية . فحينئذ لا يرد الاشكال . انتما الاشكال من جهة كون شي واحد جوهراً وعرضاً ، أوعلماً ومعلوماً ، اوكلياً وجزئياً » انتهى. وتصويره انه ، اذا فرض مشكل عفوفاً بمرءات من بلوراو ما من جميع الجوانب، انتهى وهو ذو الصورة ؛ وثانيها شي قائم بالمرءات ، وهو نفس الصورة المنطبعة . فقس عليه مافي مرءات الذهن . هذا منذهبه ، وفيه مافيه .

ا وقيل ، والقائل جماعة من الحكماء، بالأشباح ، لابالأنفس الأشيا انطبعت فالذّهن، فلا يلزم كون شي واحد جوهراً وعرضاً ، او جوهراً وكيفاً ، مثلاً ، لأن بقاء الذّاتى فى نحوى الوُجود فرع بقاء ذكالذاتى. وعلى القول بالشبح ، لايحصل بنفسه وماهيّته

فى الذّهن . وأنْت خبيرٌ بان الوُجوه الدّالة على ثبوت الوُجود الذّهنى ، انّما دلالتها على وُجود حقائق الأشياء ومهيّاتها فى الذّهن، لاما يغايرها فى الماهية ويُوافقها فى بَعض الأعراض، كما لايخنى .

«وقيل ، والقائل هو السّيد السّند صدر الدّين ، انطبعت الأشياء فى الذهن بيالأنهُ أس ، أى بأنفسها وماهيّاتها ، وه في ، أى والحال ان انغس المهيّات ان قلبَسَتْ ، وقد بين مَذهبه هذا القائل بَعد تَمهيد مقدّمة بانّه ، لمّاكانت مَوجوديّة المهيّة متقدّمة على نفسها ، فع قطع النّظر عن الوُجود ، لا يكون هناك مهيّة أصلا . والوُجود الذّهني والحارجي مختلفان بالحقيقة . فاذا تبدّل الوُجود بان يصير المَوجود الحارجي مَوجوداً فى الذّهن ، لا استبعاد ان يتبدّل المهيّة ايضاً . فاذا وجد الشي فى الحارج ، كانت له مهيّة ، امّا جوهر أوكم أو من مقولة أخرى . واذا تبدّل الوُجود ، ووجد فى الذّهن ، انقلبت مهيّته ، وصارت من مقولة الكيف . وعند هذا اندفع الاشكالات ، اذ مدار الجميع على ان المَوجود الذّهني باق على حقيقته الحارجيّة .

اقول: مدار اشكال كونشئ واحد جزئياً وكليّاً ليسعليه. ثم ّ أورد على نفسه ان مذا هوالقول بالشبح. واجاببانه ليس للشئ ، بالنظر الىذاته بذاته، حقيقة معيّنة وبل الموجود الخارجي بحيث ، اذا وجد فى الذهن ، انقلب كيفاً ، واذا وجدت الكيفية الذهنيّة فى الخارج ، كانت عين المعلوم الخارجي . ثم ّ أورد سؤالا ّ آخر ، بانه انتما ليتصور هذا الانقلاب ، لوكان بين الموجود الذهني والخارجي مادة مشتركة ، كما قرّروا الأمر فى الهيولى المبهمة ، وليس كذلك . واجاب بانه انتما استدعى الإنقلاب مادة ، لوكان انقلاب أمر فى صفته أوصورته و وامّا انقلاب نفس الحقيقة بتامها الى حقيقة أخرى ، فلا . نعم ، يفرض العقل لتصوير هذا الانقلاب امراً مبهماً عاماً . هذا مذهب هذا السيّد – قدس سرّه – وهو بظاهره سخيف ، لانه قائل باصالة المهيّة. وانتى للمهيّة هذا ٢١ العرض العريض مع كونها مثار الاختلاف ، وعدم وبُجود مادة مشتركة كما اعترف به العرض العريض مع كونها مثار الاختلاف ، وعدم وبُجود مادة مشتركة كما اعترف به العرض العريض على مراتب

۱۵

فيها أصْل تحفوظ ، وسنخ باق . لكنّه ــ قدّس سرّه ــ لايقول باصالته .

 وقيل ، والقائل هوالمحقق الدواني، بالتشبيه والمشامة - متعلق بمفصحة - \* تَسْمينَة "، أي تسمية العلم بالكيف عنفهم ، أي عن الحكماء ، مُفْصَحَة ، أي مَرويّة . فعند المحقّق ، اطلاق القَوم لَـفظ الكَيّْف على الصّور العلمية من الجَوهر ومن سائر المقولات ، ماعدا الكيف ، انتما هو على المسامحة تشبيهاً للأمور الذَّ هنيَّة بالحقائق الكيفيَّة الخارجيَّة . وامَّا فيالحقيقة ، فالعلم ، لمَّا كان متَّحدا بالذَّات مَع المَعلوم بالذَّات ، كانَ مِن مَقولة المَعلوم . فان كان جوهراً ، فجَوهر ، وان كما فكم ، وان كيفاً فكيف ، وهكذا . فلا يلزم اندراج شي واحــد تَحت مقولتين . وامّا جوهريّة شيء واحد وعرضيّته ، فلَيسفيه، عنده، اشكال ، لأنَّ العرض ، كمامرَّ ، منالعروض ، وهوالحُلُول ، وهو نحوُّ منالوجود ، والوجود لَيس ذاتيًّا للمهيَّة ، فمُفهومُ العرض يَصدق على المقولات العرضيَّة وعلى الجَّوهر الذَّهني، صدقالعرضالعام على المُعروض. ولامنافاة بين كون الشَّيء جوهراًّ أ ذهنيَّــةً ، بِمَعنى انَّه مهيَّة ، حقَّ وجودها في الأعبان انالايكون في المَوضوع ، وبَين كَونه عرضاً خارجيًّا ، لافي مقام ذاته . \* بِحَمْل ذات ، أى بالحمل الاولى الذّاتى ، صُورَة علمية من كلّ ممكن

مَقُولة منالمقولات ، جوهر أوكم أوكيف أو غيرها . وامتابالحمل الشائع ، فهى كيف ، ولامنافاة لاختلاف الحمل ، كما ان الجزئى جزئى باحد الحميلين ، وليس بجزئى بالآخر . ولذا اعتبر في التناقض وحدة الحمل ايضاً وراء الوحدات الشمانية . وهذا طريقة صدر المتألهين قدس سره . فقال في مبحث الوجود الذهني من الاسفار ان الطبائع الكلية العقلية ، من حيث كليتها ومعقوليتها، لاتدخل تحت مقولة من المقولات ؛ ومن حيث وجودها في النافس، أي وجود حالة أو

ملكة ، فى النَفس ، تصير مظهراً أو مَصدراً لها ، تَحت مقولة الكَيف . ثمّ شرع ــ قدّس سرّه ــ فى سَدّ ثغوره ، بما خُلاصته: ان الجَوهر ، وان اخذ

1 1

في طبيعة نوعه ، كالانسان. وكذا الكم في طبيعة نوعه ، كالسطح ، فقد حددا بما اشتمل عليهما ، وكذا في بواقي الاجناس والأنواع . كيف ؟ ولو لم تؤخذ فيها ، لم يكن الاشخاص ايضاً جواهر أو كميات أو غيرهما ، بالحقيقة ، وبالحمل الشائع ، مع انها كذلك. لكنة غير مجد، لان مجرد اخذ مفهوم جنسي في مفهوم نوعي لا يُوجب اندراج ذلك النوع في ذلك الجنس ، كاندراج الشخص تحت الطبيعة ، ولاحمله شائعاً عليه ، اذ لم يكن أزيد من صدق ذلك الجنس على نفسه ، حيث لا يُوجب كونه فرداً من نفسه . حيث لا يُوجب المطبيعة المندرج فيها ، كما يقال: السطح كم متصل قار منقسم في الجهتين . فيكون السطح ، باعتبار كميته ، قابلاً للانقسام ، وباعتبار اتصاله ، ذاحد مشترك ، وباعتبار قراره ، ذا اجزاء مجتمعة في الوجود . وترتب الاثار مشروط بالوجود العيني ، كما في الشخص الخارجي من السطح . واما طبيعة السطح المعقولة ، فكليترتب عليها تلك الآثار ، كما لا يخنى . نعم ، مفاهيمها لا تنفك عنها .

اقُول: الملاككل الملاك فيماذكره – قدّس سرّه – اعتبارية الماهيات المعبّر عَنها بالكلّيات الطبيعيّة. فهى، مع قبطع النّظر عن الوجود، ليَستَت آلا مَفهوم الجوهر أو مَفهوم الكم وغيرهما، لاحقائقها؛ وكذا فى انواعها. والوجود، وان لم يكن جوهراً ولاعرضاً، لكنّه مابه ظهور المهيّات وآثارها.

إن قُلت: تلك المهيّات، وان لم تكُن مَوجودة بالوجود الخارجي، لكنها مَوجودة بالوجود الخارجي، لكنها مَوجودة بالوجود الذّهني ، لان الكلام في الكلّي العقلي ؛ قُلتُ : نَعم ، ولكن هذا الوجود لها تبعاً وتطفّلاً ، لان هذا الوجود للنّقس حقيقة ، ومابه يترتّب على المهيّات آثارها هوالوجود الخاص . وهذا نظير المهيّات والأعيان الثابتة في نشأة العلم الرّبوبي ، حَيث انّها ، مع وجودها تبعاً لوجود الأسماء والصّفات ، معدومات ، بمَعنى الماتها ليستتموجودة بوجوداتها الخاصة الخارجيّة . فليس ، في ذلك المقام الشامخ حيوان واندان ولاعقل ولانفس يتصدق عليها عنواناتها بالحمل الشائع .

1 7

۱۵

إنقلت : فعلى هذا ، لم يكن للشيء نحوان من الوجود ؛ قُلت أ : قد اشرنا الى الوجود الذّ هني لها تبعاً. وادلة الوجود الذّ هني لا تثبت أزّيد من هذا . وقد أوْرَدنا، في تعاليقنا على الأسفار ، ان ماذكر يصح في كلّيات الجواهر والأعراض الّتي في العقل، واما الصورة الجزئية التي في الخيال من الأنسان ، مثلاً ، فهو جوهر وانسان بالحمل الشّائع . وناهيك في ذلك قولهم : ان لكل طبيعة افراداً ذهنية . والفرد مصداق الطبيعة بالحمل الشّائع .

والجواب انه لايتفاوت الأمر ، فان هذا الوجود ايضاً ليس وجود الطبيعة. فذلك الانسان الله في الخيال ليس فرد الانسان ولاالجوهر ؛ بل ذلك الوجود ايضاً اشراق من النفس وظهور له ، كما في ذلك الوجود الإحاطى الله في المكلى العقلى. والمهية قد علمت حالها . و بالجملة ، صحة هذه السلوب على وجود تلك الصور العلمية ، لانها فوق الجوهرية وغيرها ، لا لانتها دونها .

إن قلت: اذا كانت المقولات المتقولات كيفاً بالذ ات، كان مفهوم الكيف مأخوذاً فيها ، كأخذ كل طبيعة فى فردها ، ومفاهيم المقولات أيضاً اما نفسها أو جُزءها ، فلزم اجتماع المتقابلين . واذا كانت كيفاً بالعرض ، كما قال فيا بعد هذا الكلام ، فلابلا أن ينتهى الى ما بالذ ات. فما هذا الكيف بالذ ات ؟ فان كان الوجود كما فى قبارة تلميذه فى الشوارق ، كما فى قبارة تلميذه فى الشوارق ، فالوُجود ليس بجوهر ولا عرض . قلنا : وجود تلك المهيّات كونها وتحقيقها . وليس المراد من قوله «من حيث وجودها » ذلك الوجود ، بل لعله وجود خاص وليس المراد من قوله «من حيث وجودها » ذلك الوجود ، بل لعله وجود خاص لهمهية خاصة ، هى ماهية العلم . [و]ذلك الوجود الخاص ظهورها على النفس ، وهذا كمال ثان لوجود تلك الصور ، ووجود آخر ، لان وجودها فى الخارج كان متحقيقا ، ولم يكن هذا الوجود . فهية العلم كيف بالذ ات ، وتلك الصور المعلومة كيث بالعرض .

ولكن بَعد اللتَّياو الَّتي ، لَسَتُ أَفتى بكون العلم كيفاً حقيقة ، وان اصرَّ

هذا الحكيم المتأله عليه في كتبه. لان وجود تلك الصّور في نَفْسه ووُجودها للنّفسواحد. ولَيْس ذلك الوجود والظهور للنّفس صفيمة تزيد على وُجودها، تكون هي كيفاً في النّفس لان وُجودها الخارجي لم يَبنْ بكلّيته، ومهيّاتها في انفسها كلّ من مقولة خاصّة، وباعتبار ووُجودها الذّهني، لاجروه رولا عرض. وظهورها لدى النّف سلي سوى تلك المهيّة وذلك الوُجود، افظهور الذّيء ليس امراً ينضم اليّه، والله لكان ظهور نقسه، وليس هنا امر آخر، والكيف من المحمولات بالضميمة. والظهور والوُجود للنّف ، لو كان نسبة مقولية، كان ماهيّة العلم اضافة، لاكيفاً. واذا كان اضافة اشراقيّة من النّف ، كان وجوداً. فالعلم نور وظهور، وهما وُجود، والوُجود لينس مهيّة.

فالحق ان كون العلم كيفاً ، او الصور المعلومة بالذات كيفيات ، انها هو على السبيل التشبيه. فكها ان في ش الله المقدس ، اعنى الوُجود المُنبسط ، لاجوهر ولاعرض، ومع ذلك انبسط على جميع ماهيات الجواهر والأعراض ، وكذا فيضه الاقدس الذى يظهربه بوح دنه كل التعينات فى المرتبة الواحدية ، لاهو كيف ولاالتعينات ، فكذلك السراق النفس المنبسط على كل المهيات المعلومة لها ، ليس مجوهر ولاعرض ، فليس كيفاً ، وهو علم ، ولا الماهيات المنبسط عليها اشراقها كيفيات ، وهى معلومات .

وبالجُملة ، اخذت من كل مذهبي صدر المتألمة بن والمحقق الدّواني شَيْئاً، وتركت مُ السَّنَاً. امّا المأخوذ من الاوّل، فكون الصّور العلمية بالحمل الاوّلى مقولات، لابالشائع. وامّا المنزوك، فكونها كيفاً بالشّائع. وامّا المأخوذ من الثّانى، فكونها كيفاً تشبيهاً. وامّا المتروك، فكونها مندرجة تَحْت المقولات حقيقة، فجوّه ها جوّه هرحقيقى، وكمها كمحقيقى، المتروك، فكونها مندرق أن المترون الصّور العلمية كيفاً بالشّائع. وليعذرنى اخوانى فى الخروج عن طور هذا الشّرح من الاختصار، لكون هذه المسالة مين العويصات.

\* وَحُدْ تَنُهَا أَى وَحُدْة الصَّورة المعقولة بالذّات مَع عَاقِيلٍ مَقُوْلَة ومعتقدة ٢١ لفرفوريوس الذى هومن اعاظم المشائين. والمعتمد فى اثبات مطلبه مانقل عن اسكندر، من باب اتّحاد المادّة والصُورة ؛ فانّ النّفس فى مقام العقل الهيولانى مادة المعقولات ، وهى صورله. واماً مسلك التضايف الذي سلكه صدر المتألمين في المشاعر وغيره، لاثبات هذا المطلب ، فعيرتام ، لما ذكرنا في تعاليق الأسفار.

وممّا يُويّد ذلك المطلب، هو ان الموجود فى الخارج والموجود فى الذّ هن توامان يرتضعان بلبن واحد. فكما ان معنى الموجود فى العين لينس ان العين شى وزيد الموجود فيه شى تخر، كالظرّف والمنظروف، بك معناه ان وُجوده نفس العينية، وانه مرتبة من مراتب العين ، فكذلك لينس معنى الموجود فى الذّ هن ان الذّ هن اى النفس الناطقة، شىء، وذلك الموجود فيها شىء آخر، بل المراد انه مرتبة من مراتب النفس ثم ان مراد القائل باتتحاد المدرك مع المدرك بالذّات لينس نحو التجافى عن المقام المدركات منطوية فى وُجود ذلك المدرك بنحو أعلى، كانطواء العقول التفصيلية فى العقل البسيط الاجمالي. وثانيها فى مقام الوحدة فى الكثرة ، بمعنى ان المدرك نوره الفعلى انبسط على المدركات بلاتجاف عن مقامه الشّامخ . بل كل مدرك متحد مع المدرك فى مرتبة الظهور به فالمتخبّل مع النّفس فى مرتبة الخيال، وهكذا حتى المعقول متّحد مع المعرك فى مرتبة الظهور فالمتخبّل مع النّفش فى مرتبة الخيال، وهكذا حتى المعقول متّحد مع العقل فى مرتبة الظهور فالمتخبّل مع النّفش فى مرتبة الخيال، وهكذا حتى المعقول متّحد مع العقل فى مرتبة الظهور فالمتخبّل مع النّفش فى مرتبة الخيال، وهكذا حتى المعقول متّحد مع العقل فى مرتبة الظهور

بالمَعقولات المرسلة المحيطة، لامعه في مرتبة السّروالخني. فبالحقيقة المدرك متّحد بالنّور الفعلى للمدرك في الثّاني، ولكن ذلك النّورالفعلى، لمّا كان كالمعنى الحرفى بالنّسبة الىذات المدرك، لاقوام ولاظهورله اللا بوُجُوده وظُهوره — وبنيْن المراتب أصل محفوظ "وسنخ" باق كالنّفْس — يقال اتحد المدرك بالمدرك. وفي الموضعيّن، ذلك الاتتحاد بحسب الوُجُود. وامّا المفاهم فهي منارالمغايرة وعليهامدارالكثرة.

### غُرَرٌ فِي تَعْرِيفِ الْمَعْقُولِ الثَّانِي وَبَيَانِ الْإِصْطِلَاحَيْنِ فيهِ

و إن كان الاتصاف كالعُروض اى الاتصاف بالمَعقول وعروضه، كاتصاف الانسان بالكلّية وعُروضه، كاتصاف الانسان بالكلّية وعُروضها له، كلاهما في وعقلك فالمُمعقول بالثّاني أى بلّفظ الثانى، والمراد بالثانى ماليّس فى الدرجة الأولى ، نظير الهيولى الثّانية. ثمّ هومتعلّق بقولنا صفى الياء للإطلاق ، فانتها تلحق اذاكان الرّوى مكسوراً ، والسّاكن ايضاً ملحق به ، لانته يحرك بالكسر . فخرج من البيّت تعريف المعقول الثّانى انته العارض الدّى عروضه للمعروض واتّصاف المعروض المعروض التّصاف المعروض به كلاهما فى العقل .

ثمَّ بعدالفراغ عـَن بيان مفهوم المعقول الثَّـانى باصطلاح المنطقي ، اشرنا الى رسمه

- بِ اصطلاح الحكيم بقَولنا ، بِ مامنعلتى ؛ «رسم » فى آخر البَيْت، أى رسم أيضاً بعارض عُمرُ وُضُهُ ُ بعَقَالِينا، أى فى عَقَالنا، متعلّق بقولنا ارْ تُسيم سواءكان اتّصافه ، فى العَيْن أو فيه، أى فى عَقَالنا اتّصافُه، أى الاتّصاف به، فهوُ من باب الحَذف والايصال، رُسيم .
- \* فالمنطقى أى المَعقول الثّانى المَنطق هو الاوّلُ من الرَّ سَمَيْن كالمُعرِّف وسائر ١٢ مَوضُوعات مسائل المَنطق، كالنّوعيّة والجنسيّة والدّانيّة والعرضيّة والقضيّة والقياس ؟ فعروض المعرفيّة للحيوان النّاطق بالنّسبة الى الانسان واتّصافه بها فى العَقْل ، لانته فى
- فعروص المعرفية للحيوال الشاطق باللسبة الى الاسال والصافة بها في العقال ، لا مه في الخارج والمالياطق، لاوَ صُف معرفيته. الخارج والخارج والخارج والخارج والخارج والخارج والخارج والخارج والخارج والخريقة والمخارج والخريقة والمخارج والمخارج والمحرفية والمخارج والمحرفية والمخارج والمحرفية وا
  - مثانيهماأى ثانے الرَّسمَين مُصُطْلَحٌ للِفلسفى وهواعم من الأوّل. وتوضيحُ المقام ان العارض ثلثة أقسام: عارضٌ يكون عُرُوضُه للمعروض واتّصاف المَعروض به في
  - الخارج ، كالسّواد. وظاهر انّه مَعقُول اوّل بكلا الاصطلاحيَنْ. وعارضٌ فيه كلاهما ٨ في العقل ، كالكلّبة . وعارضٌ فيه كلاهما ٨ في العقل ، كالكلّبة . وعارضٌ عُروضه في العقلْ، واكنّ الاتّصاف به في الخارج ، كالأبوّة . فانتها، وإنْ لم يحاذيها شَيء في الخارج كالكلّبة ، لكن اتّصاف الاب به في الخارج . وكلاهما

متعثقه ل ثان.

والاوّل المتعقوديه من القضايا قضية وذهنية ، والثّانى المتعقود به منها قضية حقيقية .
ووجه التَّسمية على الأوّل ظاهر ، لانته اذا عقل عارضا لا يعقل اللا عارضاً لمتعقول آخر ،
وامّا على الثّانى ، فلانه مالم يتطرق تحليل العقل ولم يعقل معروض اولا ، لم يعقل عارض ثانياً .

« فمثل شُبَيتة أو امكان ، مع شوّلول ثان جا بمعنى ثان يعنى اذا عرفت عقد الاصطلاحين في المعقول الثّاني ، لا تختلط ، كما خلط بعضهم ، الاصطلاحين في فهم كلام العلامة الطّوسي رحمة الله عليه . فانه حيّث قال : الجوهرية والعرضية والشيئية وغيرها من المعقولات الثّانية ، اراد المعنى الثّانى ، وتوهم ذلك البّعض ان لامعنى له اللا المنطق ، فقد حقى كلامه . ثمّ ان "تصاف الثي "الخاص بالشيئية العامة في الخارج ، ولكن عروضها له في الذّهن ، واللا لزم التسلسل ، وان لا تكون من الامور العامة . وكذا اتصاف المهية الخارجية بالا مكان في الخارج ، ولكن عروضه لها في الذّهن ، اذلا يحاذيه شي "في الخارج، لكونه سكّب الضرور تيئن، ولان لازم المهية اعتبارى ؛ وايضاً لوكان عروض الامكان للمهية في الخارج ، لزم اما التسلسل ، وان الخلف ، وامّا خلو الشي عن عملواد الثلث .

لكونه سكتب الضرور تيئن، ولان لازم المهية اعتبارى ؛ وامّا خلو الشي عملواد الثّلث . والتوالى بأسرها فاسدة .

## غُرَرٌ فِي أَنَّ الْوُجُودَ مُطْلَقٌ وَمُقَيَّدٌ وَكَذَا الْعَدَم

. إنَّ الوُجُودَ مَعَ مَفَهُوم العَدَّم ، كُلاً ، مفعول مقدّم ، مين اطلاق وتقييد

قسم. فالوُجود المطلق ماهو المحمول في الهلية البسيطة ، كالانسان مَوَجود؛ والمقيد ماهو المحمول في الهلية المركبة كالانسان كانب. ورفع هذين عدم مطلق ومقيد. وفي تخصيص العدم باضافة لفظ المفهوم اشارة الى عدم اختصاص هذه القسمة في الوجود بمفهومه، بل جارية في حقيقته ، كما هوم صطلح أهل الذوق. فيطلقون الوجود المطلق على مالا يكون محدوداً بحد خاص ، وهو حقيقة الوجود التي هي عين حيثية الاباء عن العدم وعين منشأية الآثار، الجامع لكل الوجودات بنحو أعلى وابسط ، والمقيد على المحدود.

### غُرَرٌ فِي أَحْكَام سَلْبِيَّةٍ لِلْوُجُود

منها انه «ليس الوُجُودُ بحروهرا الجوهرمهية ، اذا وجدت فى الخارج كانت لا فى الموضوع ، والوجود ليس بمهية ؛ ولاعرض . وقف المنصوب بالسكون لغة . وسلب العرضية لأجل أن لاموضوع له . كيف ، والموضوع منتقوم بالوجود ؟ نعم مفهومه عرض ، أى عرضى بمعنى الخارج المحمول ، لا المحمول بالضميمة «عنداً عتبار ذاته ، أى ذات الوُجود ، بل ألم بعض ، أى بتبعية المهيات الجوهرية والعرضية . فيكون الوُجُود الخاص جوهرا بلا يعن عرضيتها ، لا بعرضية اخرى . بل يلحق بعين عرضيتها ، لا بعرضية اخرى . بل يلحق الوجودات الخاصة أحكام اخر للمهيات ، لكن بالعرض .

ومنهاانه و لاشي عضد ه ، لان الضد ين أمر ان و بُدُوديان يتعاقبان على موضُوع واحد ، وبينها غاية الخلاف ، ويكونان داخلين تحت جنس قريب . والو بُجُود ليس وجوديا ، بل نفس الو بُجود ، ولام وضوع ولاجنس له ، ولاله غاية البُعدوالخلاف مع شي . ولذا تخلية الم نفس الو بُجود ، ولاما ماثله ، لان المثلين هما المتشاركان في المهية ولوازمها ، والو بُجود لامهية له نوعية أوغيرها ، بل لاثاني له ، فضلاعن الضد والند ، اذلاميز في صرف الشي .

• و منها انه ليس جُزء لشيء، ركب منه ومن غيره، تركيباً حقيقياً له و حدة حقيقية ، لان اجزاء المركب الحقيقي يجب أن يكون بعضها حالاً في البعض، بل بعضها مُنفعلاً عن البعض، كما في الممتزجات. والحلول والانفعال على حقيقة الوجود غير جائزين.

فكليًا فرضته ثانياً له فهوهو ، لاغيره .

الكل والتسلسل، نني جُزئيته للمهيّة ، وهمهنا مُطلق. وكذا الاجُزء لله . ولاتحاد الكل والتسلسل، نني جُزئيته للمهيّة ، وهمهنا مُطلق. وكذا الاجُزء لله .

ثم لم الكان وجه السلوب الآخر ظاهراً، لم نتعرّض له بخلاف هذا. فاشرنا الى وجه الله عنه ـ حتى يلزم منه سلب الأجزاء الخارجية، أعنى المادة والصورة،

فانتها مأخذا الجنس والفصل، بل عينها، والتفاوت بالاعتبار؛ ويكزم منه سكبالأجزاء المقدارية، لان المقدارمن لوازم الجسم. واذلامادة وصورة، فلاجسم ولامقدار بقولنا: ماذ قليب الفصل المقسم للوجود مقومًا له وأو القوام ،اى التقوم والتألف، من نقيض ،أو مما هو في قو ةالنقيض ،لزما. بيان ذلك انه الوكان لحقيقة الوجود جنس و فصل فجنسه أما الوجود ، فيلزم الاول ،اذ قد تقرران كلا من الجنس والفصل عارض للآخو، وحاجة الجنس الى الفصل ليس في قوام ذاته ومهيته، بل في تحصله. ولذا فالفصل بالنسبة الى الجنس مقسم ، لا مقوم ، وذلك انها يتصور في الجنس الذي مهيته غير الوجود، واما الجنس الذي هو عينه، ففيدانيته مفيد مهيته. وهذا هو القلب الذي ذكرنا. و بمثل هذا البيان ليس الوجود، والغير هو العدم ، أو المهيتة ، وهذا هو الطبيعة النوعية النسبة . واما غير الوجود، والغير هو العدم ، أو المهيتة ، وهذا هو اللازم الثاني .

# غُرَرٌ فِي أَنَّ تَكَثَّرَ الْوُجُودِ بِالْمَهِيَّاتِ وَأَنَّهُ مَقُولٌ بِالْمَهِيَّاتِ وَأَنَّهُ مَقُولٌ بِالتَّشْكِيك

بيكترة المتوضوع، والمراد به مايقابل المحمول و مصداقه المهية، قد تكترا أى الوجود، والا، فالشيء بنفسه لا يتنتى ولا يتكرر. و كونه أى كون الوجود مشكلكا قد ظهرا، أى سابقاً عند قولنا: الفهلويتون الى آخره . ثم لما خرَج من هذا البيتان فى الوجود كثرتين: احديها كونه انساناً وفرساً وشجراً وحجراً وغير ذلك ، والثانية كونه مقدماً ومؤخراً و شديداً وضعيفاً ونحو ذلك ، اردنا أن نبين ان التكثر على الوجه الثانى ليس تكثرا فى الحقيقة ، ولاينتلم به وحدة الطبيعة المشككة. فقلنا من رأس : والمعين بين كل شيئين ، إما بتمام الذات ، كالاجناس العالية وأنواعها كل مع الآخر و أو بعضيها ، أى بعض الذات ، كالانسان والفرس، أوجاء ألميز بمنفصمات وعوارض غريبة ، كزيد وعمرو.

والمشّائون حَصَروا أقسام التّايز في هذه الشّلنة، ولم يتفطّنوا بقسم رابع تفطّن به الاشراقيّون، كما قُلنا: « بالنقص والكمال في أصل المهيّة الواحدة وسنخها، بأن يكون النّاقص والكامل كلاهما من تلك الحقيقة « أيضاً يَجُوزُ عِنْدَ الطّائفة الاشراقيّة كما بيّنا في حقيقة الوُجود. فالمَيزبين هذا النّاقص وهذا الكامل ليس بتمام ذاتيها، بأن يكون مهيّتين، ولابالفصول، اذكانا بسيطين، ولابالعوارض، واللا، لكان متواطئاً، هذا خلف؛ بل بكمال من نفس الحقيقة، ونقص كذلك بأن يكون النّاقص والكامل ممتازين بتمام ذاتيها البسيطين، لا بأن يكونا مهيّتين، بل بأن يكونا مهيّة واحدة مقولة بالتشكيك. فالخطّان المتفاوتان بكماليّة الخطّ ونقيضه، مازاد به احدهما على الآخر هوكما ساوى به في الحقيقة.

و كما علمت ان الوُجود مشكّك، فاعلَم ان م كُلُل المَفاهيم والمهيّات، حتى مَفْهوم الوجود، من حيّث هو، لامن حيّث الحكاية عن المعنون ، عملى السّواء و في نقى تشكيك عنها عملى الآنداء باجمها من الأوّلية والآخريّة ، والأولويّة وخلافها ، والأشدّية والأضعفيّة ، والأزيديّة والأنقصيّة ، والأكثريّة والأقليّة.

# غُرَرُ فِي أَنَّ الْمَعْدُومَ لَيْسَ بِشَيءٍ وَشُرُوعٌ فِي بَعْضِ أَحْكَامِ الْعَدَمِ وَالْمَعْدُومِ

ما أى مهية ، لَيْسَ مَوجُوداً يَكُونُ لَيْسا صرفاً ؛ فَلَيْس ثابتاً قبل وُجوده أيضاً ، خلافا للمعتزلة ، حَيث يقُولُون ان المهية في حال العدم ثابتة ، ولَيْسَت مَوجودة بوَجَهْ من الوُجُوه .

• قَدْ سَاوَقَ الشَّيءُ ، أَى المهية ، لَدَيْنا ، معاشر الحكاء ، الأيْسا – الألف للإطلاق – والأيس هو الوُجُود. • لكِن جَعَلَ المُعتزليّ الشُّبوت عَمّ أَى اعمّ • مِن الوُجُود ومن النَّفي الْعَدَم ؛ أَى وجَعَلَ العدم اعمّ من النَّني. فالمعدوم أَى المهيّة المكنة ، عنده ، ثابت ، وليش بمتوجُود ، وكذا ليش بمننيّ . والمَعدومُ الممتنع ، عنده ، مننيّ ، وليش بثابت. والفطرة السّليمة تكني في مؤنة ابطال هذا القول .

ثم ان بعض المعتزلة قال بتحقق الواسطة بين المتوجدُود والمعدوم، وسمّاها حالاً، وأطلق عليها النّابت، وبننى الواسطة بين النّابت والمننى؛ كما قلنا: • في النّفى والنّبوت يمنفى المُعتزلى وسَطا. • وقولُهم بالحال كان شَطَطا. أى عدولاً عن الصرّاط المستقيم. • بصفة الموجدُود، لاموجدُود، كانت تلك الصّفة، ولامعدومة كانت ، محددُودة ومعرّفة عندهم بصفة كانت ، محددُودة ومعرّفة عندهم بصفة كذا [و] كذا. فقولم «صفة» ارادوا بها المعنى الانتزاعى القائم بالغير، مثل العالمية والقادرية والابوة وسائر الاضافات، لا المعنى القائم بالغير مطلقاً، كما هو معناها المتعارف عند المتكلمين. فالنّذات المقابلة للمعنيين ايضاً له معنيان. واحترزوا باضافة الصّفة الى الموجدُود عن صفات المعدوم، فانتها صفة للنّابت، لا للموجدُود، وبقولم «لاموجدُودة» عن الصفات الوُجرديّة للموجدُود، وبقولم «لاموجدُودة» عن الصفات الوُجرديّة للموجدُود، وبقولم «لاموجدُود، وبقولم «لاموديّة عن الصّفات السّلبيّة. فبق في الحدّ مثل الانتزاعيّات

واعترض الكاتبى على هذا الحدّ بانه لايصح على مذهب المعتزلة ، لانهم جعلوا الجوهرية من الاحوال ، مع انها حاصلة للنذات في حالتى الوُجُود والعدم . واجاب عنه شارح المواقف بان المراد بكونه صفة للموجود أن يكون صفة له فى الجملة ، لاانه يكون صفة له دائماً . وأيضاً هذا على مذهب من قال بأن المعدوم ثابت ومتصف بالأحوال حال العدم . واماً على مذهب من لم يقل : المعدوم ثابت ، اوقال به ولم يقل باتصافه بالأحوال ، فالاعتراض ساقط عن أصله .

ثم "اشرنا الى بُطلان هذا القول بقولنا: « نَهْ يُ تُبُوت " امّا من قبيل التعداد، وامّا من قبيل التعداد، وامّا من قبيل اسقاط العاطف للضرورة – معهما، أى مع العدوم والوُجود، مُوادفة عقلا واصطلاحاً ، كماهما كذلك لغة وعُرفاً. افراده على تقدير العطف باعتباركل واحد، وتأنيثه باعتبار ان المصدر جائز الوَجْهين، ويحتمل أن يكون المرادفة مصدراً ؛ اى النتى والثبوت يصاحبها المرادفة مع العدم والوُجُود. والحاصل انه كما ان الواسطة بيّن المنفى والثابت غير معقولة ، كذلك بين المعدوم والموجود للترادف.

«و تشبهات خصمنا فى باب الحال، بل فى باب ثبوت المعدوم ، مرزيقة مردودة . فن شهات ثبوت المعدوم آنة مخبر عنه ، وكل مخبر عنه فهو شي . والجواب ان المكراد بالمكوضوع فى الصغرى ان كان المعدوم المطلق ، فلا يخبر عنه ؛ وان كان المعدوم فى الخارج ، فالاخبار عنه لو بُحود فى الذهن . ومن شهات اثبات الحال ان الو بحود ليس بموجود والا تسمف والالساوى غيره فى الو بحود ، فيزيد و بحود ه عليه ، ويتسلسل ؛ ولا بمتعدوم ، والااتتصف بنقيضه . والجواب من و بحوه : الأول ان الو بحود موجود ، ولكن بنقس ذاته ؛ والثانى ، انه متعدوم ، بمعنى انه لكس بذى و بحود ، ولا يتصف بنقيضه ، لان نقيض الو بحود هو العدم او اللا و بحود ، لا المتعدوم او اللا مروجود ، والثالث النقض بو بحود الواجب تعالى ؛ والرابع قلب الدليل عليهم ، لان الو بحود لو كان حالا ، والحال صفة للموجود ، لزم ان يكون المهية قبل الوجود مروجودة ، ويتسلسل ، اللهم "الا أن يقال انه صفة للموجود ، لزم بهذا الو بحود ، أو يقال الو بحود عندهم انتزاعي "، والحال صفة انتزاعية ، والا تتصاف بالصفة الانتزاعية لا يستلزم للموصوف تقدم اللو بود .

ومنها ان الكلتى الدّنى له جزئيات متحققة فى الخارج، كالانسان، لينس بموجود، والا، لكان مشخصاً لاكليّاً، ولا بمتعدوم، والا، لما كان جزء لموجود كزيد. والجواب ان الكلتى متوجود في قولكم: فيكون مشخصاً قلنا: الطبيعي لايأبي عن الشتخصية ، فانه نفس الطبيعة التى يتعرضها الكليّة فى نشأة الذهن ، ولاستيماً انه اللابشرط الذى هو مقسم للمطلقة والمخلوطة والمجرّدة . أونقول انه متعدوم، ولايلزم تقوّم المتوجود بالمعدوم، لانه ليس جزء له فى الخارج .

ومنها ان جنس المهيّات الحقيقيّة العرضيّة ، كلونيّة السّواد ، ليس بمـّعدوم ، والا، لتقوّم الموجود بالمعدوم ؛ ولا بموجود، والا، لزم قيام العرض بالعرض، لان التّركيب الحقيق على قيام الاجزاء بعضها ببعض. والجوابُ ان الأعراض بسائط خارجيّة، فلاتقوّم فيها في الخارج حتى لوكانت اللّونيّة معدومة في الخارج ، لزم تقوم الموجود بالمعدوم . وايضاً قيام العرض بالعرض جائز .

## غُرَرٌ فِي عَدَم ِ التَّمَايُزِ وَالْعِلِّيَّةِ فِي الأَعْدَام

والممين في الأعدام من حيث المعدم وهو ،أى المميز ، لها،أى الأعدام ، الأبوهم ، أى فى وَهم ، تُو تسم تلك الأعدام . وارتسامها فى الوهم باعتبار الاضافة الى الملكات ، فيتصور ملكات متايزة وو بودات متخالفة ، وتضيف اليها مفهوم العدم ، في خصل عنده أعدام متايزة فى الأحكام . واما مع قطع النظر عن ذلك ، فلايتميز عدم عن عدم ، والا لكان فى كل شى أعدام غيرمتناهية . « كذاك في الاعدام لاعلية حقيقية ، وان كانت لعدم فى عدم ، وإن بها ، أى بالعلية ، فاهوا ، أى نطقوا ؛ كقولم : عدم العلة علة لعدم المعلول ، فتقريبية ، أى قول على سبيل التقريب والمجاز ؛ فان عدم العلية عليها بتشابه الملكات . فاذا قيل : عدم الغيم علة لعدم المطر ، فهو باعتبار ان الغيم علة للمطر ؛ فبالحقيقة ، قيل : لم يتحقق العلية التي كانت بين الو بحودين . وهذا الغيم علة المطر ، فبالحقيقة ، قيل : لم يتحقق العلية التي كانت بين الو بحودين . وهذا كما يجرى أحكام الموجبات على السوالب فى القضايا ، فيقال سالبة حملية أو شر طية مئتصلة أو منفصلة أو غيرها . كل ذلك بتشابه الموجبات .

### غرَرُ فِي أَنَّ الْمَعْدُومَ لَايُعَادُ بِعَيْنِه

اختلفوا فی جواز اعادة المتعدوم وعدمه. فأكثر المتكلّمین علی الاوّل، والحكماء وجماعة من المتكلّمین علی الثّانی ، و همُوالحقّ، كما قلنا انّ به إعاد ته السُمتعدوم بعینه بعد فان محل النزاع اعادته مع جمیع مشخّصاته وعوارضه – فهی میملًا امتنعا . فلا تكرار فی تجلّیه تعالی و فی کل آن له شأن جدید لیّس كمنله شی .

وفى كلّ شيّ له آية تدلّ علي انّه واحد

« وبَعْضُهُ مُم، كالشّيخ الرئيس، فيه، أى فى الامتناع، الضَّرُورَةَ والبداهة ادَّعَى. واستحسن الامام الرازى دعوى الضّرورة.

والقائلون بنظرية المطلق استدلّوا عليه بوُجُوه: منها مااشرنا اليه بقولنا. • فإنّه ، الضمير للشأن ، عملى جوازها ، أى على تقدير جواز الاعادة ، حتم ﴿ في الشّخْصِ المعاد تَجُونِز ُ تَحَلَّلُ الْعَدَم ، وهو بديهى البطلان. كيف؟ وهو تقدّم الشي على نفسه

11 بالزمان ، وهو بحذاء تقدّم الشي على نفسه بالذّات.

و ومنها انّه على تقدير جواز الاعادة ، جاز أن يُوج مَد ما يُماث لُه ، أى يُهاث ل المعاد من جميع الوجوه ، مُستأنفاً ، اى ابتداء ، لان حُكم الأمثال فيا يجوز وفيا لا يجوز واحد، من جميع الوجوه ، مُستأنفاً ، اى ابتداء ، لان حُكم الأمثال فيا يجوز وفيا لا يجوز واحد، والحال ان سملب ميز يُبط له ، أى يبطل أن يوجد مثله ابتداء . و وجه عدم الامتياز بينها ان المفروض اشتراكها في المهبة وجميع العوارض ، فلم يكن احدهما مستحقاً لان يكون معاداً لشيء ، والآخر لان يكون حادثا جديداً ، بل اماان يكون كل واحد منها معاداً يكون معاداً لهيء ، وكان الوجود جائزاً ، وكان الوجود كأمر طارعليها ، جاز اختلافها في الحكم ، لكنة عال .

وَمَنها انّه على تقدير جواز اعادة المَعدومُ بعَينُه، الْعَودُ عادَ، أَى صار، عَينْن ب الابْتداءِ ،اذ المفروضان الهويّة المعادة بعينها هي المبتدئة، ولان الزّمان من المشخصات، أو لانّه ايضاً يعدم ويجوز اعادته، فاذا عادالزّمان المبتدء، صدق على المعاد انّه مبتدء لكونه مَوجوداً فىالزَّمان المبتدء؛ فيَلزمالانقلابوالخُلفأواجتماع المتقابلين فى الهويَّة الواحدة.

\* و منها انه ، على تقدير جواز اعادة المعدوم بعينه ، ليئس عدد نفس العود بالمعالم المعالم المعا

وكذا لَيْس عدد المعاد بالغا الى انتهاء، من وجهين: احدهما انه حين اعادة ذات شخصية، يلزم أن يعاد جميع مايتوقف علمينه، من علة وشرط ومُعيد وغيرها، وعلمة العلمة وشرط الشرط و مُعيد المعد وهكذا ، حتى يعود الاستعدادات بجملتها، والأدوارالفلكية والأوضاع الكوكبية برمتها، بل جملة ماستبقت في السلسلة الطولية والعرضية. واللازم باطل بالضرورة.

وثانيها إنه لو جاز اعادة المعدوم ، لجاز اعادة الزّمان. ولواعيد الزّمان، لزم التسلسل ، اذلافرق بَيْن الزّمان المبتدء والزّمان المعاد ، آلا بان هذا في زمان لاحق، وذاك في زمان سابق ، فللزّمان زمان ، فيلزم اعادته ويتسلسل. فإن قُلت: سابقية الزمان المبتدء بنفس ذاته ، لا بكونه في زمان آخر سابق ؛ قلت نفعلي هذا ، لا يصدق عليه المعاد ، لان السّابقية ذاتية له ، فلا تتخلّف ، ولا تصير لاحقية . فقد نهض جواز مفارقة السّابقية ، وطرو اللاحقية عليه المساوق لجواز كون الزّمان في الزّمان من فرض جواز الاعادة . فهذه وجوه " ثلثة اشرنا الها بقولنا: «وليش بالغاً الى انتهاء » .

ثم لما كان عدة دواعى المتكلم على انكاره ظنة مخالفته للقول بحسر الأجساد، الناطق بحقيته ألسنة جميع الشرائع الحقة، اشرنا الى فساد هذا الظن ، فقلنا: « ما – نافية – ضَرَّ أَنَّ الْجِسْم ، غيب ، أى بعد ، ما – مصدرية – فمنى ، « هُو الْمُعادُ – بضم الميم – في الْمُعاد – بفتح الميم و «ان » مع اسمها وخبرها، في موضع فاعل «ضر » ٢١ وقولنا مفعوله ؛ لما سياتى في الفريدة الثالثة من المقاصد السادس من اقامة البراهين الوثيقة على ان البدن المحشوريوم النشور هو عَيْن البدن الموجُود في دار الغرور.

و َ إِمْتَنَاعُهَا أَى امتناع الاعادة لأ مر لازم ؛ اشارة الى جواب استدلال القائلين ،

بالجواز. تقريره انه لو امتنعت ، فذلك اما لمهية المعدوم ولازمها ، فيلزم ان لايوجد ابتداء ، واما لعارضها المفارق، فالعارض يزُول فيزُول الامتناع. وتقرير الجواب ان الامتناع لأمرلازم ، لاللمهية ، بل للهوية أو لمهية الموجود بعد العدم.

« و مَعنى الامكان على الاعتقاد النجازم ، أعنى الاحتمال ، في مشل قولم ذر في بنق عقر الامكان على المروك الله على المتناعه وو بحوبه الشارة الى جواب دليل آخر اقناعى لهم . وهو ان الأصل فيما لادليل على امتناعه وو بحوبه هو الامكان ، كما قال الحكماء: كلما قررَع سمعك من الغرائب فذره فى بنقعة الامكان ، ما لم يذدك عنه قائم البرهان . والجواب أن التمسك بالأصل بعد اقامة الدلائل على الامتناع أمرغريب ، وبعد فيه مافيه . ومعنى ماقاله الحكماء ان مالادليل على وجوبه ولا على امتناعه لاينبغى أن تنكروه ، بل ذروه فى سنبله وفى بقعة الاحتمال العتقلى ، لاانه يعتقد المكانه الذاتى .

### غُرَرٌ فِي دَفْع شُبْهَةِ الْمَعْدُومِ الْمُطْلَق

لمَّا كان النَّفس النَّاطقة من عالم الملكوت والقدرة ، كان \* لَعَقَالُمنا اقْتُلَارُ أَنْ ۗ تَصَوَّرًا . عَدَمَهُ ،أى عدم نَفْسه ، فيلزم اتَّصاف الْعَقَل بالوُجود والعدم، وعدم غَيُّره من المَوجودات الخارجيَّة، فيلزماتِّصافها حينئذ ِ بالوجودوالعدم. وكه اقتدار ان يُخْبِرِا \* عَنْ نَفَى مُطُلْق وعدم بحت . وهذا من اضافة الموصوف الى الصّفة . وقولنا: بِلاإخْبارِ صلة لقولنا « ان يخبرا » . والمَعْدُومُ المطلق لايخبر عَنْهُ اصلا، وهذا اخبار عَـنْه بلااخبار . . و ان يخبر بامتناع عَـن ْ شَـريكيك النّبـارِى ، فيقُـول ُ : شريك ُ البارى 'ممتنع"، مع ان الاخبار عن الشيء يتوقف على تصوّره، وكليّا يتقرّر في عقل أو وَهُم، فهو من المَوجودات، ويحكم عليه بالامكان، لابالامتناع. • وَثَابِيتٍ \_ بالجرّ، أي ويخبر بثابت فيي الذهن وَاللَّالا ثابيت . فينه ، أي في الذَّ هن عَن الشيءِ ، متعلَّق ب «يخبر» المقدّر، اي، يخبر على سبيل الانفصال الحقيقي، عن الشيء بانه، اما ثابت في الذّ هن أو لا ثابت فيه، مع استدعاءِ ذلك تصوّر ما لَيْس بثابت في الذّ هن المُستلزم لثُبُوته ١٢ في الذُّهن.

فيظهر ممَّا ذكرنا ان في هذه كلُّها تناقضاً وتهافتاً بحسب الظاهر. فأشرنا الى ان لاَ مُحْدُورَ فَى ذَلَكُ بِقَولِنا: بِبِلاتِهَافُتُ ،أَى، فَى كُلِّ وَاحْدٍ. • فَمَا بِيحَمْلِ الْأَوْلِي \_ ، ١ الفاء للسّببيّة، بيان لعدم التّهافت \_ شَريكُ حَقٌّ سُبحانه و تعالى ، عُدَّ بيحَمّل شَائِعٍ مِمًّا حَلَقٌ . فكما ان الجزئي جزئي مَفْهُوماً، ولكنه مصداق للكلّي ، فكذا شريك البارى شريك البارى مفهوماً ، وممكن مخلوق للبارى مصداقاً. ١٨

ورأيت من له حظ من الذَّوقيّات ، ولاحظ له من النّظريّات، يقول: شريك البارى لايتصوّر ، وفرض المحال محال . فيقال له ولامثاله: لولا كنتم مغالطين ، ولم يختلط عليكم المفهوم والمصداق، لدريتم ان كل مَفْهوم تحقيق في ذهن أو بحارج، لم يخرج عن

كونه ذلك المفهوم ، ولم ينقلب حد ذاته ؛ بل الوُجود يبرزه على ماهُو علَيه . فالبياض اذا وُجد فى الخارج أو فى الذهن ، عالياً كان أو سافلاً ، لم يخرج عن كونه بياضاً و لم ينتقلب وُجُوداً ، كما ان وجُوده لم يصر بذاته بياضاً . فم فهومات المحال و شريك البارى والمعدوم المطلق وغيرها كذلك ؛ لاتنسلخ عن انْفُسها . فإذا فرضتم مقهوم البارى والمعدوم المطلق وغيرها كذلك ؛ لاتنسلخ عن انْفُسها . فإذا فرضتم مقهوم المكن أو مفهوم الواجب ؟ وثُبوت الشيء لنفسه المحال ، كينف يُقال : فرضتم مقهوم المحن أو مفهوم الواجب ؟ وثُبوت الشيء لنفسه ضروري وسلبه عن نفسه عال . « وعد ما قيس ، فانه جُزئي آخر من هذه القاعدة ، فروري وسلبه عن نفسه على . « وعد ما قيس ، فانه جُزئي آخر من هذه القاعدة ، الشائع ثُبُوت حيث موضع التعليل — فاتاً ، أي مفهوماً ، عدم " . لكين ذلك العدم بالحمل الشائع ثبوت حيث موضع التعليل — بالذهن ارتسم .

#### غُرَرٌ فِي بَيَانِ مَنَاطِ الصِّدْقِ فِي الْقَضِيَّة

«الْحُكُمْ أِنْ فَى قَضِيّة خَارِجِيّة صَدَقَ. • مِثْلُ حُكُمْ القَضِيّة الْحَقيقِيّة الصّادقة لِلْعَيْنِ انْطَبَقَ • وَحَقَّةٌ مَنِ نَسْبَة حُكُمْمِيّة تامّة خبرية والتعبير بالحق للإشارة الى اتّحاده بالذّات مع الصّدق. فإن الصّادق هوالخبر المطابِق، بالكسر، للواقع، والحق هو الخبر المطابِق، بالفَتْح، للواقع • طبِنْقُ لِنَفْسِ الْآمْرِ فِي الذّهنييّة، معلق بالنسة الحكمية.

وتلخيص المقام ان القضية قد تؤخذ خارجية ، وهي التي حكم فيها على أفراد مَوضُوعها المَوجودة في الخارج محققة ، كقولنا: قتل من في الدار ، وهلكت المواشي ، ونحوهما ، ممّا الحكم فيها مقصور على الأفراد المحققة الوجود. وقد تؤخذ ذهنية ، وهي التي حكم فيها على الأفراد الذهنية فقط ، كقولنا: الكلّي امّا ذاتي وامّا عرضي ، والذّاتي امّا جنسٌ وامّا فصل . وقد تؤخذ حقيقيّة ، وهي التي حكم فيها على الأفراد الموجودة في الخارج ، محققة كانت أو مقدرة ، كقولنا: كلّ جسم متناه ، أو متحيّز ، أو متعسم الى المخارج ، محققة كانت أو مقدرة ، كقولنا: كلّ جسم متناه ، أو متحيّز ، أو متعسم الى المخارج ، محققة كانت أو مقدرة ، كقولنا: كلّ جسم متناه ، أو متحيّز ، أو متعسم الى المخارج ، محققة كانت أو مقدرة ، كان القولنا المؤلمة المؤلمة

فَرضَ الفارض ، ويشمل مرتبة المهيّة والوُجُودَين الخارجي والذّهني . فكون الإنسان حيواناً في المرتبة وموجوداً في الذّهن ، كلّها من الاُمور حيواناً في المرتبة وموجوداً في الذّهن ، كلّها من الاُمور النّقُ سالاُمريّة، اذليّست بمجرّد فرض الفارض، كالإنسان جماد ً". فالمراد بالاُمرهوالشّي ً ٢١

نَفْسه. فإذا قيل: الأربعة في نَفس الأمركذا ، معناه ان "الأربعة في حد ذاتها كذا. فلفظ الأمر هنا من باب وضع الممطنه موضع المُضمر. ثم اشرنا إلى ما قيل ان تفس الأمر هوالعمل الفعال بقولنا: « وعالم الأمر وقذا ، أي ذلك العالم، عقل "كلتي يعك"، أي ويعد نَفس الأمر عند البعض عالم الأمر ، وذلك العالم، عقل كل صغير و كبير ، وبسيط ومركب فيه مستطر.

والتعبير بالعبارتين للإشارة الحالاصطلاحين: أحدهما اصطلاح أهلاله، حيث يعبرون عن عالم العقل بعالم الأمرمقتبسين من الكتاب الالهى: « ألاله الخلق والأمر». وهذا التعبير أنسب لنفس الأمر. وانتا عبرتعالى عنه بالأمرلوجهين: احدهما من جهة اندكاك انيته واستهلاكه في نئور الاحدية، إذالعقول مطلقامن صُقع الربوبية. بل الأنوار الاسفهبدية لامهية لها على التحقيق. فمناط البينونة الذى هو المائة ، سواء كانت خارجية أو عقلية ، مفقود فيها. فهى مجرد الوجود الذى هو أمرالله وكلمة «كن» الوجودية النورية. وثانيها انه، وان كان ذامهية يوجد بمجرد أمرالله وتوجه كلمة «كن» اليه، من دُون مؤنة زائدة من مادة وتخصص استعداد ، فيكفيه عجرد امكانه الذاتى.

والآخر ُ اصطلاح الحكماء، حَيث ُ يُعبّرون بالعقل عن المفارقات المحضة.وهذه العبارة أيضا كثير الدّور في لسان الشريعة.

ويُمكن ان يُجعل «يُعكَّ» من العكَّ بمَعنى الحسبان لاالحساب، تنبيهاً على اولويّة المَعنى الأوّل، لان ظهور الشيء بوُجود تجرّدى أومادّى وكونه عند شَيء، مادة كان أو ١٨ لَوحاً عالياً نُوريًا ، خارج عن نَفْسه.

ثم بينا النسبة بين نفس الأمر والخارج والذهن بقولنا: • مين محارج أعم أعم أن الكلام قدكان فيه – اعم مطلقا من الخارج المحم أعم أعم أن الكلام قدكان فيه – اعم مطلقا من الخارج الله في الخارج فهو في نفس الأمر من غير عكس المحم الأمر من الله هني مين وجه أعم أن ثم ذكرنا مادة الاجتماع والافتراق بقولنا: • إذ في صوادق المقضايا ، كقولنا: الأربعة زَوْج، صدقا ، أي

اجتمع نَفْس الأمروالذّ هني، و قبي قضايا كتواذيب و قبي حتى مُطلق، عز اسمه، فَرَقا. فني الكواذب مثل: الاربعة فرد، يتحقّق الذّ هني، لاالنّفس الأمرى. وفي الحقّ تعالى يتصدق النّفس الأمرى، لاالذّ هني ، لكتونه خارجيّا صرفاً، لايحيط به عقل ولاوَهم. ومن هذا ظهرالنّسبة بيّن الخارج والذهن ايضاً. والتّعبير بالذّ هن مرّة وبالذّ هني اخرى للاشارة الى جريان هذه النّسب بعينها في ذوات النّسب.

#### غُرَرٌ فِي الْجَعْل

• ليلوَّبُط ، اى الى الوجود الرّابط متعلّق «بقسم » و الى الوُجود النَّفْسى ، و المُ الوُجود النَّفْسى ، و المُوجود الطلق إذ - توقيتية - قسم ، فالمُجعَلُ ليلتنَّاليف و النبسيط عم . الوُجود ، لمّا كان مَقْسوماً الى الرّابط والنّفْسى ، فعم الجعثل، وانقسم الى الجعثل التأليفي والجعل البسيط .

وقد خرَج مِن هذا تَعريفها. فالجعل البسيط ما كانَ متعلقه الوُجود النّفسى، والجعلُ المؤلّف ماكانَ متعلقه الوُجود الرّابط. فان ّ الأوّل جَعْل الشّيءِ وافاضة نَفْس الشيءِ، وبلسان الادباء، الجَعْل المتعدى لواحد. والثانى جَعْل الشّيءِ شَيئاً، والجَعْل المتعدى لاثنين. واللبيب يحدس مِن ذلك ما نحن بصدد اثباته من تَجْعوليّة الوُجُود، حَيْث يَدُورُ انقسام الجَعْل مدارانقسام الوجود.

ثم ّ الجَعْل المؤلّف بختص تعلّقه بالعرضيّات المفارقة لخلّو الذّات عنها ، المنتصوّر بين الشيء ونكفْسه ، ولابتينه وبتين عوارضه اللازمة ، كالانسان انسان ، والانسان حيوان ، والأربعة زَوْج ، لانتها نسب ضروريّة ، ومناط الحاجة هوالامكان، والوُجُوب والامتناع مناط الغنا. ولذا قال الشّيخ: ماجَعَل الله المشمش مشمشاً ، ولكن أوجده . والى هذا يشير قولنا: • في عرضيّ قد بدا مُفارِقاً • لاغيّر، اى لا فى غيّر العرضى المفارق بالنجعَل الدمؤلّف انطقاً – مؤكّد بالنّون الخفيفة .

ذلك الجَعْل مَوجُوديّة المهيّة ، بلاافاضة من الجاعل ، لا للوُجود ولا للاتّصاف، لانتها عَقْليّان مصداقها نَفْس المهيّة ، كما لابحتاج بَعْد صُدور الذّات عن الجاعل كون الذّات ذاتاً الى جعل على حدة.

اقُول: اكثر شيوع هذا المذهب كانمنزمان شيخ الاشراق ــ قدّس سرّه ــ واتباعه وكان ّ القَول بتقرّر المهيّات منفكّة عنالوُجودكان في عَصره ــ قدّس سرّه ــ شائعاً . فحسبُوا ان لَو قالوا بمَجعوليّة الوجُود، ذهب الوَهمْ الى غناءِ المهيّة في تقرّرها عن الجاعل ، لمغايرة المهيّة للوُجود ، فيلزم الثّابتات الازليّة . فدفع ُ هذا الوّهم حداهمُ على القَـول بان " المهيّة في قوام ذاتهـا تَجْعُولة مفتقرة الى الجاعل؛ كما قال المحقّق اللّاهيجي علَيْهُالرَّحْمَةُ في المسألة السَّابِعة والعشرين من الشُّوارق، مع تصلُّبه في اصالة المهيَّة جعلاً " وتحقّقاً:المراد من كَون المَجعُول هوالمهيّة ، هونَني توهيّم ان يكون المهيّات ثابتات في العدم بلاجَعْل و وُجُود ، ثمّ يَصدر من الجاعل الوُجُود او اتّصاف المهيّة بالوُجُود. فاذا ارتفع هذا التّوهم ، فلامضايقة في الذِّهاب الى جَعَلْ الوجود او الاتَّصاف،بعدان تيقنان لامهيّة قبل الجَعُل. والى هذا يؤول مَذهب استاذنا الحكيم المحقّقالالهي ــ قدّس سرّه - فى القَول بجَعَلْ الوجُود. فانّه يصرّح بكون الوجود مجعولاً بالذّات والمهيّة مجعولة بالعرض، انتهىٰ . وكما قال السّيد المحقّق الدّاماد ــ قدّس سرّه ــ انّه ، لمّا كان نَفْس قوام المهيّة مُ.صحّح حمل الوجود ، فاحدس انّها ، اذا استغنت ، بحسب نَفْسها ومن حَيثُ اصل قوامها، عن الفاعل، صدق حَمثُل المَوجُود عَلَيْها من جهة ذاتها، وخرجت عَن ْ حُدُود بقعة الامكان ، وهو باطل.

اقدُولُ: يرد عليه ان استغناء المهيّة بالذّات عن الجاعل لكونها سراباً واعتباريّة، وانتها ، دُون المَجْعوليّة ، لانخرجها عن الامكان. ولا يلحقها بالغنى من فرط التحصّل، وانته فَوق الجعل. وايضاً ، كيّف يكون نفس قوام المهيّة مُصحّح حَمْل الوُجُود ، ١١ وهى لاموجُودة ولامعدومة؟ ولوكانت مُصحّحة ، لزم الانقلاب عن الامكان الذّاتى الى الوُجوب الذّاتى، كما فى الأسفار.

•وقد مشى المسَاء نحو الباقي . لكن محققوهم مشوا الى جانب مجعولية الوُجُود ، وغيرهم الى مجعولية الاتصاف وصَيرُ ورة المهية موجودة . ولعل هؤلاء ارادوا ان اثر الجاعل امربسيط، يحلله العقل الى موصُوف وصفة . وبالحقيقة ذلك الأمر البسيط هُوالوجود ، والا فظاهره سخيف ، لان الاتصاف فرع تحقق الطرفين ، وانه امر انتزاعي .

مُركب ، و مين جعل بسيط ، وهي اربعة ، في ثلاثة ، النائة المذكورة مين جعل مركب ، و مين جعل بسيط ، وهي اربعة ، في ثلاثة ، اى الثانة المذكورة مين مجعولية الوُجُود والمهية والصيرورة ، إضرب ، فتصير اثنى عشر . فعلى القول المرضى ماهوالصحيح مين هذه الوُجُوه ، جعل الوجود بالذات جعلا بسيطا ، وجعله بالعرض مركبا ، وجعل المهية والاتتصاف بالعرض بسيطا و مركبا . وماهو الباطل جعله بالذات مركبا و جعله بالعرض بسيطا ، وجعلها بالذات بسيطاً ومُركباً . وقس عليه الصحيح مركبا و جعله بالعرض بسيطا ، وجعلها بالذات بسيطا ومركبا . وقس عليه الصحيح مركبا و الباطل ، على قول الاشراقي وعلى القول بجعل الاتتصاف . وإن شئت ، فانظر الى هذا الجدول :

| على قول بعض المشائين يعنى |                    | على قول الأشراقي يعنى |             | على المرضى يعنى |             |
|---------------------------|--------------------|-----------------------|-------------|-----------------|-------------|
| جعل الاتصاف               |                    | جعل المهية            |             | جعل الوجود      |             |
| جعل الاتصاف               | جعل الاتصاف        | جعل الوجود            | جعل المهية  | جعل المهية      | جعل الوجود  |
| بسيطاً                    | بسيطاً             | بسيطاً                | بسيطاً      | بسيطاً          | بسيطاً      |
| بالعرض                    | بالذات             | بالذات                | بالذات      | بالذات          | بالذات      |
| جعل الوجود                | جعل الوجود         | جعل المهية            | جەل الوجود  | جعل الوجود      | جعل المهية  |
| بسيطاً                    | بسيطاً             | بسيطاً                | بسيطاً      | بسيطاً          | بسيطاً      |
| بالذات                    | بالعرض             | بالعرض                | بالعرض      | بالعرض          | بالعرض      |
| جعل المهية                | جعل المهية         | جعل الاتصاف           | جعل الاتصاف | جعل الا تصاف    | جعل الاتصاف |
| بسيطاً                    | بسيطاً             | بسيطاً                | بسيطاً      | بسيط <b>اً</b>  | بسيطاً      |
| بالذات                    | بالعرض             | بالذات                | بالعرض      | بالذات          | بالعرض      |
| جعلالوجود                 | جعل الاتصاف        | جعل المهية            | جعلالوجود   | جعل المهية      | جعلالوجود   |
| مركباً                    | مركباً             | مركباً                | مركباً      | مركباً          | مركباً      |
| بالذات                    | بالعرض             | بالذات                | بالعرض      | بالذات          | والعرض      |
| جعل المهية                | جعل الوجود         | جعل الوجود            | جعل المهية  | جعلالوجود       | جعل المهية  |
| مركباً                    | مركباً             | مركباً                | مركباً      | مركباً          | مركباً      |
| بالذات                    | بالعرض             | بالذات                | بالعرض      | بالذات          | بالعرض      |
| جعل الاتصاف               | جعل المهية         | جعل الاتصاف           | جعل الاتصاف | جعل الاتصاف     | جعل الاتصاف |
| مركباً                    | مركباً             | مركباً                | مركباً      | مركباً          | مركباً      |
| بالذات                    | بالعرض             | بالذات                | بالعرض      | بالذات          | بالعرض      |
| باطل                      | معجيع <sup>4</sup> | باطل                  | صحيح        | باطل"           | محيح        |

ثم اشرنا الى ماهوالصحيح بقولنا: « جَعْلُ الْوجُود عِنْدَ نَا قَدَ ارْتُضَى ؟ « مَهِيَّةٌ مَجْعُولَةٌ بِالْعَرَضِ ، « كَذَا اتصافٌ ، أى مجعول بالعرض ؛ وبيذا الْجَعْلِ ، اى بالجَعْل بالعرض ، جُعِلَ « تَرْكِيباً ، اى جعلاً تركيبياً ، النُوجُود مَعَذَيْن ، ال بالعرض ، وكذا بالعرض ، فاذا جعل الوجود بسيطاً ، فرالوُجُود وجود » مجعول تركيبيا بالعرض ، وكذا المهية والاتصاف مجعولة تركيبا ، ولكن بالعرض بنف س جعل ذلك الوجود بسيطاً ، فنيل مجميع ذلك ، وهو أمرمن النبيل .

ثم شرعت فى ذكرالادلة على القول المرضى. فنها قولى: • وكي على القول المرضى فنها قولى: • وكي على القول النّدى هُو اختياري • أن لازم المنهيئة اعتباري. وانبًا كان اعتباريًا، لانه بلزمها بماهي هي مع قطع النّظرعن الوُجودين، حتى لوفرض ان المهيّة تكون متقرّرة مُنفكة عن كافّة الوُجودات، لكان لازماً لها. والمهيّة ، بهذا الاعتبار، اعتبارى بالإتفاق، فا يلزمها كذلك اولى بالاعتباريّة. • وكُلُ معلُول لِذيه \_ اى لصاحبه، وهوالعلّة ؛ وهذا من قبيل قوله: « انبًا يعرف ذا الفضل من النّاس ذووه » \_ قد لرّم ، لاستحالة انفكاك المعلول عن العلّة.

فاذا تمه من المقدمتان، فقيى سوى المعالول الاول المجاعل الحق والقيوم المطلق حُتيم ولزم، من قول الاشراق – وهو مجعولية المهية – انتيزاعية أى انتزاعية ذلك السوى ، لأن الكل لازم مهية المعلول الأول ، اذ المفروض ان ماهو الصادر بالذات والأصل فى التحقق لمعلول الأول هو المهية ، وما سواه معلول ولازم المهية . وحينئذ فالمحذور لازم . واستثناء المعلول الاول لانه لازم الوجود الخارجي ، فان الواجب تعالى مهيته انبية .

«وأيضاً على المختار انسيلابُ سينخيتيها اللهيتات، «كَالْهُمَى عِلْمُسَّى عِلَمُ اللهَّى عِلْمُ اللهَّى اللهُّورُ للهُ تعالى عن ذلك لله للواله المعلق بسنخيتها لله حيث معليق ، انتفا المهية عنه سبحانه ظهر سابقاً. ومعلول الوُجُود وجُود ، وعلة المهية مهية ؛ فالمهية لاتصلح للمجعولية ، والاتصاف حاله علومة ، فبق الوُجود .

ومنها ميثلُ انسيلاب كونها ، اى كون المهية ، مُرْتَبِطَة بالجاعِل، حَيثُ تلاحظ من حَيثُ الابجاد والارتباط ؟ «وَ الحال ان قاتُ مُجْعُول بالذات بيه ، اى الارتباط الى الجاعل ، مُشْتَوطَة ؛ بل « يكون عَيْن الارتباط الحقيقي .

الفريدة الثّانية في الوجوب والْإِمكان

#### غُرَرٌ فِي الْمَوَادِّ الثَّلْث

وإن الوجود رابيط ، اى ثبوت الشيء شيئا، ورابيطى ، و شُمتَ نَفْسى في المنترك التاء المتحركة بوشم العاطفة ، ومنه قوله: « فضيت أثمت قلت لا يعنينى و المتعنى المشرك بين الرّابطى والنفسى ثبوت الشيء فهاك ، اى خذ ، واضبط و لا قله أى الوجود مطلقا ، اما ان يكون وجوداً في نفسه ، ويقال له الوجود المحمول ، وهو مفاد «كان » مطلقا ، اما ان يكون وجوداً في نفسه ، وهو مفاد «كان » التامة المتحقق في الهليّات البسيطة ؛ أو يكون وجُوداً لا في نفسه ، وهو مفاد «كان » الناقصة المتحقق في الهليّات المركبة ، ويقال له في المشهور الوجرُود الرابطي . والأولى ، على ما في المن ، ان يسمى بالوجرُود الرّابط على مااصطلح عليه السيّد المحقق الداماد في الأعراض ، حيث اطلقوا عليه الوجرُود الرّابطي . وقول المحقق اللّاهيجي في بعض الأعراض ، حيث اطلقوا عليه الوجرُود الرّابطي . وقول المحقق اللّاهيجي في بعض تأليفاته ان وجود العرض مفاد «كان» النّاقصة وهم ، لانة محمولي يقع في هليّة البسيطة ، تأليفاته ان وجود العرض موجرُود» ، مخلاف مفاد «كان» الناقصة ، اعنى الرابط ، فانة دائها من المناه من المناه الم

ربط بین الشینین ، لاینسلخ عن هذا الشآن .

و ما ای وجود ، و فی نفسه ، اما لینفسه ، کو جودالجواهرسما – امامؤکد بالنون الخفیفة ، أو ماض ، بمعنی علا – ، أو غیر قایعنی ، أو وجود فی نفسه لغیره کوجودالعرض ، حیث یقال : وجود العرض فی نفسه عین وجوده لغیره . فله وجود فی نفسه لکونه محمولا ، وله مهیة تامة ملحوظة بالذات فی العقل ، ولکن ذلک الوجود فی غیره ، لانته فی الخارج نعت للموضوع .

د من ملول ، واما بنفسه وهو وجود الحق تعالی کما قلنا : والدی شه ، لنفسه ، لا کار ابطی فانه فی فیسه ، لینفسه ، لا کار ابط ، حیث انه و جود لا فی نفسه ، لینفسه ، لا کالر ابط ، حیث انه و جود لا فی نفسه ، لینفسه ، لا کالر ابط یود الجود الجود الجود الحق مین فانه ، وان کان لنفسه ،

لكن ليس بنفسه. وجَعَل العرضموجوداً فى نَفْسه لغيَره ، والجَوَهر موجوداً فىنفسه لنَفسه بغيره ، لا ينافى ما حقت فى مَوضعه من ان وجيُود ما سوى الواحد الأحد رابط محض ، لان ماذكرهيلهنا انها هو فيما بين الممكنات انفسها ، واللا فالكل روابط صرفة ٣ لانفسيّة لها بالنّسبة اليه. ان هى اللا تمويهات وتماثيل ، وبأنفسها أعدام واباطيل.

في الاذهان، هذا اشارة الى انتها في الخارج مواد، وفي الأذهان جهات؛ وحبُوب - المالجر بدل من الجهات، لابالرقع، ليتوافق الرويان وإمتناع أو إمكان، كلمة «أو» للتنويع. وهي، اى الجهات، غنيية عن الحدود لكون معانيها مما ترتسم في النفس ارتساما اولياً. فن اراد ان يعرفها تعريفاً حقيقياً لالفظياً، لم يأت الابتعريفات دورية؛ مثل «ان الواجب مايلزم من فرض عدمه محال» و «الممكن مالايلزم من فرض وجوده وعدمه محال» و «الممكن مالايلزم من فرض وجوده وعدمه محال» و «الممكن أو ما يجب ان لا يكون» وغير ذلك. فهي « ذات تأسن فيه أي صاحبة اقتداء في الغناء عن التحديد بالوجود.

#### غُرَرٌ فِي أَنَّهَا إِعْتِبَارِيَّة

« وُجُودُها ، أى وجُود الجهات التي هي كيفيّات النّسب ، في المُعقلِ بالتَعَمَّلُ ، لا في الخارج ، لوجوه: منها قولنا « للصّدق في المُعَدُوم . فإن المعدوم الممتنع ممتنع الوجُود و واجب العدم ، والمعدوم الممكن ممكن الوجُود والعدم ، واتصاف المعدوم بالصّفات الوجوديّة العينيّة محال . ومنهاقولنا : والتّسلُسُلُ . بيانه انّه ، لو كان هذه الكيفيّات متحققة في الأعيان ، لكانت مشاركة لغيّرها في الوجود ، ومتميّزة عنها بالخصوصيّات ، فوُجودها غيرمهيّاتها ، فاتّصاف مهيّاتها بوُجودها لا يخلو عن احدهذه ، و بتسلسل .

م ثم "اشرنا الى بُطلان متمسكات القائلين بانتها امُور خارجية ، بقَولنا: « ما – نافية – صَحَ أَن لَو لَم تَكُن الجهة سوى الامتناع ، اذ لم يذهب احد الى ثبوتيته ، مُحَصَّلَة لزم من عدمية المجموع مجموع المحذورات الثلثة المذكورة فى البيتين، أوكل ما حدمن الثلثة ، بأن يكون الخصوصية حيث وقعت على سبيل التمثيل.

احدُها انّه حينئذ قولنا: ﴿ إِمكَانُهُ لَا كَانَ عَين قولنا لا إِمكانَ لَهُ '، اذ لاميز فى الأعدام. فيلز مان لايكون الممكن ممكنا. هذا خلف. ووجه البطلان انالامكان حينئذ هو الأمرالعدى ، وننى الامكان هورفع هذا الشيء العدى، والشيء مطلقا ورفعه متناقضاًن، والأعدام باعتبار مايضاف الها متهايزة ، كمامر".

• و تانيها انه و رفع النقيضين لرّم، لانه اذاكان الوجوب والامكان عدميّين، و اللاوجوب واللاامكان ايضاً عدميّان ، و كون النقيضين عدميّين هو معنى ارتفاعها ، يلزم المحذور . و وجه البطلان اوّلا النقض ، بالعمى واللاعمى ، وثانياً الحلّ ، فان معنى ارتفاع النقيضيّن في المُفردات عدم صدقها على شيء ، بأن لايصدق الوجوب مثلا على شيء ، لاعدميّتها في انفسها .

«و ثالثها انه حينئذ الواجب عنه أى عن الواجب ، الوجوب يَنه حسيم، أى عن الواجب ، الوجوب يَنه حسيم، أى ينقطع ويزول. بيانه ان الوجوب، اذا كان اعتبارية الزم ان لايكون الواجب واجبا الاعند اعتبار العقل، وعند عدمه لم يكن وجوب. و وجه البطلان النقض بالامتناع، بل بالشيئية. والحل بان التصاف الذات بصفة في ظرف لا يَق تَنفى ثبوت تلك الصفة فيه، مع ان الكلام انها هو في الو جُوب الذي هو كيف النسبة.

## غُرَرٌ فِي بَيَانِ أَقْسَامِ كُلِّ وَاحِدٍ مِنَ الْمَوَادِّ الثَّلْث

• وكُلُ واحِد من الوجوب والامكان والامتناع للد مالاً كياس بالذات والنغير ، أى وبالغير ، وبالغير ، وبالغير ، والوجوب بالقياس الى الغير ؛ وقس عليه الباقى . « الافي بالذات ، والوجوب بالغير ، والوجوب بالقياس الى الغير ؛ وقس عليه الباقى . « الافي الإمكان فعنيرى " ، أى الامكان بالغير ، سلب من اقسامه . فبق الاقسام المتحققة مانية . • فكيسس ما بالذات منها ، أى من كل واحدة من هذه المواد ، يتنقلب الى الانحرى . ذكر هذه المسألة بالفاء المفيدة للسببية للاشعار بدليل امتناع الامكان بالغير ، الى الانترىء ممكناً بالغير ، فاما ان يكون في حد ذاته واجباً ، أو ممتنعاً ، أو ممكناً ، اذ القسمة الى الانترام الانقلاب ، وعلى الاخير يلزم ان يكون اعتبار الغير كغواً .

ثم اشرنا الى أمثلة ما بالقياس من الثلثه بقولنا: • مَا بِالنَّقِياسِ ، أى مابالقياس ١٢ من المجموع هذه الامثلة ؛ فقولنا: كَالْمُضايِفَيْنَ مِثال للواجب بالقياس الى الغير، وللممتنع بالقياس الى الغير. فللاوّل باعتبار وجودهما ، وللثانى باعتبار وجود احدهما وعدم الآخر. وبالجملة ، المتضايفان ، وضعاً ورفعاً وجمعاً ، متوضوع المثالين.

الغير، على سبيل الاستدعاء الاعم من الاقتضاء، ويرجع الى ان الغير يأبى ذاته الا ان الغير، على سبيل الاستدعاء الاعم من الاقتضاء، ويرجع الى ان الغير يأبى ذاته الا ان يكون للشي ضرورة الوجود، سواء كان باقتضاء ذاتى، كما فى الوجوب بالقياس المتحقق فى العلة بالنظر الى المعلول بالنسبة الى العلة، أو بحاجة ذاتية، كما فى الوجوب بالقياس المتحقق فى العلة بالنظر الى المعلول، أو باستدعاء من الطرفين بلااقتضاء منها ولا من احدهما، كما فى وجودى المنضايفين . فكل واحد منها واجب بالقياس الى الآخر، لا بالآخر، اذلا علية بين المتضايفين. فألوجوب بالقياس يجتمع مع الوجوب الذاتى والغيرى، وينفرد عنها ايضاً.

والامتناع بالقياس الى الغير ضرورة عدم وجود الشيء بالنّظر الى الغيّر، بحسب الاستدعاء المطلق ، كما فى وجود المعلول بالنّسبة الى عدم العلّة ، وعدمه بالنّسبة الى وجودها ، وكما فى وجود أحد المتضايفيّن بالنّسبة الى عدم الآخر ، وعدمه بالنّسبة الى وجود الآخر . وهو ايضاً كسابقه فى العموم .

والامكان بالقياس الى الغير لاضرورة وجود الشيء وعدمه بالنظر الى الغير ، ويرجع الى ان الغير لايأبى عن وجوده ولاعن عدمه حين مايقاس اليه. وهذا انها يتحقق ولا الأشياء التي لايكون بينها علاقة طبيعية من جهة العلية والمعلولية أوالاتفاق فى علة واحدة. والى مثاله أشرنابقولنا: و ثُمَّت — عاطفة — كَالْمَقُرُ وضِ واجبيني ، اذلاعلاقة لزومية اقتضائية بينها ، واللا لم يكونا أو احدهما واجباً ، هذا خلف ، فكل واحد منها الايأبى عن وجود الآخر ولا عن عدمه وهذا الفرض له فوائد علمية اخرى كما فى مسألة ننى الأجزاء عن الواجب وغيرها .

# غُرَرٌ فِي أَبْحَاثٍ مُتَعَلِّقَةٍ بِالْإِمْكَانِ بَعْضُهَا بِأَصْلِ الْمَوْضُوعِ فَرَرٌ فِي أَبْحَاثٍ الْمَوْضُوعِ وَبَعْضُهَا بِاللَّوَاحِق

فنها قولنا: \*عُرُوضُ الإمْكانِ للمهيّة بِيتَحُلْيلِ من العقل و قع ، حيث يلاحظها من حيث هي مقطوعة النظر عن اعتبار الوجود وعلّته والعدم وعلّته ، فيصفها بسلب الضرورتين. وامّا عند اعتبارهما فمحفوفة بالضّرورتين أو الإمتناعيّن.

ومنها قَولنا: « وَ هُوَ، أَى الأمكان الذاتى ، مَعَ الْغَيْرَى مِن ۚ ذَيْن ِ ،أَى الوجوب والأمتناع ، إجْتَمَع َ بخلاف الذاتى منها مع الغيرى منها . ولامنافاة بين لااقتضاء من قبل ذات الممكن للوجود والعدم واقتضاء من قبل الغير للوجود أو العدم .

ومنها قولنا: « و قد يُراد مينه نه أى من الامكان ، في استعمال ، أى استعمال الالهي والمنطق ، الامكان « ألْعَم ن عفق العام . وهو عام وعام ، لان الامكان في العرف العام ايضاً كان بمعنى سلب الضرورة عن الطرف المخالف . فكانوا يقولون : « الشي الفلاني ممكن »، أى ليس بممتنع ، كما ان معناه المشهور، أعنى سلب الضرورتين ، خاص وخاصى ، حيث تفطن به الخاصة . ولم نذكره في تعداد معانيه ، اذ جعلناه أصلا ، والكلام فيه .

والامكان الأخمص، وهو سكب الضرورات الذانية والوصفية والوقتية. قال الشيخ في منطق الاشارات: «قد يقال ممكن ويُفهم منه معنى ثالث ، فكانه اخص من الشيخ في منطق الاشارات: «قد يقال ممكن ويُفهم منه معنى ثالث ، فكانه اخص من الوجهين المذكورين. وهو ان يكون الحكم غير ضرورى البتة، ولا في وقت ، كالكسوف، ولا في حال ، كالتغير للمتحرّك ، بل يكون كالكتابة للإنسان» انتهى. فالكتابة ضرورية للإنسان في حال تصميم عزمها ، وامّا بالنسبة الى نَفْس الطّبيعة الإنسانية ، فعلوم "ان لاضرورة ذاتية ، لاستوائها بالنسبة الى الكتابة واللاكتابة ، ولا ضرورة وصفية ولا وقتية ،

اذ لم يؤخذ في جانب المَوضوع وصف عنواني ، ولا وقت مشروط بهـما الكتابة.

و ام كان استقبالي ، وهو سلب الضرورات جميعاً حتى الضرورة بشرط المحمول ، لكونه معتبراً في الأوصاف المستقبلة للشئ . قال المحقق الطوسى \_ قدّ س سرّه \_ عند ذكر الشيخ هذا المعنى : «انتها اعتبره من اعتبر لكون ماينسب الى الماضى والحال من الامورالممكنة ، امّا مروجوداً أو معدوماً ، فيكون انها ساقها من حاق الوسط الى احد الطرفين ضرورة ما ، والباقى على الامكان الصرف لايكون اللا ماينسب الى الاستقبال من الممكنات التي لا يعرف حالها ، أيكون مروج ودة اذاحان وقتها ، ام لا يكون . وينبغى أن يكون هذا الممكن ممكنا بالمعنى الأخص مع تقييده بالإستقبال ، لان الاولين ربها يقعان على ما تعين احد طرفيه لضرورة ما ، كالكسوف ، فلا يكون ممكناً صرفاً » انهى .

وفى قبوله \_ قبد سرة \_: ومن الممكنات التي لا يعرف \_ الى آخره \_ ا السارة الى ان عدم تعين الوجود والعدم فى الإستقبال وبقاء الممكن على صرافة الامكان، انها هو بحسب علمنا ، لا بحسب نفس الأمر .

ولهذا قال في مبحث التناقض من شرح الإشارات: «الصدق والكذب قد يتعينان كما في مادتى الوجوب والامتناع، وقد لا يتعينان كما في مادة الامكان، ولاسيها الاستقبالى، فان الواقع في الماضى والحال قد يتعين طرف وقوعه، وجوداً كان أوعدماً، ويكون الصادق والكاذب بحسب المطابقة وعدمها متعينين، وان كانا بالقياس الينا، لجهلنا بالأمر، غير متعينين. واما الإستقبالي فقد نظر في عدم تعين احد طرفيه، أهو كذلك في نفس الأمر، أم بالقياس الينا. والجنمهور يظنونه كذلك في نفس الأمر، والتحقيق يأباه، لاستناد الحوادث وأنفسها الى علل يجببها و يمتنع دونها، وانتهاء تلك العلل الى جاعل اول يجب لذاته انتهى.

فظهر ان هذا شيء اعتبره الجمهور من المنطقيّين . وامّا التحقيق الحكمى فيؤدّى ان الاستقبال والماضي والحال متساوية في عدم التعيين في نظرنا، وفي التّعيين في نَفْس الأمر ٢١ وفي الضّرورة والإمتناع في الواقع ، والامكان باعتبار نَفْس المفهوم.

ومنها قَولنا: . قَدْ لَزِمَ الإمْكَانُ لِلْمهِيَّة ، أَى نَفْس شيئيَّة المهيّة كافية

فيه، بلاحاجة الى مؤنة زائدة، لانه ليس الاعدم الاقتضاء للوجود والعدم. فاذا تصورت المهيئة ونسبة الوجود والعدم اليها ، علمت انتها بذاتها كافية لانتزاع هذا العدم. واذا كان الامكان لازماً للمهيئة ، عند اعتبار ذاتها من حيث هي ، فلايعباً بشبهة يبدء في المقام ، من ان المكن امنا موجود وامنا معدوم ، وعلى أي تقدير ، فله الضرورة بشرط المحمول ، فاين يمكن ؟ وايضاً ، امنا مع وجود سببه التنام ، فيجب، وامنا مع عدمه فيمتنع.

ومنها قَولنا: . وحَاجِمَةُ الْمُمُكِينِ الى المؤثّر بديهيّة اوّلييّة، غَير مفتقرة الى الدّليل؛ بل إلى شيء آخر ممّا يفتقر اليه اقسامه الخمسة الاخرى . ولكن التصديق الاولى قد يحصل فيه خفاء لعكم تصوّراطرافه. وخفاء التصوّرغيرقادح فى اوّليّة التّصديق.

واعلم ان القائل بالبَخت والاتّفاق ينكرهذه القضيّة، وانكارها مُساوق لجواز الترجّح بلامرجّح الذي لايقول بهالأشعرى ايضاً.

وذكر الفخرالرّ ازى منقبلهم شبهات.

منها ان احتياج الممكن الى المؤثّر امّا فى مهيّة الممكن بأن يجعلها مهيّة ، وامّا فى وجوده بان يجعله وجوداً ، وهما مستلزمان لسلب الشيء عن نفسه ، كما لايخنى ، وامّا فى الاتتصاف ، وهو أمرعدى. « وَالجواب ان **أثرال جعل وجُودٌ إرْ تبط ،** لاالوجود وُجود، كمامر.

• ومنها انه لو احتاج الى المؤثّر، فصفة المؤثّرية ايضاً شيء ممكن ، فاحتاجت الى مؤثّرية أخرى ، وهكذا ، فيتسلسل. والجواب ان صفة التأثير في المعقّل فقط ، مؤثّرية أخرى ، وهكذا ، فيتسلسل. والجواب ان صفة التأثير في المعقّل فقط ، وليست متأصّلة. ولا يقدح ذلك فى اتصاف المؤثّر بها، لان ثبُوت شيء لشيء لا يستلزم ثبوت الثّابت في الخارج.

ومن الأبحاث المتعلقة بالإمكان ، حاجة الممكن الى العلة فى البقاء ايضاً ، كما قلنا ٢١ \* لا يَفُرُقُ النَّحُدُ وَثُ والبُقاءُ فى الحاجة ، \* إذْ لَمْ يَكُنُ لِلْمُمْكِنِ إِقْتَضَاءُ. فكما لم يكن وجوده فى اول الحال باقتضاء من ذاته ، فكذا فى ثانى الحال وثالث الحال وهكذا ، لان مناط الحاجة ، كما سيجىء، هوالامكان ، وهو لازم المهية. فكذا الحاجة ، بل الوجود الامكانى، فى أى وعاء من أوعية الواقع كان، سواء كان فى الدّهر، أوفى الزّمان، أو فى طرفه ، حادثا أو باقياً ، عَينَ الفقر والفاقة الى العلّة لل انّه ذات له الفقر وهو متقوّم بها ، متذوّت بذاتها ، بحيث لو قطع النّظر عن وجودها ، لم يكن شيئاً ، و بوَجه بعيد ، كقطع النّظر عن ذاتيات شيئية المهيئة ، حيّث لاتبتى تلكث المهيئة . فما اسخف قول من يقول: ان المعلول محتاج الى العليّة حُدوثاً لابقاء ً. وقد تفوّهوا بانّه لوجاز على الصاّنع العدم ، لما ضرّ عدمه وجود العالم. تعالى عمّا يقول الظاّلمون.

وقولنا: • وَإِنَّمَا فَاضَ اتَّصَالُ كُونِ شَيء جواب عمّا عسى أن يقولوا: لو احتاج الممكن في حال البقاء الى المؤثّر، فتأثيره امّاً فى الوجود الذى هو كان حاصلاً قبل هذه الحال ، فهو تحصيل الحاصل ، وامّا فى وجود جديد حادث؛ هذا خلف . وحاصل ، الجواب ان التأثير فى أمر جديد ، لكنّه استمر ارالوجود الاوّل واتّصاله ، لاأمر منفصل عن الاوّل ، ليكون خلاف الفرض .

و لما تمسكوا بمثال البناء والبناء هدمنا بنائهم عليهم ، بأن مَثَلَ الْمَجَعُولِ للسَّمَى عوحاله كفى ءأى، كمثل النيء للساخص، فانته تبع محض له، بحدث بحدوثه، ويبقى ببقائه، ويدور معه حيثما دار والبناء ليس علة موجدة . بل حركات يده علل مُعدّة لاجتماع اللبنات والاخشاب، وذلك الاجتماع علّة لشكل ما . ثمّ بقاء ذلك الشكل فيها معلول ما البيوسة المستندة الى الطبيعة . والمؤثّر الحقيقي ليس اللاالله جلّ شأنه .

ومنها ان علّة الحاجة الى العلّة هى الامكان. • قَدْ كَانَ الافْتِقَارُ إلى العلّة مِ للإمْكَان. • قَدْ كَانَ الافْتِقَارُ إلى العلّة مِ للإمْكَان ، كما هوقول الحكماء. ومن فروعاته انّه • فَلَيْتُجْعَلِ النّقلَديّمُ بِالزّمَان ، كالعَقل الكلّى ، لكونه ممكناً. وامّا على قول خصمهم فلا، لانتفاء الحدوث الذى هو مناط الحاجة عندهم.

ثم "ان" على المطلوب شواهد. منها: «ضَرُورَةُ النَّقَضِيَّةِ النَّفِعُلْيَّةَ ، أَى مَا كَانَ مَا عَمُولُهُ وَاقعاً في احد الْأَرْمَنَة. بيانه ان "الشيء ، حال اعتبار وجوده ، ضرورى "الوجود ، وحال اعتبار عدمه ، ضرورى "العدم.وهذا ضرورة بشرط المحمول، وفي زمانه.والحدوث

عبارة عن ترتب هاتين الحالتين. فلو نظرنا الى المهيّة من حيّث لها هذه الحالة فقط، كانت ضروريّة. والضّرورة مناط الغناء عن السبب. فالحدوث، من حيث هُوحُدوث، من عن الحاجة. فما لم يعتبر حال المهيّة فى ذاتها، أعنى امكانها الذّاتى، لم يرتفع الوجوب، ولم تحصل الحاجة الى السبب.

ومنها م لموازم الاول تعالى والممهية . بيانه ان الواجب تعالى عندكل فرقة من الفرق المتصدين لمعرفة الحقائق ، لوازم . فعند الحكماء ، الصفات الاضافية ؛ بل عند الاشراقيين منهم ، الأنوارالقاهرة ؛ وعند المشائين منهم ، الصورالمرتسمة ؛ وعندالاشاعرة الصفات الحقيقية الزائدة ؛ وعند المعتزلة ، الأحوال ؛ وعند الصوفية ، الأعيان الثابنة .

ولكيست هذه اللوازم واجبة الوجود لدلائل التوحيد ، فهى ممكنة الثبوت بذاتها ، واجبة الثبوت ، نظرا الى ذات الأول تعالى . فثبت ان التأثير غيرمشروط بسبق العدم .

فلئن قالوا: الكلام فى الأفعال ، وهذه ليست بأفعال؛ نقول مقصودنا ان الدّوام وعدم سبّق العدم لم يمنع الاستناد. والقاعدة العقليـة لاتخصّص. وكذا لكلّ مهيّة لازم، مستند اليها ، غير متأخّر عنها زماناً، ولايتخالّ العدم بيّنها.

«ثُمَّ منها إمْتينَاعُ الشَّرْطِ،أَى، الاشتراط بِالْمُعَافِد . بيانه ان العدمالسّابق ملى وجود الشيء بمعانده؟ وإن كان سَبْق العدم شَرطاً لتَأثير الفاعل ، فكذلك ، لان المعاند لما يجب أن يكون مقارناً للشّيء معاند ومناف له ايضاً. وامّا الامكان،فهو يجامع وجود الشّيء وليس مقابلاً له.

وَمَنها النَّهَ قَدُ فَ حَالَة الْبَقَا. بيانه ان ّ الحوادث في حال البقاء مفتقرة الى العلّة. فلو كان مناط الافتقار هو الحدوث، فالبقاء مقابل الحدوث. وان كان هو الامكان، يثبت المَطلوب.

رم فهذه الوجوه شَوَاهِدِي -خبر «ضرورة» وما عطف عليها ؛ والضّمير للمتكلم. ثمّ بيّنا ان الحدوث ليس مناط الحاجة مطلقاً، فقلنا: «لَيْسَ الْحُدُوثُ عِلَّةً مِنْ رَأْسِهِ ، أى أصلاً. ويوضحه قولنا: «شَرْطاً ، بأن يكون علّة الحاجة هوالإمكان

بشرط الجدوث ، ولاشطُوآ، بأن تكون هي هو معالحدوث ، ولابنتهُ سيه ، بأن تكون هي الحدوث فقط .

وهذه أقوال ثلثة للمتكلّمين. « وكميّف ينصوّر ان يكون علّة ، و المُحدُوثُ ؟ كيّفُ ، أى كيفيّة منا ، أى وجود ، لحق « لللفقر والحاجة ، وتأخّرعنه بمراتب؟ بيانه ان الحدوث كيفيّة الوجود ، لانّه عبارة عن مسبوقية الوجود بالعدم ، فيتأخّر عن الوجود المتأخّر عن الحاجة المتأخّرة عن عليّها. فلوكان عليّة للحاجة ، مُستقلّة أو جزء أو شرطاً ، لتقدّم على نفسه بمراتب، إذ " توقيتيّة متعلّقة ب « يلحق» حكم المُمراتب اتسّق وانتظم ، حيث يقال : الشيء قرر فامكن فاحتاج فاوجب فوجب فاوجد فوجد فحدث .

وأيضاً كيف يتصوّرذلك،ويكونوجود الممكنمشروطاً بسبقالعدم؟ • والْعَدّمُ السَّابِقُ كُوناً - مَفعُول « السَّابق » - لَيْسَن خَصَّ ، بَدَيْلُهُ نَقَيْضُهُ - مبتدأ وخبرــأى،عدم هوبدلذلك الكون نقيضه،**دارَ الْحصَص**،أىحصصالعدم. بيانه انّـه، لوكان العدم شرطاً لوجود الممكن ، فامّا يكون العدم السّابق مُطلقاً ، فهو لَيس شرطاً لحادث خاص ، وامَّا أن يكون العدم المضاف الى الحادث الحاص ، فيلزم الدُّور لتوقَّف كل" من المضاف والمضاف اليه على الآخر، واماً ان يكون العدم البدلي، فهونقيض الكون الحادث ، فبتحققه ارتفع ذلك العدم. وان اريد الليسيّة الذّاتيّة للممكن ، أعنى لااقتضاء الوجود والعدم، فيرجع الى اعتبار الامكان. هذا خلف، مع الله سَبقه بالذَّات لابالزَّمان. وانيًا ذكرنا العدم البدلى ، مع انه لم يقصده الخصم، اشارة الى انه عدمالشي في الحقيقة، ولكن باعتبار مهيِّته، من حَيث هيهي، مع قطع النَّظر عَن كُونها مظهرالتجلِّيالالهي، ولو في زمان تنوّرها بالوجود . وامّا بهذا النظر ، فلاعدم لتحقّق نقيضه . والعدم السّابق أو اللاحق لَيس عدماً له في الحقيقة ، لان عدم الشّيء رفعه،ورفعه نقيضه، واتحادالزّمان شرط فىالتناقض. فكانه قيل: العدم السابق ليس عدماً له ، لانه ليس نقيضاً له ، لان بدله نقيضه ونقيض الواحد واحدٌ.

### غُرَرٌ فِي بَعْضِ أَحْكَامِ الْوُجُوبِ الْغَيْرِيّ

من ان الشيّ ، ما لم يجب، لم يوجد. والقول بالأولوية باطل. ولا يُوْجَد الشيّء عُبُولِية بأولوية بأولوية بأولوية بأولوية الأولوية الأولوية الذاتية فوقوع الممكن ، أولا، على الصوّاب؛ خلافاً لبعض المتكلّمين القائلين بالأولوية الغيرية ، المنكرين للإيجاب والوجوب في ايجاد الممكن . ولا بدُد في الترجيح ، أي ، الغيرية ، المنكرين للإيجاب والوجوب في ايجاد الممكن . ولا بدُلك الوجود أو ذلك العدم . من آيشجاب لذلك الوجود أو ذلك العدم . ثم اشرنا الى الدّليل بقولنا: وليسييّة الشمامين أي كون الممكن من ذاته أن يكون ليس، تنفى الشّانيية ، أي الأولوية الذّاتية ، ورأساً ، أي بكلا قسميه من الكافية وغيرها. فان المهيّة لم تكن بحسب ذاتها إلا هي، وما لم تدخل في دارالوجود بالعرض ، لم تكن شيئاً من الأشياء ، حتى انه لم يصدق نفسها على نفسها . وذاتها وذاتياتها وامكانها وحاجتها، وان كانت متقدّمة على وجودها تقدّماً بالمعنى ، لكنة بحسب الذهن ، واما في الخارج وحاجتها، وان كانت متقدّمة على وجودها تقدّماً بالمعنى ، لكنة بحسب الذهن ، واما في الخارج قبل الوجود حتى تستدعى أولوية مطلقاً .

كذا تننى الاولى، أى الأولوية الغيرية ، به به التسوية ، أى تسوية الوجود والعدم بحالها. فان هذه الأولوية ، لما كانت غير بالغة الى حد الوجوب ، لا يجعل الطرف المقابل محالاً. فالوقوع بهذه الأولوية وعدم الوقوع بها كلاهما متساويان ، فلا يتعين بعد احدهما ، بخلاف ما إذا بلغت الى حد الوجوب ، لانه حينئذ لا يبقى الطرف الآخر. فما ١٨ لم يسد الفاعل جميع أنحاء عدم المعلول ، لم يوجد، ولم ينقطع السوال بانه: لم وقع هذا دون ذاك؟ هذا هو الوجوب السابق الجائى من العلة فى المكن.

«ثُمَّ هنا وجوب آخر يقال له وجُوب الاحيق". وهوايضاً مبرهن عليه ومُبيَيَّن ". ٢١ يلحق الممكن بعد حصول الوجود أو العدم بالفعل . وهوالذي يقال له الضرورة بشرط المحمول. ولايخلو عنه قضية فعلية. ان قُلت: ما معنى سبق الوجوب على الوجود ولحوقه له ، وحيثية الوجود كاشفة عن حيثية الوجوب ، بل عينها ، لان حيثية الوجود حيثية الإباء عن العدم ؟ قُلت: هذا السبق واللّحوق في اعتبار العقل عند ملاحظة هذه المعانى، واعتبار الترتيب بينها. فقولم : والشّىء ما لم يجب لم يتُوجد ، معناه ما لم ينسد جميع انحاء عدمه ، لم يحكم العقل بوجوده. و فتبالضر ورتين حُفّ المُمُكن .

وقولنا: «ونسبة الوجوبوالإمكان ، كنسبة التمام والنقمان مسألة متداولة بينهم. معناها ان الامكان ، لما كان برزخاً بين الوجوب والامتناع ، كانت نسبته الى الوجوب كذا. والأولى ان يكون المراد بالامكان هو الامكان بمعنى الفقر المستعمل فى الوجودات المحدودة المصطلح عليه لصدر المتالهين - قد سرسرة - وبالوجوب هو الوجوب الذاتى. وحينئذ فالسنخية بنحو الشيء والنيء المعتبرة فى التام والناقص متحققة ثم مع كونها فى نقسها مسألة ، بايرادها هنا يدفع توهم المنافات بين الضرورتين والامكان ، فان الامكان الذاتى كالمادة ، والوجوب الغيرى كالصورة ، فيجتمعان .

#### غُرَرٌ فِي الْإِمْكَانِ الْإِسْتِعْدَادِيّ

«قد يُوصَفُ الإمكان باستعداد على الشي المستعدة وله المستعدة والمستعدة المستعدة المستعدة المستعدة المستعدة المستعدة المستعداد المستعداد

• والْفَرَقُ بَيَنْنَهُ ، أَى بَين الامكان الاستعدادي وبَين امكان ذاتي رُعَى مَنْ وُجوه مذكورة في الافق المبن والأسفار.

الاوّل قولنا: «لَكَونه أي الاستعدادي من جهة بالفعل ، لانه من الامور المتحققة في الأعيان ، لكونه كيفية حاصلة المادة مهيئة ايّاها الافاضة المبدء الجواد وجُود الحادث فيها، كالصور والأعراض، أو معها كالنفس المجردة ، بخلاف الامكان الذّاتي . فالتهيؤ ، من حيث انّه كيفية مخصوصة في المادة بالمعنى الاعم ، أمر بالفعل، ومن حيث انّه امكان وقابلية المستعد له ، أمر بالقوة . وامنا ماذكره في الأسفار بقوله : والكونه بالفعل من جهة أخرى ، غير جهة كونه قوة وامكاناً الشئ ، فان المني ، وان كان بالقياس الى حصول بالفعل من جهة أخرى ، غير جهة كونه قوة وامكاناً الشئ ، فان المني ، وان كان بالفياس الى خصول الصورة الانسانية له ، بالفعل . فهوناقس المنفسه وكونه ذا صورة منوية ، بالفعل . فهوناقس الانسانية ، تام المنوية ، بخلاف الامكان الذ "الى الذي هوأمر سلمي محض ، وليس له من جهة اخرى معنى تحصلى " . فلعل المراد به التنظير ، أوان " العرض ، سيّما الكيفية الاستعدادية ، المان الفعلية والقوقة ، تابع اله . فالامكان الاستعدادي ، لماكان موضوعه مركبا من الفعلية والفعلية والقوقة ، تابع اله . فالامكان الاستعدادي ، لماكان موضوعه مركبا من الفعلية والفعلية والفعلية والفوقة ، تابع الموضوع ، فني الفعلية والقوقة ، تابع اله . فالامكان الاستعدادي ، لماكان موضوعه مركبا من الفعلية والفعلية والفعلية والفعلية والفعلية والفوقة ، تابع الدينا للمناه المناه المينا الكيفية الاستعدادي ، الموضوع ، فني الفعلية والفوقة ، تابع المناه ال

والقوّة ، فهو فعل منجهة ، وقوّة من جهة ، بخلاف الذّاتى، فانّ موضوعه ليسبالفعل، حتّى فى الوُجود والعدم، فهو القوّة الصرفة. واللا فالكلام فىالامكان الاستعدادى، لا فى موضوع الاستعداد.

\*والثانى كون امكان ذاتيى له اى للاستعدادى كالأصل ،من وجهين: احدهماان الاستعدادى كاندالذ الى معزيادة اعتبار؛ وثانيها ان الذاتى منشأ الاستعدادى ، لان الهيولى التى هى مصححة جهات الشرور، انها نشأت من العقل الفعال بو اسطة جهة الامكان الذاتى فيه. والثالث أن مقوياً عليه ، أى ما عليه القوة و الاستعداد، عينا فى الاستعدادى لانه توجة فى طريق خاص الى كمال مخصوص ، كاستعداد النطفة الانسانية لصورتها ، بخلاف ما يضاف اليه الذاتى ، لانه كلا الطرفين من الوجود والعدم ، والتعين ناش من وقبل الفاعل.

• و الرّابع ان قيئه ، أى فى الاستعدادى سوّغ أن يزول الْمُمْكِنا، أى عن الممكن بحصُول الدّاتى ، فانه ١٢ الممكن بحصُول المستعد له، لان الاستعداد يرتفع بطريان الفعلية ، بخلاف الذّاتى ، فانه ١٢ لازم المهيّة دائماً ، ويجتمع مع الغيريين ، كمامر .

«وَالحَامِسِ أَنَّ هَـَدًا ، أَى الاستعدادى، فِي مَحَلِّ الْمُمُكِينِ ، أَى في مادته بالمعنى الاعمّ ، من محل الصّور النّوعيّة والموضوع والمتعلّق. وانبّا كان قائماً بمحلّه لانّه المتصف بالاستعداد والقُرب والبُعد حقيقة . وانبّا يُوصفُ به الممكنُ لتعلّقه به ، وانتسابه اليّه . فهو وصف المُمكن وانتسابه اليّه . فهو وصف المُمكن محسب حاله .

• و السادسأن فيه شدة وضعفا أيثين، فاستعداد النطفة للصورة الانسانية أضعف من استعداد العلقة لها ، وهو من استعداد المضغة ، وهكذا الى استعداد البدن الكامل. وانتها يحصل الاستعداد التام بعد تحقق الذاتى بحدوث بعض الاسباب والشرائط الكامل ورفع بعض الموانع ، وينقطع استمراره ، اما بحصول الشي بالفعل، واما بطريان بعض الموانع .

الفريدة الثالثة في القِدَم والحدوث

#### غُرَرٌ فِي تَعْرِيْفِهِمَا وَتَقْسِيمِهِمَا

• إذ الوُجُودُ لَم \* يَكُن بَعْدَ الْعَدَم، لاالمقابل ولاالمجامع، • أو \* بعد غيره:

ترديد فى العبارة ؛ يعنى ان شئت ، عرّف بهذا ، وإن شئت، عرّف بذاك . وقد عرّف العقلاء

بكل واحد ، والمآل واحد ، اذ المراد بالغيراع من العلة والعدم . فَهُو ، أى عدم الكون

المذكور ، مُسمَى بالقيد م \* فيه اشارة الى ان " التعريف شرح الإسم . • وَادْ وِالْحُدُوثُ ،

منه أ ، أى من القدم - متعلق بقولنا : بالنخيلاف ، اى ادر الحدوث بخلاف القدم .

يعنى انَّه المُسبوقية بالعدم أو بالغير .

ثم شرعنا في ذكر أقسام القدم والحدوث وتعريف اكثرها بقولنا: هصف كلا من القدم والحدوث بالدخقيني وبالإضافي. اما الحقيقي منها، فظهر. واما القدم الاضافي، فهو كون مامضي من زمان وجود شيء اكثر مما مضى من زمان وجود شيء آخر، والحدوث الاضافي كونه اقل. وقيوصف الحدوث بالذاتيي، وتعريف ذاه قبلية الدّات، ليسية الذّات، المنسية الذّات، بالنسية الذّات، باللهسية الذّات، باللهسية الذّات، باللهسية الذّات، باللهسية الذّات، الله عنى الحدوث الذّاتي مسبوقية وجود الشيّ باللهسية الذّاتية، أو المسبوقية بالعدم المجامع. وهما الامكان الذي هولازم للمهية، أعنى لااقتضاء الوُجود أو العدم من ذاتها، كما قال الشيخ: «الممكن منذاته ان يكون ليس، وله من عليه ان يكون أيس »؛ وكمما يتكون سبق ليس واقيع ، أي العدم المقابل الذي يقال له العدم الزّماني ، هن صرّم ، أي منقطع ، يُنعت ُ خبر « يكون » – بالزّماني، أي يستحق الرّماني ، هذا الوّصف ، وكما لطبع ، ذي التجديد في كمل آن عقتضي الحركة الجوّه ورية.

حدوث « دَ هُوى الله الماء أَى أَبداه سَيَّدُ الْأَفَاضِلِ ، وهوالسيدالمحقّق الدّامادالبارع ما لحكمة الحقّة ، بحيث قبل له المعلم الثالث \_ قدّس الله نفسه وروّح رمْسه \_ . فهويقول بحدوث

العالم حُدُوثاً دهرياً. وقد بسط القول فيه بما لامزيد عليه - كَذَاكَ سَبَثْقُ النَّعَدَمِ الْمُقَابِلِ على وجُود الشَّى م بِسَابِقِيَّة لَهُ ، أى للعدم ، فَكَنَيَّة . و لَكِنَ مقابلة العدم وسَبَقه الانفكاكي في السَّلْسِلَة الطُّولِيَّة ، بخلافها في الحدوث الزّماني ، فانتها م في السَّلْسِلة العرضية .

ولنمه لبيان ذلك ثلاث مقد مات: الأولى ان كل موجود، فلوجوده وعاء أو ما يجرى مجراه . فوعاء السيالات ، كالحركات والمتحركات ، هوالزمان ، سواءكان بنفسه أو باطرافه ، من الآنات المفروضة التي هي أوعية الآنيات كالوصولات الى حدود المسافات. وماكان بنفسه اعم من ان يكون على وجه الانطباق، كالقطعيات من الحركات، اولا على وجه الانطباق ، كالتوسليات منها . وما يجرى مجرى الوعاء للمفارقات التورية هوالدهر . وهو كنفسها بسيط مجرد عن الكية والاتصال والسيلان ونحوها .ونسبته الى الزمان نسبة الروح الى الجسد. وما يجرى مجرى الوعاء للحق وصفاته وأسمائه ، هوالسرمد.

الثّانية ان للوجود بالاجمال سلسلتين طوليّةوعرضيّة. امّا الطّوليّة فبعد مبدئها، مم وهُو مَبدء المبادى وغاية الغايات، الّلاهـُوت والجبروت والملكوت والنّاسوت. وامّا العرضيّة، فأعنى بها هنا عالم الاجسام الطبيعيّة.

الثّـالثة انّ العدم فى احكـامه تابع للوجود ، مثل وحدته و كثرته وثباته وسيلانه ووعائه. فنه زمانى ومنه دهرى ومنه سرمدى وان راسم الاعدام فى الأذهان فقدكل مرتبة مِن الوجود للأخرى فى الموجودات العرضيّة، وفقد كلّ وجُوددان للوجُود العالى فى الموجودات الطوليّة.

فاذا تمهتد هذه ، نقول: قول السيّد ـ قدّس سره ـ العالم حادث دهرى معناه ان عالم الملك مسبوق الوجود بالعدم الدهرى ، لانّه مسبوق الوجود بوُجود الملكوت الذى وعاؤه الدّهر ، سبقاً دهريّا . فكما ان كلّ حدّ من هذه السلسلة العرضيّة وكل قطعة من زمانها عدم أو راسم عدم لآخر منها وأخرى منه ، كذلك كلّ مرتبة من السلسلة الطوليّة عدم او راسم عدم فى تلك المرتبة لاخرى منها . فكما ان العدم هنا واقعى ، فكذلك عدم او راسم عدم فى تلك المرتبة لاخرى منها . فكما ان العدم هنا واقعى ، فكذلك

العدم هناك ، لان الوجودات واقعية ، وفى مرتبة كل عدم للآخر ، بلكل عدم للآخر ، وكل وعاء لو بجود وعاء بعينه لعدم تاليه وقرينه . وكما ان مقادير الحركات الدورية هنا أزمنة ، كذلك مد سير نير النور الحقيقي في قوسي النزول والصعود ، من مدار فلك وجودات تلك العوالم ، ايام ربوبية ؛ كما قال تعالى: « وذكرهم بايام الله » .

والحاصل ان العالم، عنده، متسبوق الوجود بالعدم الواقعي الدهرى ، لاالزّمانى المَوهُوم، كما يقول المتكلّم، ولا العدم المجامع التّي في مرتبة المهيّة فقط، كما ينسب الى بعض الفلاسفه.

والنحادث الإسمى الله ي هو مُصطلحي، أي مما اصطلحت اناعليه، مأن وسم السم الله والم يكن وأن وسم السم الله والم يكن معه شيء ، ولااسم ولارسم ولاصفة ولاتعين، فحدث وجدد، من المرتبة الأحدية، الأسماء والرسوم. وكما ان كلها جاء من اسم ورسم ، حديث لم يكن فكان ، كذلك مطموس مُنه محيى عند مصير الكل الم الملك الديان؛ كما قال سيد الأولياء على: (كمال الاخلاص نفي الصفات عنه ».

وهذا الاصطلاح اخذتها من الكلام الالهى : ١ إن هى الا أسماء سمّيتموها أنتم و

آباؤكم ما انزل الله بها من سُلطان، ، ومن كلام امير المؤمنين وسيّد الموحّدين على الجلا :

«توحيده تمييزه عَنخلقه ، وحكم التمييز بينونة صفة ، لابينونة عزلة ، كاقلنا : • تَبَايُنُ الْوصفي ، لا التّباين الْعَزلى أثر ، أى روى • ميّمن لعقل كأبينا للبّشر ، أى

ممّن عقله فى التاصل والكليّة بالنّسبة الى العقول فى الفرعيّة والجزئية ، كابينا آدم بالنسبة

الى الأجساد البشريّة . فهو ، صلوات الله عليه ، أبُوالعقول والأرواح ، كما ان آدم المجلا ابوالأجساد والأشباح . ونعم ماقيل :

وانتى، وانكنت ابن آدم صورة فلى فيه معنى شاهد بابتوتى ، فَالْحَقُ قَد كَانَ وَلاكُونَ لِشَى \* كَمَا سِيُطُوى الْكُلُ بِالقَاهِرِ طَى تقرير وتثبيت للمقام، واشارة الى ان البداية والنهاية واحد، والى ان الطي باسمه

القاهر، كما ان النشر بالأسماء المناسبة له، كالمبدئ ، المبدع ، المنشئ ، المكوّن، كما هو طريقة العرفاء.

\*فقدي اسم الاشارة - الحكوثات التي مترات جُمع - تاكيد لهذي الهيما بسوى في ، أى صاحب ، الأمر ، أى عالم المجردات والخلق ، أى عالم الأجسام والجمانيات ، تقع ، أى المجموع المجموع . فلاينافى أن يكون للبعض ، وهو عالم الخلق ، مجموع تلك الحكوثات ، حتى الزماني الذي ما وصل إليه كثير من أهل النظر لمجموعه ، بحيث لا يلزم الامساك عن الجود عليه تعالى .

بیانه انا سننبرهن علی اثبات الحركة الجوهریة، وان طبائع العالم، فلكیة أو عنصریة، متبدیة انتخاد الجنس مع الفی و أعراضها تابعة لها فی التجدد وقابلها، متحدة معها فی التحصل اتحدد الجنس مع الفیصل، سیال بسیلانها. فالتغیر لاینسحب حکمه علی صفات العالم فقط، بل علی ذواتها ایضاً. والشی السیال، كل حد یلحظ منه مخفوف بالعدمین، سابق ولاحق، وهما سیالان زمانیان، لان وعائها وعاء الوجودین المکتنفین به، وهذان الوجودان سیالان. وقد عرفت ان وعاء السیالات زمان. فذلک الحد مسبوق الوجود بالعدم الزمانی. وهكذا فی اجزاء ذلک الحد، واجزاء اجزائه. وهكذا فی اجزاء ذلک الحد من حدود الطبائع السیالة فیا یلی ذلک الحد من الطرفین، وما یلی مایلیه. فنی كل حد من حدود الطبائع السیالة و بحد الاصحة لسلب المسبوقیة بالعدم الزمانی. وكذا فی الكل المجموعی، اذ لاوجود له سوی و بحد و الاجزاء، ولاسیم فی الممدات القارة والغیر القارة، المتوافقة الاجزاء، والموافقة للكل فی الحد والاسم. فحکمه حکمها. و كذا فی الكلی الطبیعی منها ، اذلاوجود له سوی وجود الاشخاص. ولذا قلنا: یوجوزییة و كلییة " و یمکن أن یقرء كل واحد منها مضافاً وجود الاشمیر، علی ان یکون بدل تفصیل میا سوی، جُزء و کلی .

ولمّا كان لقائل أن يقول: يلزم ، بناء على التّبدل الّذاتى ، أن يكون كلّ طبيعة ٢١ وكلّ صورة نوّع ، سيّال بالذّات وكلّ صورة نوّع ، سيّال بالذّات والصّفات ، بيالْمُثُلُ النّوريّة ، كما انّ حفظ كلّ بدن شخصى انساني ووحدته وثباته ،

مع تبدّله بالتحلّل شيئاً فشيئاً، بالنّفُوس النّاطقة. فهذه الأنواع المتبدلة، لمّا اتّصل كلّ منها باشراق صاحبه الواحد البسيط الثّابت على حالة واحدة الّذى هو كروح وهذا على حلمه ، أو كمعنى وهذا كصُورته وعبارته، أو كأصل غير مخالط وهذا فرعه، «والله من وراثهم محيط»، لاجرم حفظت وحدته وثباته بذلك الاشراق.

# غُرَرٌ فِي ذِكْرِ الْأَقْوَالِ فِي مُرَجِّح حُدُوث الْعَالَم فِيمَا لَا يَزَالُ

\* مُرَجّحُ الْحُدُوثِ ، أى حدوث العالم ، ومخصّصه بوقت مخصوص، ذَاتُ

الوَقْت ونفسه، اذ م لاوقت قَبُلْم. وذا القول الْكَعْبِيّ من المتكلمين اتّخذ وارتضاه. ٣ وفيه انّا ننقل الكلام الى نفس الوقت: لم وقع فيما لايزال ، وعلّته فيما لم يزل؟.

\* وقييْل - القائل هوالمعتزلي - ان المرجح عيلْم رُبَّنَا تعالى وتقدّس بيالاً صْلَح،

أى بان الأصلح بحال العالم ايقاعه فيما لايزال . وفيه انه: اينة مصلحة في امساك الفيُّض ٦ والجود عنه بمالانهاية له ؟

\* والأشْعَرَىُّ النَّافِ \_ مبتدأ وخبر \_ لِلْمُرجِّح، لقَوله بجواز تخلَّف المعلول

عن العلّة التّامّة ، بللاعلّية ومعلوليّة عنده، وترتّب المعاليل على العّلات بمحض جَرى ، العادة. وبشاعة هذا القّول ممّا لايحتاج الى البيان .

« وعينلا أنا النحد طبيعي وذاتي "، اذ قد عرفت ان الحدوث والتجد طبيعي وذاتي الما المدرود المدرو

#### غُرَرٌ فِي أَقْسَام السَّبْقِ وَهِيَ ثَمَانِيةٌ

وينقسم مقابلاه أيضاً بحسب انقسامه بلاتفاوت. ولذا لم نتعرض لها. ولما كان لم التقدّم والتأخر مأخوذ َين في مفهوم القدم والحدُوث ، وهما على انحاء ، أردفنا مبحثه عبحثه.

«السّبْقُ مُنِهُ مَا زَمَانِيّاً كُشِفَ. وهذا منأقسام السبق. هوالسّبقالانفكاكى ما والسّبق السّبق الله الله عنه ما والله عنه منه الوجود، سواءكان السّابق والله عنه عُير مُجتمعين بالذّات، كالأزمنة، أو بالعرض كالزّمانيّات.

- \* ومنه السبق بالر تُنبة ، أي بالترتيب.
- ثُم منه السّبق بِالشّرَف ، كتقدّم الفاضل على المَفضول.
- ومنه السّبْقُ ُ بِالطّبْعِ ِ، وهو تقدّم العلّـة النّـاقصة على المعلول .

وَمنه السّبق بِالْعِلِيّةِ ، وهو تقدّم العلّة التّامّة على المعلول. وهى لاتنفكتُ عن العلول. ولكن العقل يحكم بأن الوُجود حاصل للمعلول من العلّة ، ولاعكس. فيقول : تحرّكت اليد فتحرّك المفتاح ، بتخلّل الفاء .

• ثُمَّ منه السّبق اللّذى يُقالُ لَهُ السّبقُ بِالْمَهِيّة والسّبق بالتّجوهر، وهو منه السّبق اللّذى يُقالُ لَه م تقدّم علل القوام على المتعلول فى نفس شيئيّة المهيّة وجوهرالذّات، كتّقدّم الجنس والفّصل على النّوع، والمهيّة على لازمها، والمهيّة على الوُجود عند بعض.

• والسّبْقُ بِالذّاتِ هِنُو اللَّذّ كَانَ عَمَّ ، أَى لَيْسَ قَسماً على حدة من السّبق ، الله من السّبق ، الله مو القدر المشترك الذى • بِنْ النّلائة الأخييرة ، أعنى ما بالطبع وبالعلّية وبالمهيّة النّقسَم ، في المشهور .

ثم من السَبق قسم آخر ، وهو انه . بِالذّات ِ إِنْ شَيءٌ بَدَا وبِالْعُمَوض . ٢١ لِالنُّنيُّن ِ على سبيل التّوزيع ، أي، انْ ظهر حكم لواحد من شيئين بالذّات ولآخرمنها

بالعرض، كالحركة بالنسبة الىالسفينة وجالسها، فحينند سَبْقٌ بِالْحَقيقَة انْتَهَضَ. وهذا المسمّى بالسّبق بالحقيقة قد زاده صدر المتألهين \_ قدّس سرّه \_ . وهُو غَير جميع الأقسام ، اذ فى الكلّ ، كلّ من المتقدّم والمتأخر متّصف بالملاك بالحقيقة ، ولا صقة لسسّب الاتتصاف من المتأخر، وفيه قد اعتبر أن يكون اتتصاف المتأخر بالملاك مجازاً، من باب الوصف بحال المتعلّق ، ويكون السسّب صحيحاً ، كسَبْق الوجود على المهيّة، على المذهب المنصور. فان التحقق ثابت للوجود بالحقيقة، وللمهيّة بالمجاز وبالعرض.

« والسّبْق حال كونه فَكِيّاً ، كالزّمانى ، ولكن انفكاكه يَجِي طُوليّا ، لا عرضيّا، كمامرّ ، « سُمِّى ده ريّاً وسَرمَديّا. هذا قسم آخرمن السّبق ، قد زاده السيّد المحقق الدّاماد ـ قدّس سرّه ـ وهو غير السّوابق ، اذ فى الكلّ غير الزّمانى ، المتقدّم ، والمتأخر مجتمعان فى الوجود ، أو غيرآبيين عن الاجتماع ، وفيه اعتبر الانفكاك ، لاعلى وجه مُعتبر فى الزّمانى . اذا عرفت هذا، عرفت ان قدح المحقق اللاهيجى ـ رحمة الله عليه فيه متقدوح ، بشرط الرّجُوع الى ماذكرته فى بيان الحدوث الدّهرى .

#### غُرَرٌ فِي بَعْضِ أَحْكَامِ الْأَقْسَام

• و لا اجتماع في السّبق الز ماني بنحو الامتداد السّيلاني و مَا أي سبّق بير تُبَة ، طَبِعً ، وهوالسّبق بالرّبة الحسّية ، ووضعا ، وهوالسّبق بالرّبة الحسّية ، ويسمّا و أوّل ، أي ما بالتّرتيب الطبيعي ، كالْجيسم والْحيّوان ، وهكذا في الأنواع والأجناس المترتبة من ايّة مقولة كانت. • و الشّان ، أي ما بالترتيب الوضعي كالتّرتيب و والأجناس المترتبة من ايّة مقولة كانت. • و السّبق بيالطبّع وبيالتّجوهر • كالنّتين ، في الممكنان ، كتقدم الامام على المأموم . • والسّبق بيالطبّع وبيالتّجوهر • كالنّتين ، أي كما في اثنين ، والواحيد منه أي من الإثنين اعتبرالوجود في الواحد والآثنين ، وان الواحد اجتماع هذين القسمين من السّبق هنا . فان اعتبرالوجود في الواحد والآثنين ، وان "الواحد والتيام هذا المتفهوم المركّب من هذا المتفهوم البسيط ، فالسّبق بالتجوهر .

# غُرَرٌ فِي تَعْبِينِ مَافِيهِ التَّقَدُّمُ فِي كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهَا

وهوالمسمتى عندهم بالملاك. وهومشترك بَين المتقدّم والمتأخّر ، ويكون منه شيء للمتقدّم وليس للمتأخّر ، ولكن ليس للمتأخّر منه شيء اللا وهوحاصل للمتقدّم. • ملاكمه ، أي ملاك السبق ، هوالانتساب الى الزَّمان في السبق الزَّماني ، سواء كان في نَفس الزّمان ، أو في الشيء الزّماني . • و الانتساب الى المُمَبُّد، الْمُحَدُود خُذْ ملاكاً لِثاني ، أي السبق بالرتبة ، كصدرالمجلس في السبق بالرّتبة الحسية ، أو ٦ كالشّخص أو الجنس العالى في السّبق بالرتبة العقليّة. • في السّبق الشُّرفي، الملاك هو الْفَضْلُ والمزيّة. وفي السّبق الطّبيعي ، الملاك ، و ُجُودٌ . والملاك هو الو ُجُوبُ في السّبق الْعيلّي، في ساديس ، وهوالسّبق بالتجوهر ، تَـهَرّرَ الشّيء وقوامه ميزا للملاك - ٩ تَجَوُّزُا، أي مطلقالكون، سواءكان بالحقيقة أو بالمجاز، حتّى يكون مشتركاً بينالمتقدّم والمتأخّر بهذا النحو. ﴿ فَيِي الثَّامِينِ ، وهوالسَّبق الدَّهرى والسَّرمدى، الملاك هوالْكُتُونُ ۗ ١٢ بيمتن الواقيع وحاق الأعيان ، وفيي وعاء الدُّهر \_ الاضافة بيانية - ليلبدائيع ، أى وعاء الدّه رمخصوص بالمبدعات ، بخلاف العبـارة الأولى أعنى « متن الواقع » فانّه يشمل السّم مدى. قال السيّد ـ قدّس سرّه ـ في القبسات : « واذ تبيّن ان الوُجود الاصيل في متن

الأعيان عَين مهيَّة الباري الحقُّ ونَهَفْس حقيقته ، فالمرتبة العقليَّة وحاق الوجود العَّيني هناك واحد ، وموجوديَّته سُبحانه فيحاق كبد الأعيان ومَـتن خارج الأذهان، هي بعينها ١٨ المرتبة العقلية لذاته الحقّة من كلّ جهة . فالمَوجوديّة المتأصّلة في حاق الأعيان ومَتن الخارج في العالم الرّبوبي ، بمـَنزلة مـَرتبة ذات الانسان ومهيّة العقل مثلاً ، من حيث هي هي في عالم الامكان . فاذن تأخّرالعالم عن المَرتبة العقليّة لذاته الحقّة، جلّ سُلطانه ،

تأخرا بالمعلوليّة ، هو بعينه التأخر الانفكاكي عنه سُبحانه ، بحسب وجوده سبحانه في حاق الأعبان » .

مم قال: « وليس يصح أن يقاس ماه نالك بالشمس وشعاعها وما بينها من التقدّم والتأخر بالذ الله بحسب المرتبة العقلية ، والمعية فى الوُجود بحسب متن الأعيان كما تعور به الالسن متوراً، وتفور به الافواه فوراً، لما قد دريت ان المرتبة العقلية لذات الشمس بماهى هى ليست بعينها هى الوجود فى متن الأعيان ، كما هوسبيل الأمر فى العالم الربوبى . وكذلك الأمر فى حركة اليدوحركة المفتاح ، مثلاً . فاخفض جناح عقلك للحق ولا تكونت من الجاهلين ، انتهى .

الفريدة الرَّابعة في الفعل والقوَّة

## غُرَرٌ فِي أَقْسَامِهِمَا

\*على اصنف الله قُورة قد وردت ، نذكر بعضها الله هواكثر تداولا بينهم.

\* منها الصنف الله هومُقابِلَ النهعل ثبت، كما يقال: الهيولى أمر بالقوة . \* كها منها الصنف الله يُقابِلُ الضَّعف ، كما يقال : الواجب تعالى فوق مالايتناهى قوة . وبهذا المعنى يطلق على الكيفيات الاستعدادية القوة واللاقوة ، و كذا منها ما أى صنف ، بيكُون مبدء التغيير في شيء آخر ، من حيث هو آخر ، اعلما . وبهذا المعنى تطلق على مبادى الآثار ، كقوى النفس وغيرها .

«وَقُوَّةٌ إِمَّا بَكَ تُ مُنْفَعِلَةٍ وَلَشَيَء واحد ، كمادة الفلك ، حيث تقبل أمراً ه واحداً ، هوالحركة الوضعيّة ؛ أو أَشْيَاء محدودة ، كالقوّة الانفعالية في الحيوان ، أو غير متناهية كقوّة الهيولي الأولى ؛ و إمّا فاعلَة لشيء واحد أو اشياء متناهية ، كالقوّة الفاعلة في الفلك والحيوان ، أو عَيْرَ مُتناهية ، كالقوّة الفاعلة الواجبة القديرة على ١٤ كُلّ شيء.

زيد ان نقسم القوّة الفاعلة بانتها امّا مبدء أفعال، وامّا مبدء فعل واحد؛ والاوّل امّا مع الشعور او عديمه ؛ والثّانى ايضاً امّا مع الشّعور أو عديمه . ثم العديم من الثّانى امّا متقوّم بالحلّ ، أو مقوّم له ؛ والمقوّم امّا فى البسيط، أو فى المركب. فقلنا: « فَمَبُدْء عُلَا الْمُفْعَالِ قَدَ \* تَخَالَفَت \* حال من «الأفعال » - « عَد يم آدَر لا - حال من المبتدا - قُو ّة - خبر المبتدا - ليما نبت \* ، أى نباتية . « وَمَع كُون مبدء الافعال ذا شُعُور ، فَلَك القوّة قُدر قُ النّحيوان سيم \* ؛ « بصحة الشعل وصحة تمو كيه رئسيم القدرة . والتذكير لأجل التعبير بالمبدء . وقد اشرنا الى ان "هذا الرّسم لقدرة الحيوان ، كما صرّح به الشيخ ، لالقدرة الواجب تعالى ، خلافا للمتكلمين .

٢١ \* وَمَبْدَءُ الفعل النواحِد إن لَم يَعند ما ـ مؤكد بالنون الخفيفة، كقوله: « يحسبه

الجاهل مالم يعلما » بي بفعله ، متعلق بقولنا: الشّعُور ، ذا نَفْسُ السّمَا، فانتها مصدر للفعل على وتبرة واحدة . « إِنْ يَعْدُم مبدء الواحد الدّرْكُ وقوم الْمحلّ ، فهو طبيعة "، إن في المحل البسيط ، كالماء قد حصل . • و ذلك المبدء المقوم صورة " وطبيعة إذا انفرض ، مركباً، أى في مركب، أو فرض الحل مركباً. ودُونَ تقويم من ذلك المبدء للمحل ، بل يكون متقوماً به ، فهو عرض . فالحرارة ، مثلا " ، من حيث انتها مبدء التسخن في آخر، قوة . • فتيلك المبادى المقارنة للمواد ، ولو بنحو التعلق ، ومع مبادى مفارقى الممواد كلية ، « كُلُ جُنُودُ مَبْدَ عِ الْمَبَادى تعالى شأنه .

ولمّا ذكرنا ان صحّة الصّدور واللّاصدور تفسير لقدرة الحيوان ، أردنا أن نذكر ماهو المعتبر فى القدرة مطلقا ، حتى يشمل قدرة الواجب بالذّات النّدى هو واجب الوجود ، من جميع الجهات . فقلنا: «للشّقُدُرَة انسب قُوّة فيعلية ، أى القوة المؤثّرة ، وإن قارنَت القوّة بالعلم والنّم شيئة . فالمعتبر فى القدرة مطلقا اصدار الفعل عن علم ومشية ، كما قال الحكماء: «القادر هو النّدى ، ان شاء فعل ، و إن لم يشأ لم يفعل » . وامّا الصحّة ١٢ والامكان وانفكاك الفعل ، فغير معتبرين فيها .

ليانقندرة السباق على الفعل . وقد ه قيل ، القائل هو الأشعرى ، لها معية "بالفعل. وليسس هذا هو القول المعتمد عليه ، لتكليف الكافر ، ولزوم احد ١٥ المحالين: اما قدم العالم ، واما حدوث قدرة الله تعالى! ، وغير ذلك.

\* لَلْقُوَّةُ النِّى هَى مَقَابِلَةُ لَلْفَعُلِ السَّبْقُ ُ زَمَانَيِّاً عَلَى الْفَعُلِ. و بَالْحَقَيَّقَةُ هذا السَّبْقُ لَوْمَانَيِّاً عَلَى الْفَعُلِ. و بَالْحَقَيْقَةُ هذا السَّبْق لَفَرَدُ فَرَدُ مَنْهُ بِالنَّعَاقِبِ وَالتَّنَاوِبِ كَمَا \* فَعِمْلُ عَلَيْهُا ١٨ مُطْلِلَقاً — صفة مَفْعُولُ مَطْلَق مُحْدُوفُ لَقَوْلنا: تَقَدَّمًا ، أَى تَقَدَّمُ الْفَعْلُ عَلَى الْقَوَّةُ بَعْمِيعُ أَنْحَاءِ التَقَدَّمُ مَنَ الذَّاتَى وَالزَّمَانَى وَالشَرْفِي وَغَيْرِهَا.

الفريدة الخامسة في المهية والوحقها

## غُرَرٌ في تَعْرِيْفِهَا وَبَعْضِ أَحْكَامِهَا

« مَاقَيْلُ ، أَى حَلَ عَلَى الشيء ، فالشيء مَعلوم من سياق المقام ، في جَوابِ مَا الْحَقَيِقَة » عن « ما الشّارحة » فان ما يقال في جوابها ليس مهيّة ، بل هوشرح الاسم . وبالفارسيّة : ملهيّت باسخ بُرسش از كوهرشي است ، وشرح اسم پاسخ برسش نخستين است .

والمطالب ستة. وبعضهم ، وإن زادوا عليها ، لكن اسهاهى مطلبا ، «ما» الشارحة والحقيقيّة ، ومطلبا « هل» البسيطة والمركبة ، ومطلبا « لم » الثبوت والاثبات، وفى منظومتى فى المنطق الّتي فى نيّتى اتمامها ، ان ساعدنى التّوفيق ، ذكرت المطالب بقولى: (نظم) .

اسّ المَطالب ثلثة عُلم مطلب «ما »مطلب «هل» مطلب «لم» في مطلب «لم » انيق في هو الشّارح والحقيق و ذو اشتباك منع «هل» انيق و «هل» بسيطاً و مر كباً ثبت ليّة ثبوتاً اثباتاً حوت البّنه آلت ما فريق اثبتا مطلب «ايّ» «كيف» «كم » «متي»

وفى كثير كان «ماهو» «لم هو» كما يكون «ماهو» «هلهو» انتبهوا والانخساف الاوّل يُناسِبُ و فى وُجودى اتّحد المطالب مشتقة ع «متّاهو»، والياء للنّسبة .

وَالذَّاتُ والْحَقِيقَة، أَى كُلِّ واحد منها، وقيلَت عَلَيْهَا ، أَى على المهيّة، مَعَ وُجُودٍ خَارِجي. فلايقال ذات العَنقاء وحقيقتها، بل مهيّتها. فان المهيّة اعمّ منها.

١٨ لكن ربتًا لايراعي هذا الفرق فيستعمل كلّ بمعنى.

• وكُلُّهَا الْمَعَقُولُ ثَمَانِياً يَجَى، اذ مَعلومٌ انّه لَيْس فى السّواد أمر يحاذى كونه مهيّة مطلقة، أو ذاتاً وحقيقة مطلقتين، وراء المهيّة الحاصّة أعنى اللّون القابض ٢١ لنُوراليصم.

• وَلَيْسَتُ ، أَى المهية ، إلا هيى مين حيث هيه — الهاء للسّكت ، كقوله تعالى: « وما أدريك ماهيه » — أى ليست كل مهية من حيث نفسها الا نفسها ، لاموجودة ولامعدومة ، ولاواحدة ولاكثيرة ، ولاكلية ولاجزئية ، ولاغيرها . فكما ان الوجود والعدم ليس احدهما عين الآخر ولاجزئه ، بل الوجود وجود والعدم عدم ، كذلك كل واحد منها بالنسبة الى السواد ، مثلاً .

• مر تبة " مفعول فيه لمشتق بعده - نقائض منتفية. وارتفاع النقيضين و المرتبة جائز ، لان معناه ان كل واحد منها ليس عيناً للمهية ولاجزء منها، وان لم يخل عن احدهما فى الواقع ، على ان نقيض الكتابة فى المرتبة عدم الكتابة فى المرتبة ، على ان يكون الظرف قيداً للمنفى لاللنفى ، كما قُلنا: • وَ النّكون نُ ، أى كون شىء ، في تلك و المرتبة انتيفا المُقيد - بالاضافة - فقييضه ، لان نقيض كل شى وفعه ، دون انتيفا مُقيد - بالتوصيف - فاذا كذب ثبوت الصفة فى تلك المرتبة ، صدق سلب الصفة الذى فى تلك المرتبة اذكيس نقيضه . فا هما نقيضان لم يرتفعا ، وما ارتفعا ليسا نقيضين .

« وَقَدَّمَنَ سَلَبًا عَلَى الْحَيْثِيَّة، فقل: « ليس الانسان ، من حيث هُو انسان ، بكاتب ولا لاكاتب، وبواحد ولا لاواحد» وهكذا؛ لا أن يقال: «الانسان ، من انسان ، من بكتب هو، ليس بكذا وكذا »، حتى يعم السلب، لأجل التقديم، عارض المهيئة نفسها، ولا يختص بعارض و بودها . بيان ذلك أن المهيئة ، بالقياس الى عوارضها ، حالتين: احديها عدم الاتصاف بها ولابنقائضها ، حين اخذ المهيئة من حيث هى ، كما فى العوارض التى تعرضها بشرط الوجود ، كالكتابة ، والحركة ، ونحوهما . والاخرى الاتصاف بها، حين ما اخذت كذلك ، كما فى العوارض التى تلحقها معالو بود، لابشرط الوجود ، كالكتابة ، والحركة ، ونعوهما . والاخرى الوجود ، كالوجود ، كالوجود ، والوحدة ، والامكان ، ونحوها . فالمهيئة ، بالقياس الى عوارض الوجود ، كلوجود ، والوحدة ، والامكان ، ونحوها . فالمهيئة ، بالقياس الى عوارض الوجود ، تخلو عن الطرفين فى مرتبة من نفس الأمر ، وهى مرتبة ذاتها ، واماً بالقياس الى عوارض نفسها ، فانتها ، وان لم تخل عن احد الطرفين ، لكن ليست حيثية نفسها حيثية

ذلك العارض. فالتقديم النَّذي شرطوه انبًّا هوبالقياس الى عارض المهيَّة نفسها، اذالخلوَّ عن عارض الوجود وعن مقابله جائز. فاذا قلت: « الانسان من حيث هوليس بموجود» ، ٣ يصير الحيثيّة جزء الموضوع، لامن تتمة المحمول، فلايتوجه النبي الى الوجود بنحوخاص، أى وجود يكون عيناً أوجزء له، بل الى الوجود مطلقاً، فيلزم ان يكون الانسان، من حيث هو،أىنَفسه ، خالياً عن الوجُّود مطلقا ، ونَفسه نَفسه . وهو باطل ، بخلاف ما اذا قلت ٦ بالعكس. • فانف به ، أى بالتقديم او بالسلب ، النو جُود ذا التَّقْييد ، أى ليس الانسان، في مرتبة ذاته مَوجوداً منحيث هو، بأن يكون عَيناً أو جزء له، لا. مُطلقهُ، أى مطلق الوجود ، ولو بنحو الاتصاف من قبل الغير . وَاتَّخذَنُّهُ مُ مَوكَّدٌ بالنُّون الخفيفة - مَثَلًا". فاجره في الوحدة فقدّم السّلب وانف الوحدة الّتي من حَيث نَفْس المهيَّة لامطلقها ، وهكذا. وقدَ يقال في فائدة تقديم السَّلب غير ذلك. وما ذكرنا أولى . • والسَّلْبَ في قَولَكُ: ﴿ المهيَّةُ لَيْسَتَ مِن حَيثُ هِي كَذَا » ، خُلُدُهُ \* سَالِباً مُحَصَّلًا ۗ لاموجباً عدولياً ، حتى يقتضي وجُود المَوضوع ، اذ في ملاحظة المهيّة من حيث هي لاوُجود بعد. \*وَلا اقْتَضَا شيء شيئاً لَيَسْسَ اقْتَضا مَا قَابَلا ، أي مقابله ، حتَّى يتوهمّم انَّ المهيَّة ، اذا لم تكن في مرتبة ذاتها مَـوجودة ، فهي فيها معدومة ، واذا لم ١٥ تكن واحدة ، كانت كثيرة وهكذا.

## غُرَرٌ فِي اعْتِبَارَاتِ الْمَهِيَّة

التي لايخلو عنها مهيّة من المهيّات ، بل تجرى في الوجود ، عند أهل الذَّوق. وقد اقتفينا نحن اثرهم في كثير من المواضع. فالمهيَّة \* مَخْلُوطَةٌ و مُطْلَقَةٌ و مُجَرَّدَةٌ \* ٣ عِنْدَ اعْتِبارات عَلَيْها ، أي على المهية ، مُورَدَة ، من - بيان للاعتبارات -لابشرط ، ناظر الى المُطلقة ، وكذا بشرط شيء ، ناظر الى المخلوطة، . ومعنيتي بيشرط لا ، ناظر الى المجرّدة ، استميع إلتي . • فاول "، أي اول معنى بشرط لا ، ٢ حَذُ فُ جَميع مَاعَدًا ، حتى الوجُود خارجاً أو ذهناً. وهذا هوالمستعمل في مباحث المهيَّة ، مقابلًا للمُطلقة والمَخلوطة. وحَيث اعتبر تجرَّده عَن جميع ماعداه ، فلاوجُود للمهيّة المجردة في الذّ هن فضلا عن الخارج، فان قلت: فكيف تكون من الاعتبارات ٩ الذهنيَّة ؟ قلتُ: هذا نظير شبهة المعدوم المطلق ، وتقسيم المَوجود الى الثَّابت في الذُّ هن واللَّاثابت فيه. وقدَ مرَّ دفعها ؛ فتذكر . • وَ الثَّانِ مِن معنيي بشرط لا أن تؤخذ المهيَّة وحدها بحَيث ، لَـوقارنها شيء ، اعتبر لا من حيث هو داخل فها ، بل من حيث هو أمر ١٢ زائد عليها ، وقد حصّل منها مجموع لايصدق هي عليه بهذا الاعتبار ، كَالْحَيُّوانِ ، مأخوذاً مادة وجُنُوء قَلَدُ بدا.

كما قال الشيخ: ان المهية قد يؤخذ بشرط لاشيء، بان يتصور معناها بشرط ان يكون ذلك المعنى وحده، بحيث يكون كل مايقارنه زائداً عليه، فيكون جُزء لذلك المجموع، مادة له ، متقدماً عليه فى الوجُودين ، فيمتنع حمله على المجموع لانتفاء شرط الحمل ، وهوالاتحاد فى الوجود . وقد تؤخذ لابشرط ، بأن يتصور معناها مع تجويز كونه وحده وكونه لاوحده ، بأن يقترن مع شيء آخر، فيحمل على المجموع وعلى نفسه وحده . والمهية المأخوذة كذلك قد تكون غير متحصلة بنقسها فى الواقع ، بل يكون أمراً محتملاً للمقولية على أشياء مختلفة المهيات . وانها يتحصل بما ينضاف الها ، فيتخصص به ، ويصير ٢١

بعينها أحد تلك الأشياء فيكون جنساً،والمنضاف اليهاللذي قوّمه وجعلهاحد تلك الاشياء فصلاً. وقد تكون متحصّلة في ذاتها ، غير متحصّلة باعتبار انضياف امور اليها .

وهو والابيشرط أيضاً كان الاثنين نمي ومن - بيان لها - اوّل قيسم ، وهو المقيد باللابشرطية ومن ثان مقدسم الأوّل والآخرين ، وهوغير مُقيد بشيء ، ولو باللابشرطية ، فهو كمطلق الوجود المنقسم المالوجود المطلق والوجود المقيد . و وهو أى الثانى ، بيكلتى طبيعي وصف ، لا الأوّل ، وإن وقع في بعض العبارات ، لانه أمر عقلي ، لا وجود له في الخارج . و كونه أى وجوده ، من كون ، أى وجود ، قيسميه ، أعنى المهية بشرط شيء والمهية بشرط لابللغنى الثانى ، فانه المادة ، والمادة ، وخصوصاً الثانية ، موجودة ، كُشيف . وكيف يكون قسم الشيء موجوداً ومقسمه غير موجود ، وهذا هو المقسم بعينه مع انضام قيد ، و بينها الحمل مواطاة ، وهو الاتتحاد في الوجود ؟ وهذا النتحو من الاستدلال على وجود الطبيعي أو لى وأخف مؤنة مما هو المشهور من انه جرئه المشخص ، والشخص موجود ، وجزء الموجود موجود ، كما لا يخني على الفطن العارف بالحقائق .

ولمّا ذكرنا ان الطبيعي موجود ، وهو المهيّة وهي موجودة بالعرض، والوجود واسطة في العرض، بالنسبة اليهالاواسطة في الثبوت اردنا أن نبين أن الطبيعي موجود بالعرض. وصَّحَفْهُ واسطة واسطة ألْعُروضي لَهُ ، في باب اتّصافه بالوجود، فان التشخّص هو الوجود في الحقيقة . وقد علمت ان التّحقق للوجود أو لا وباللا ات، وللمهيّة ثانياً وبالعرض. ولمّا ذكرنا أن الشخص واسطة في العروض، وهي أن يكون مناط لاتّصاف ذي الواسطة بشيء بالعرض، و اتّصاف نقسها به بالذّات، وكانتَ على أنحاء، وفي بعضها الواسطة بشيء بالعرض، و اتّصاف نقسها به بالذّات، وكانتَ على أنحاء، وفي بعضها صحّة السّلب ظاهرة ، كما في حركة السّفينة وحركة جالسها، وفي بعضها خفيّة، كما في أبيضيّة الجسم وأبيضيّة البياض، وفي بعضها أخنى ، «كالْجنسي» في باب التحصّل، حيّث معليلي ــ النقصل ، حيّث الفصل ، مُحصّلًه ، أي عصّلا لذلك الجنس ، حيّث ان لامرتبة له في التّحقيّق يكون فيه خالياً عن تحقيق الفصل ، لفناء كلّ جنس في فصله ،

ولاسيها فى البسائط، وكل مبهم فى معينه ، اشرنا الى أن الوساطة فى العُروض فى الطبيعى وشخصه، والمهينة و وجودها من هذا القبيل. فصحة سلب التحقق والتحصل هنا بالنظر الدقيق البرهانى، بل باعانة من الذوق العرفانى. واما بعد التنزل، فالتحقق لذى الواسطة مناحقيقى ، وصحة السلب منتفية ، لان فناء المهينة فى الوُجود أشد من فناء الجنس فى فصله ، فتحققها به أشد من تحققه به .

ه ذُوالْكون ،أى ذوالوجود ذات مالهالْكلية « فرهناً فحسب ، و هي ، ٢ أو الذّات ، السمهية . يعنى المحكوم بالوجود ذات الكلى الطبيعى ونفس الطبيعة التى عرضها الكلية فى الذّهن . ومعلوم أن الكلي الطبيعى نفس المعروض ، والمهية التى هى لاكلية ولاجزئية .

• إن جُزء فَود تُصْغِه ،أى ان تسمع الطبيعى انه جزء فرد، مثل ما يقال: الكلّى جزء الفَرد المَوجود، التَّعَمَّلُ ، يُعْنى ، أى يقصد منه الجزء التعمّلي ، لا الخارجي . وَإِلّا لَرَ مَ الْتُسَلَّسُلُ ، لانه ، إذا كان جزء خارجيّا ، كان له وجود ، وللتشخص وجود . ثمّ إذا كان موجوداً كان شخصا ، إذ الشيء مالم يتشخص لم يوجد، فننقل الكلام اليه ، والطبيعى جزء منه ، كما هو المفروض ، فكان شخصا ، وهكذا .

• لَيْسَ الطّبِيعِي مُعَ الْأَفْرادِ • كَالَابِ الواحد مع اولاد متعدّدة ، كما زعمه الرّجل الهمدانى النّذى صادفه الشّيخالرّ ثيس بمدينة همدان، ونقلأنه كان يظنأن الطبيعى واحد بالعدد ، ومع ذلك موجود فى جميع الأفراد ، ويتّصف بالاضداد ، وشنّع عليه الشّيخ، وقدح فى مذهبه، بَلْ مثله كمثل آباً مَع الأولادِ ، كما حققنا اتحاده مع الأفراد. ١٨

# غُرَرٌ فِي بَعْضِ أَحْكَامِ أَجْزَاءِ الْمَهِيَّة

\* جنسُ وقصُلُ لابِ شَرَط حُملًا - يحتمل أن يكون خبراً ، وأن يكون صفة والخبر مابعده - فَمَدَّةً - عَفَّف مادة » للضرورة - وَصُوْرَةً ، إذا اخذا بيشرُط لا ، فلم يحمل احديها على الاخرى . وفيه اشارة الى ان كلا من هاتين مع كل من هذين متحد ذاتا ، مختلف اعتباراً . في النجيسُم تان ،أى المادة والصورة ، خارجيبَّان - والجملة مبتدأ وخبر - ولذا كانت الأجسام مركبات خارجية ، وتان في ، أعراضه ، أى أعراض الجسم ، عقاليتنان . فاقتن . فانها فيها نفس جنسها وفصلها ، مأخوذين بشرط لا فى العقل ، وليستا مادة وصورة خارجيتين . ولذا كانت الأعراض بسائط أعنى فصلها ، سيتان ، أى متحدان ، لا كما فى المركبات الخارجية ، لانها تؤخذان فيها مادة وصورة خارجيتين ، كانت الأعراض بسائط أعنى فصلها ، سيتان ، أى متحدان ، لا كما فى المركبات الخارجية ، لانها تؤخذان فيها مادة وصورة خارجيتين، لكل منها وُجُودٌ على حدة .

۱۲ • و كيسس فصلان في مرتبة واحدة، بأن يكونا قريبين، و لا جيئسان في « مَوْتَبَة واحدة ، بأن لا يكون أحدهما جُزء للآخر ، لو احيد من الأنواع . هما ، أى خذ ، تعوف . نعم ، ربم لا يكون الفصل الحقيق معلوماً ، فيوضع أقرب لو ازمه مكانه . وقد يشتبه أقربية لا زمين متساويين بالنسبة اليه ، فيوضعان معاً مكانه ، فيتوهم انها فصلان في مرتبة واحدة ، كالحساس و المتحرّك بالارادة في الحيوان ، وليس كذلك لان الفصل ملز ومها ، وهو واحد .

• وَالْهُ صَلْ مُنَطْقِي مَ وهو لازم الفصل الحقيق ، كالنّاطق أو النطق للانسان ، فهو لَيس فصلاً حقيقياً ، إذ لو اريد النّطق الظاهرى ، كان كيفاً مسموعاً ، ولو اريد النّطق الباطنى ، أى درك الكلّيات ، كان كيفاً أو اضافة وانفعالاً ، وكلّها أعراض لاتقوم الجوهرالنّوعى ، ولاتحصّل الجوهرالجنسى ، ومثله الصّاهل والنّاهق والحسّاس والمتحرك

بالارادة وغيرها وقد تقرّر ان الشيء غير مُعتبر في المشتقّات ، ولا سيّما الفُصُول — واشتقّاقيي ،أى المشتق منه والمحكى عنه ، و كمَبَد َءِ النُفصُلِ المنطقي ، وهو الملزوم ، ككون الانسان ذانفس ناطقة ، وكون الفرس ذانفس صاهلة ، وكون الحيوان ذانفس حسّاسة. واقتحام وذى ، في قولى: «ذانفس للاشارة في اللّفظ الى الاعتبار اللّابشرطى المعتبر في الفصل ليحمل. واللا، فنفس النّفس المأخوذة لابشرط فصل حقيقي. لكن اذا أخذت بشرط لا، فهي صورة وجزء خارجي. وَذا يقال له فصل حقيقي أيضاً.

# غُرَرٌ فِي أَنَّ حَقِيقَةَ النَّوْعِ فَصْلُهُ الْأَخِيرُ

وباقى المقوّمات ، مُعتبر فيه على الابهام. • وَذُوقِوامٍ من الأنواع من مُعَانٍ ، جنسية وفصلية، قريبة وبعيدة، بقياً، أى بقى حقيقة ذلك النّوع بحاله، «مادام فَصْلُهُ الاخييْرُوُ قيياً وحفظ. فالحقيقة تدورمعه حيثًا دار. ولهذا قالُوا:شيئيّة الشّيء بصورته. وقال الشّيخ: « صُورة الشيء مهيّته الّتي هو بها ماهو» . » ِ لأنَّ ذا النّفَصْلَ ــ « ذا » اسم أى السارة - لَهَا ، أى للمعانى ، متعلّق بقولنا: تَضَمَّناً . أى وجود الكلّ مضمّنة مطويّة ف وجودُه. فالنَّغسالنَّاطقة الَّتي هي الفصل الأخير في الانسان، لمَّا كانت بسيطة الحقيقة ، والبسيط جامع لجميع الكمالات الَّتي وجدت فيما تحته ، كانت النَّاطقة مشتملة على وُجودات الجوهر والجسم والمعدنيّ والنّامي والحسّاس والمتحرّك بالارادة ، بنحوالبساطة والوحدة. • فَهُو ، أَى الفصل، و إِن تَبَد لَت في ، أَى المعاني، عُيننا - خبر « هو » ـ يعني انه أصلها المحفوظ، وهذيةالنُّوع به، فلايعبأ بزوال هذه، ﴿ فَهِـِي، أَى كُلِّ واحد من المعانى، عَلَى إِبْهَامِهَا، لاعلى الخصوص، مُعْتَبَرَّة في حقيقة النَّوع، فني الانسان، مثلاً ، المعتبر من الجوهر اعمّ ممّا فى المجرّد والمادّى ، ومن الجسم اعمّ من الطبيعى العنصرى والمثالى، ومن الحيوة اعم منالدنيوية والاخروية. وقسعليهالباقي. ﴿ حَمَصٌ مُ أَى الحَاصَ من كلَّ واحد منها من حَيث الخصوصية ، لو أخذ في حدّ النّوع ، فهو كما يؤخذ في حدّ قوس دائرة ، فيقال: القَوس قطعة من الدَّاثرة . وقَد صرَّحوا انَّه من باب زيادة الحدُّ على المحدود . • فَالْجِسْمُ وَالنُّمُونُ فِي الانسان قَدْ تَبَدُّلا ، حتى يبلغ بهما التبدُّل الى أن يصيرا ١٨ مثالاً ومعنويـًا. فها وغيرهما ، علىوَجهالخصوصيَّة ليَست ذاتية وجزء. ﴿وَانَّهَا الْجُنْزِءُ

ماً ، أى قدرمشترك ، في صنن أى فرد حصلا.

# غُرَرٌ فِي ذِكْرِ الْأَقْوَالِ فِي كَيْفِيَّةِ التَّرْكِيْبِ مِنَ الْأَجْزَاءِ الحَدِّيَّةِ

وُحِدَّةَ تَ مهيتها في الْعَيْنِ أَوْ تَعَدَّدَتْ؟ وَثُمَّ عَلَى الثّانِي ، أَى تعدّدها مهيّة، فَإِمّا تَ اتَحدا ، أَى الأجزاء ، و وُجُوداً \_ و تذكير الفعل المسند الى صغير المؤنث المجازى كثير في النظم . ورفع « وُجُود » على الفاعليّة و تنوينه للتّعويض ، وإن كانا ممكنين ، لكن يخلو

الكلام عن السلاسة — أو وجودها كذاتيها، أى مهيتها تعددا.
فهذه وأقوال ثلثة قد ذهب الى كل طائفة الشانيى، وهو أن الأجزاء الحدية متعددة في العين، مهية، متحدة وجوداً، لكرى ميعتبر فان المهية، لما كانت متحققة ومجعولة بالعرض في العين ، فتلك الأجزاء في مقام تجوهرها وشيئية مهياتها، مختلفة ، ولكنها في مقام و بجودها ، واحدة هذا ، إذا نظرنا الى تحقق المهية بالعرض. واما إذا نظرنا الى عدم تحقق المهية باللاض واحدة موان الوجود هو المتحقق بالذات ، فلامقام ذات للأجزاء في العين وراء الوجود ، فضلاً عن بساطة الذات أو تركيبها .

• بَـَلُ \* كَمَا يَقُولُ أَصِحَابِ القُولُ بُوَ حَدْتُهَا ذَاتًا وَوَجُودًا ﴿ فَيُجُوابُ مَـنَ يَقُولُ عَلَيْهُم : انَّ الصَّوْرِالعَقَلِيَّةُ المُتَخَالِفَةُ كَيْفُ تَكُونُ مُـطَابِقَةً لأَمْرُ بِسِيطُ ذَاتًا وَوُجُودًا فَىالعَيْنِ ؟ ﴿ النَّهَا تَنْتَزُ عَمِنْ ذَلَكُ البِسِيطُ بِحَسبِ اعتبارات واستعدادات تحصل للعقل بمشاهدة جزئيات

اقل أو أكثر معه ، وتنبّهه لمــا به الاشتراك وما به الامتياز بينهــا ، كذلك نقول نحن : بـاعـْتــِبــارات ٍ لــه ، أى لمــا له تلك الأجزاء ـــ فالمرجع معلوم منالسّياق ـــ وهوحينئذ ٍ نحو من الوجود بسيط ، تلكث الصُّور الذهنية . فبالحقيقة كلها خارجة من ذلك الوجود ذاتية كانت المفاهيم الذهنية ، أو عرضية ، الا ان ماينتزع ويحكى عن مقامه الأوّل تسمّى و ذاتيات ، وما ينتزع و يحكى عن مقامه الثّاني يسمّى عرضيّات. وامّا القول الثالث فسخيف ، إذ لا يتحقّق الحمل بينها حينئذ .

#### غُرَرٌ فِي خَوَاصِّ الْأَجْزَاءِ

احديها انتها \* بَيِّنَّنَّة " خبر مقدّم - يعنى العقل في التّصديق بثبوتها للمهيّة مستغن عن الوسط ، فهذا استغناء عن السبب ، لكن في الذهن . ثانيتها انها غَنييَّة عن السبب ٣

أى في الوجود الخارجي ، كما هو المتبادر. وقدَ عرف الذاتي بهذه الخاصّة ، فقيل: الذاتي مالايعلُّل. والمراد: الغناء عن سبب على حدة وراء سبب المهيَّة ، وعَن سببيَّة على حدة من

قبل سبب المهية. . أجنزا - مبتدأ مؤخر - و ثالثها ان سَبْقُهُ اعلَى الْكُلُ ف الوجودين ٢ وَجَبَ . ولكث أن تجعل الواو للحال، حتى يفيد، معذكر الخاصّة الثّالثة، الدّليل على

الخاصتين الأوليين . ولمَّا كان فى تقدَّم الأجزاء على الكلِّ اشكال، هو كالإشكال المشهور في سَبْق العلَّة ٩

التامّة على المعلول، تصدّينا لدفعه، بذكر الاعتبارات الأربعة الّتي في كلّ كثرة. فقلنا: « لَكُلُ أَجْزَا اعْتبارات تُعَد : احدها « النّكُل أَفْراداً ، أَى كُل فردفرد، و ثانيها الكلُّ مَجْمُوعاً وَرَد . بشرَ طالإجْتِماع ، وثالثها ما في قولنا: أوْ بالشَّطْر ، أي الكلُّ ١٢ مجموعاً بنحوشطرية الاجتماع، ورابعها مافي قَولنا: «أوْ نَفَسُ الاجْزاءِ النَّتِي بَالْأَسُو، أى الكلِّ مجموعاً ، ولكن ذات المجموع ، لامع الوصف العنواني. فان ذات المجموع

- شيء، وهيئةالمجموعيّـة شيءآخر، كما أنّ ذاتالواحد شيء، وصفة الوّحدة شيءآخر . وهذه الثلثة متعلَّقة بقَـولنا: «مجموعاً» ومشتركة في الاجتماع والمعيَّة، بخلاف الكلِّ الأفرادي إذا عرفت هذه، و فالسَّبْقُ لِلأَجْزاءِ بِالأسرع لَلي الدُّعْنِي كُن بِمعَنْى كَان يَتْلُوالا وّلا،
- أى على الكلّ المجموعي بشرط الاجتماع، لابالمعنى الثالث، فان هيئة الاجتماع أمراعتباري، فكذلك مجموع العارضوالمعروض. فحصل المغايرة بـينالمتقدم والمتأخّر وارتفع الاشكال.

# غُرَرٌ فِي أَنَّهُ لَابُدَّ فِي أَجْزَاءِ الْمُرَكَّبِ الْحَقِيقِيِّ فِي أَجْزَاءِ الْمُرَكَّبِ الْحَقِيقِيِّ فِي

" «فيى واحيد حقييقة ، أى واحدله وحدة حقيقة ، تركباً من اجزاء . «الْفَقُورُ فيهما بين الاَجْزُا وَجباً ، والالامتنع أن يحصل منها حقيقة واحدة وحدة حقيقية بالضرورة ، كما فى الحجر المتوضوع بجنب الانسان. وهذه احدى المسائل التى لم يبرهنوا علما لكونها ضرورية.

ثم لمّا ذكرنا وجُوب الحاجة في الواحد الحقيقي أردنا ان نبيتن علامة الوحدة الحقيقية، فقلنا: «لوحدة حقيفة معينار» هو «أن بفتح الهمزة كان فيي موصوفها وحدة ، آثار «سيوى اللّذي الا جزاعرى، أيعرى الأجزاء مين أثر سيان للموصول - « كأثر اليباقوت ، كالتفريح مثلاً ، فانه أثر خامس سوى اثر كلّ واحد من عناصره ، وسوى الآثار الأربعة التي لمجموع العناصر ؛ لاكالعسكر الله مجموع آثار آحاده .

# غُرَرٌ فِي أَنَّ التَّرْ كِيبَ بَيْنَ الْمَادَّةِ وَالصُّورَةِ اتِّحَادِيُّ أَمُرَدُ فِي أَنَّ الْمَادِّةِ وَالصُّورَةِ اتِّحَادِيُّ أَو انْضِمَامِي

الصّورة بانتها حاليّة، وعلى الحسمانيّة مركّب خارجي، فالعذر من هذا وأمثاله انه بالنظر ، الصّورة بانتها حاليّة عند العراء، العراء، العراء، العُراء، العُراء،

الى بعد النجرّد عن الهيولى فى عالم المنال، باقية بلا على، و كان قبلها، أى وجد قبل الصورة المعيّنة ، الله يَبُولَى الثّانية مكتسبة لصورة أخرى؛ واللا ففي حال المصاحبة هما ٩ متحدتان. ولكين قول المحكما العيظام الدّين كانوا ، مين قبلله ، أى من قبل السّيد، هو التّر كيث الانشماميي. وهو المناسب لمقام التعليم والتعلم.

#### ئِرِهُ فِي التَّشَخُّص

\* عَيْنُ " خبر مقدّم - مَع َ النو جُود في الا عنيان - متعلّق بالعينية - وهذا، عَسَخُصٌ - مبتدأ مؤخر - ساوق الوجود في الأذهان ، بحسب المفهوم . وهذا، أعنى كَون التشخّص بنحو الوُجود ، مَـذهب كثيرمنالفحول ، منهم المعلّم الثانى وصدر المتألَّهين ـ قدس سرّه ـ . . ﴿ لَهُ مُ أَى للنشخُّص الحقيقي ، وهُونحومن الوجبُود ، الا ٓ مَاراتُ مُ ٦ الكواشف عنه ، لامشخصات حقيقية ، امُور خارجة ، مسماة بعوارض مشخصة عندهم وكونها علامات وكواشف عنه ايضاً ليس باعتبار فرد بخصوصه من كلّ واحد، بل حالكونها ، تَعَوْرضُ للشّخص مَع عَرَ ض عريض ، كَعَر ض الأموْرجيّة . فكما ان لكل " مزاج طرفي افراط وتفريط لايتجاوز الممتزج عنها، والال لهلك، وبينها حُدود غير متناهية هي عرض المزاج الواحد المعيّن ، كذلك للاين والمتى والوّضع . و بالجملة ماجّعلوه مشخّصاً عرض عريض، من اوّل وُجُود الشخص الى آخره، كلّ واحد منها، بهذا العرض ، من امارات التشخص. وانبّا لم تكن مشخصات حقيقيّة ، ﴿ إِذْ لَا يُفْعِيدُ ضَمُّ مهيات مكلية طبيعية، مثلاً، تَشَخُّصاً للذَّات . فكما ان مهية الانسان، بذاتها، لاكلية ولاجزئية ، كذلك مهية الأين وغيرها. فلا يحصل من انضام كلتي الى كلتي جزئي ، مالم يضع الوجود الحقيقي قدمه في البين.

# غُرَرٌ فِي التَّمَيُّزِ بَيْنَ التَّمَيُّزِ وَالتَّشَخُّصِ وَبَعْضِ اللَّوَاحِق

« فيما إذا الْكُلِّكَيُّ مُثْلَه ، أى كليّا آخر ، الْتَحَقّ ، مثل الانسان الضّاحك، ٣ عَن التَّشَخُصُ التَّمَيُّزُمُ فُتْتَرَق ، إذ النميز عن الانسان الغير الضّاحك حاصل هنا ، دون التشخّص ، إذ لا يمنع صدقه على كثيرين . « شَخْصِيَّةٌ " نَفْسِيلَّةٌ " مبتدأ وخبر —

أى كون الشيء شخصاً صفة نفسية له، باعتباره فىنفسه، ويُضافُ ذا، أى التميز، لانه اله بالقياس الى المشاركات فى أمرعام. فاذا لم يكن له مشارك ، لم يحتج الى مميز، مع ان له تشخصاً فى نفسه. «مينه العقا التَّميَيُّز والافتراق ليلتَّميَيُّز عن التشخص أُخيذا.

تَقْسِيْمٌ لِلتَّشَخُّص بمعنى ما به يمنع صدق الشيء على كثيرين. «تَشَخُصُ ٩ امّا عَيْنَا لذَات الشخص بندا ، كالأول تعالى ، فان تشخصه عَين وُجوده الذي هو عَين ذاته ، • أوْ بدا زائيداً على الذّات. وهو على قسمين ، إذ حينئذ امّا أن يكون مُكتفياً

بالفاعل فى فيضان التشخّص عليه ، بَعد امكانه الذاتى ، اولا. فَإِن كَفَى ٰ بِالْفَاعِلِ ، آ١٦ «لايتكُفُرُ النَّو ْعُ وَادْ رِمثال ذَا عُقُولًا فعالة، فان مهيّاتها ليست بذواتها شخصيّة، الآلاان مجرّد امكانها الذّاتى يكنى فى فيضان التشخّص عليها . فلاجرَم ، نَوع كلّ واحد منها منحصر فى شخصها . . ودونة ، أى دون الاكتفاء بالفاعل بأن يتكون محتاجاً الى القابل ١٥ الخارجى ايضاً، فهو أيضاً على قسمين ، لانه حينئذ إمّا كَفَت ْ هَيُولى ، . كَفَلَكُ ، الخارجى ايضاً ،

حَيْثُ أَنَّ بعد امكانه الذَّاتى الحامل له مهيته ، لايكتنى بالفاعل فى فيضان التشخّص عليه ، بل يحتاج الى قابل ، هُو الهيولى، ولكنيّه مكتف بها من المخصّصات ، لكونه ١٨ ابداعيّاً، فالنَّوْعُ أيْضاًمُنْحَصِر فى الشّخص؛ وأوْ مَا كَفَتَ الهيولى فى ذلك ، بل لابدّ من مخصّصات يلحقها، حتّى يتقرّب القابلان بنُسكها التكوينيّة الى استحقاق

تشخص بعد تشخص ، ومروهبة بعد مروهبة — « و إن تعدّوا نعمة الله لاتحصوها » — فكالمر اليد اعتبر والنوع لامحالة منتشر . • و ليسس كلي مع النجر في • بنحوى الادراك ، أى التعقل والاحساس بالمرضى "، أى على المرضى" ، خلافا لبعضهم ، حيث يقول: الكلية و الجزئية بتفاوت في الادراك ، لا بتفاوت في المدرك . وأنت لا تحتاج في ابطاله الى مؤنة زائدة .

الفريدة السادسة في الوحدة والكثرة

# غررٌ في غِنَائِهِمَا عَنِ التَّعْرِيفِ الْحَقِيثَقِيِّ

«ألوَحُدة أكميثُلِ ماساوقها كالوُجود والوجوب، واعم الاشيافهي، أي الوَحْدة ، أعْرَفُها لان الاعم أعرف « وَسِرُ أعْرَفِية الاعم من الاخص الاخص الوَحْدة ، أعْرَفُها لان الاعم أعرف « وَسِرُ أعْرَفِية الاعم من الاخص من عالم القدس والكلية والحيطة ، • قل الرّوح من أمرربي. » فالسنخية التي هي شرط الادراك متحققة ، فلا يعتاص عليك . • و لهذه السنخية ايضاً قالوا: « و و حدة قيند المعقول أعْرَف ، و كَثْرَة " عيند الاخيال أكشف . ثم اشرنا الى ان مرادهم بمساوقة الوَحدة والوُجُود ليس الترادف ، بل « خُذ و حدة ق مع الوجود ، في العين ، في الله هن ، أي بحسب المفهوم ، لكن الوحدة عينه أي عين الوجود ، في العين .

## غُررٌ فِي تَقْسِيمِ الْوَحْدَةِ

فان الواحد له أقسام؛ ملخّصها أن الواحد إمّاحقيقي، وهومالا يحتاج في الاتّصاف بالوَحدة الى الواسطة في العُروض، وبعبارة أخرى ، ما هي وصفه بحاله لابحال متعلَّقه ، ٣ وإمّا غَيرحقيقي ، وهو بخلافه . ثمّ الحقيقي امّا ذات له الوحدة املاً، بل نَفْس الوَحدة العينيَّة ، لامفهومه الذَّ هني العنواني الثَّاني ، هو الواحد بالوحدة الحقَّة الَّتي هي حقَّ الوحدة ، كالحقالواحد حقَّت كلمتُه. والاوّل إمّا واحد بالخصوص ، وإمّا واحد بالعموم. والواحد ٦ بالعموم إمّا واحدٌ بالعموم بمعنى السّعة الوجوديّة ، وإمّا واحد بالعموم المفهومي. وهو امّا نتوعي أو جنسي أوعرضي على مراتبها. والواحد بالخصوص إما غيرمنقسم منحيث الطبيعةالمعروضة للوحدة ايضاً،وإمَّا منقسم.وغيرالمنقسمامًا نَـفُسمفهومالوحدة ومفهوم ٩ عدمالانقسام، وامَّا غَيره. والثَّاني امَّا وضعي، وامَّا مفارق. والمفارق امَّا مفارق محض، وامَّا متعلَّق بالجسم. والمنقسم امَّا منقسم بالذَّات ، وامَّا منقسم بالعرض . والواحدالغير الحقيقي إمّا واحد بالنَّوع أو بالجنسأو بالكيف الىآخرأقسامه. فالىاقسام الوحدة اشرنا بقَـولنا: ﴿ وَوَحَـدَةَ الْمِنا حَقيقيَّةٌ ومفهومها يعلم منِ مفهوم الوحدة الغَير الحقيقيَّة كما سيأتى فالنظم ، أو ، غير حقيقيق إدر مادروا ، أوليهما أى، الحقيقية بيحقة ،أى الى وحدة حقة وغيرها « قسمها أصْحابُنا أولُوالنُّهي ،أى أولُوالعُقول - عطف ١٥ بيان. ثم اشرنا الى مفهومها بقولنا: • فَالذَّاتُ،أَى المهيَّة فِي الْوَحْدَة غَيْر الْحَقَّة \* قَد النحيذَت في مَفهوم الصِّفة المُشْتَقَّة منها ، أعنى الواحد ، والوحدة الحقّة بخلافها ، أعنى الواحد فها نَفْس الوحدة ، والوحدة نَفْس الوجود العَيني الَّذي لامهيَّة ، ١٨ له وراء صرف ذاته ، و هني ، أى الوحدة الحقيقية انم للنخص وص، وهي الوحدة العددية وَالْعُمُومِ \* بِيحَسَب - متعلَّق بالعموم - النُّونجُودِ ، كحقيقة الوجو دلابشرط ، والوجو د المنبسط ، وَالْمَقْهُوم ، كالوحدة النّوعيّة والجنسيّة والعرضيّة. 1 1

\* وَذُ وَالنَّحْكُ وَصِي الْعَدَدَدِي ، أي الواحد بالخصوص ، الدّي يقال له الواحد بالعَدد \_ وانَّما غيَّرنا السَّياق في النَّظم من تقسيم الوحدة الى تقسيم الواحد، للاشارة الى م عدم الفرُّق ، وان أقسام احدهما بحسب اقسام الآخر بلاتفاوت - مينه ما ، كمبدء الأعداد كان مُفْهِما . مَوْضُوعُهُ عَدَمُ قِسْمَة فَقَطْ ، أي الموصوف بالوحدة والوحدة كلاهما واحد، وهومَفهوم الوحدة الَّتي هي مبدء الأعداد ، وهوعدم الأنقسام، » فهو فى المفاهيم آية الوحدة الحقّة فى الحقائق ؛ « وَمَينُه ، أَى من الواحد بالخصوص ، ما أى واحد النُوضِعيُّ زاد ، اى زاد موضوعه المفهوم الآخروراء مفهوم الوحدة وعدم الانقسام ، وكان من ذوات الأوضاع ، كَالنُّقطَع ؛ وَمَينُهُ كَالنُّمُفَارِق،أَى منه مازاد على مفهوم عدم الانقسام شيئاً لم يكن وضعياً ، كالعقل والنَّفْس . ثمَّ هذه الثلثة مشتركة في انَّ مَوضوعها لايقبل القسمة منحيث ذات المعروض، كما لايقبلها الكلُّ منحيثالعارض الذى هوالوحدة. ومينه ما،أى واحد ، مرفوعه يقبل أن يق تسما بخلاف سوابقه من اقسام الواحد بالعدد ، وهوقسهان ، اذ **، قــَابِـلُـهُ** ، أى قابل الاقتسام الوهمي لا الفكي ، فانه يعدم المقدار بيالذات ميقدار واحد ؛ وإن ، يَقْبُلُهُ بِيالْعَارِض كَالْجِسِم الطّبيعي الواحد زُكين ً. وانها قُلنا كالجسم ليشمل الواحد بالعدد ، ممّا يحل في الجسم، كالبياض وغيره ، مممّا يقبل القسمة بالعرض.وكذا الصُّورة الواحدة؛ بل الهيولي الواحدة، فانها ايضاً يقبل القسمة الوهمية بالعرض للمقدار . نعم تقبل الفكية بذاتها ، ولَيُست هي مرادة .

والنوحدة الغير المعقيقية ما،أى وحدة واسطة العروض مفعول مقدم ليسترم عد ما في زيد و عمرو، فانتها واحد في الانسان، وكما في الانسان والفرس، فانتها واحد في الم نسان، وكما في الانسان والفرس، فانتها واحد في الحيوان فالانسان واحد حقيق، وواسطة في العروض لوَحدة الانسان والفرس. فالوَحدة للانسان مثلاً وصف له بحاله ، ولزيد و عمرو وصف لها بحال متعلقها . وهكذا في سائر أقسام الوَحدة الغير الحقيقية . وهي • تتجانيس تماثل تساوى • تشابه تناسب توازي

• إن وُحِد الشيئان جِنْسا ناظر الى التجانُس، ونَوْعاً ناظر الى التبائل، وقس عليها «كَمَا وَكَيْفا نِسِبَة ووَضَعاً فاظر الى التبائل، وقس عليها «كَمَا وكَيْفا نِسِبَة ووضَعاً فالله فوالنشر مرتب. • وواحيد بيالنوعي كالانسان. • في ميثله التمثيين أيضاً مَرْعي. فلاينبغي أن يختلط عليك الأمر. فالواحد بالجنس، كالانسان والفرس، غير الواحد الجنسي كالحيوان، والواحد بالعرض غير العرضي.

### غُرَرٌ فِي الْحَمْلِ

مهدنا اولا ان الموهوية التي هي اتحاد ما، وهي مقسم للحمل ، من العوارض الذاتية للوحدة، فهي من متعلقات الوحدة، والغيرية التي هي مقسم للتقابل وللتخالف وللماثل بوجه ، بأن يقال الغيران اما متقابلان اومتخالفان اومتماثلان، من العوارض الذاتية للكثرة، ومن متعلقاتها . فقلنا : « بيكثرة تعكقت غيرية « كذاك بيالوحدة و تعلقت ومن متعلقاتها . فقلنا : « بيكثرة تعكقت عيرية « كذاك بيالوحدة وتعلقت المحمولية بهذي ، اى الهوهوية، هي المحمل أ. انقلت : الهوهوية اتحادما، فيشمل التجانس والتاثل وغيرهما من اقسام الواحد الغير الحقيق ، فلم خصصتها بالحمل ؟ قلت : اولا "، التعارف قد خصص الحمل بالاتحاد في الوجود ؛ واللا فهو مساوللهوهوية . وفي النظم المشهور ، فالهوهوية هنا ليست بمعناها الاعم " . وفيه ، اى في الحمل ، اعتبر « جهتني الوحدة والثركثر .

تَقْسِيمٌ: «الْحَمْلُ بِالذّاتِي ّالأُولَى وصف «مَفْهُومُهُ اتّحَادُ مَفْهُومُ الْحَمْلُ مِالذّاتِي ّالأُولَى وصف «مَفْهُومُهُ اتّحَادُ مَفْهُومُ الْحَمُلُ الْمَعْلِ الْمُجُودُ الْفَطْ اللّهُ الْمُحْلِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

را «فَكُلُ مَفَهُوم وَإِن لَينْسَو جِد، ولا يعتبر وجوده، وفَنَفَسْه - مفعول مقدم - بالا وَلَى منالحمل ما - نافية - فَقَد . وانيًا سمّى ذاتيًا اذ لا يجرى الله في الذّاتيّات ؟ واوليّاً لكونه او لى الصّدق او الكذب. و وبيالصّنّاعى الشّائيع الْحَمْلُ صِفّا، و وبياتحاد من الوضُوع عَرِقًا. الفعلان مؤكدان بالنّون الخفيفة. ففاد هذا الحمل هو ان الموضُوع من الموضُوع عَرَقًا . الفعلان مؤكدان بالنّون الخفيفة. ففاد هذا الحمل هو ان الموضوع عَرَقًا . الفعلان مؤكدان بالنّون الخفيفة . ففاد هذا الحمل هو ان الموضوع من الموضوع المناهدة . ففاد هذا الحمل هو ان الموضوع المناهدة . ففاد هذا الحمل هو ان الموضوع المناهدة . ففاد هذا الحمل هو ان الموضوع المناهدة . ففاد هذا العمل هو ان الموضوع المناهدة . ففاد هذا الحمل هو ان الموضوع المناهدة . ففاد هذا المناهدة . ففاد المناهدة . ففاد هذا المناهدة . فون المناهدة . ففاد هذا المناهدة . ففاد هذا المناهدة . ففاد هذا المناهدة . فون المناهدة . ففاد هذا المناهدة . فون ال

والمحمول متحدان في مقام الوجود، مثل «الضّاحكُ كاتبِ»، فانتّها وجوداً واحد، وامّاً مفهوماً وذاتاً ، فاين احدهما من الآخر؟ ووجه التسمية ظاهر.

تَقْسِيمٌ آخَر: . وَبِالْمُواطاةِ وَالاَشْتِقَاقِ \_ على حذف المضاف \_ فَهُ ،اى تَ انطق. . وَذَلِكُ ، اى حمل المواطاة ، هو النهنوهنو سمه ؛ وذا ، اى حمل الاشتقاق، ذُو هنوسمنه ، اى علامته.

تَقْسِيمٌ آخَر: • بَتَيَّةً – بالنّصب على طريقة الحذف والايصال – وَغَيَّرَهَا ٢ ومُو كَبَّبَةً و • بَسِيطَةً هليّةً ، اىقضيّة هى مطلب «هل» مُنْشَعَبَة. وتقدير البيتان اللهيّة منشعبة الى هليّة بتية وغيربتية ، والى هليّة بسيطة ومركبة.

اعلم ان القضيّة مشتملة على عَقدين: عقدالوضع وعقدالحمل. فاذا قلت: «كل من الله الله الله على الله على الله الله انسان ضاحك »، كان معناه كل شيء صدق عليه الانسان صدق عليه الضّاحك . فاذا كان لموضُوعها افراد محقّقة يصدق عليه عنوان المَوضُوع ، كانت بتية. وإذا كان افراد موضوعها تقديرية غيرمحقيّقة ، كانت تقديرية وغيّيربتية ، مثل«كلَّ معدوم مطلقلايخبر عنه »، و «كل شريك البارى ممتنع »، و «كل اجتماع النقيضين محال ». فأمثال هذه القضايا في قوّة شرطيّة غير محقّقة الطرفين ؛ فلاوضع مقدّم فيها ، اى: كلّ ما لو تقرّروصدق عليه المَعدوم المطلق، ونظائره، كان كذا. لكن لم يصدق انَّه تحقَّق جزئيَّات، وصدقتَ ١٠ عليها هذه العنوانات. والهلّية البسيطة مايجاب به عنالسَّـوّال بهل البسيط عن وجود شيء. والهلَّية المركَّبة مايجاب به عن السؤال بهل المركّب عن حالاته. \* وَفَيي بَسِيطَة مينَ الْهَلَيَّة ولاتُجْرِين قاعدة الْفَرْعيَّة ، بأن تقول فالبسيطة ايضاً ثبوت شيء ، هو ١٨ الوجُود ، لشيء، هوالمهيّة، فهو فرع ثبوت المثبت له، أعنى المهيّة . فننقل الكلام الى هذا الثبوت، فيكون فَرع ثبوت آخرلها ، وهكذا ، فيلزم التسلسل.وهذا لزم منان يكون مفاد البسيط ثبوت شيء لشيء ، وليس كذلك. « لانتها ، اي البسيطة ، ثُبُوتُ شيء قد من البسيطة ، ثُبُوتُ شيء قد من البسيطة بَكَ تَ ، لان الوجُنُود للمهيّة لَيس من العوارض الخارجيّة ، والمهيّة لَيْسَت أمرا متحققا بدون الوجنُود ، حتى يكون ثبوت شيء لشيء. . وَهيي ، اى القاعدة ، ليكون

الشَّىء شَيْئاً قَدَّ حَوَت ، لالكون الشيء.وهذا طريقة صدرالمتألهين \_ قدّس سرّه \_ في دفع هذا الاشكال. وامّا غيره فقد ضاق عليهم المجال ، ولم يجدوا مخلصاً.

" • وَرُبَّمَا بُدُّلَ بِاسْتِلْوَامِ - الظرفُ نائبالفاعل - والمبدَّل هوالمحقّق الدَّواني. فقال ثبوت شيء لشيء مستلزم لَثبوت المثبت له ، اى ولو بهذا الثبوت الثابت. فالاستلزام غير مُستدع لتقدّم ثبوت المثبت له على الثابت ، بخلاف الفرعية. • أو حُصُصَت بماعدا البسيطة عقلييّة الاحكام العقلية البسيطة عقلييّة الاحكام العقلية لاتخصص. والمخصص هو الامام. واماً القول المنصور فهو تخصص.

• وقييل ، والقائل هوالسيدالمدقق ، مبله على المبله المبله

# غُرَرٌ فِي التَّقَابُلِ وَأَقْسَامِهِ

• قد كان من غيرية تقابل ، كما اشرنا اليه سابقاً ، • عرقفه أصحابنا

الأفاضِلُ . بيمنع جمع في متحل قد ثبت . مين جهة في زمن توحد ت - م هذا الفعل صفة للسلة - أى في على واحد، في واحد، من جهة واحدة ، في زمان واحد. فيقيد وحدة المحل ، دخل مثل تقابل السواد والبياض المجتمعين في الوجود في علين. وبقيد وحدة الجهة ،

دخل مثل تقابل الابوّة والبنوة المجتمعين في وأحد من جهتين. وبقيد وحدة الزّمان، دخل تقابل المجتمعين في وأحد من جهتين. وبقيد وحدة الزّمان، دخل تقابل المجتمعين في زمانين. وتنوين جمع عوض عن المضاف اليه، أي الغيرين، لان التقابل نوّجه من الغيرية، لكن من الغيرية، لكن

جهة الاتحاد والهوهوية عليه اغلب. أونقول: تنكير جمع للنوعيّة، أى التقابل امتناع نوع ه اجتماع في المتخالفين. وذلك النّوع اجتماع متغايرين في المهيّة.

• إذا تَقَابَلَ النُوجُودِيّان .-اشارة الى وجه الحصر المشهور: انها امّاوُجوديّان وامّا أحدهما وجوديّ والآخر عدى ، الى آخر ماقالوا- ، إن عُقِيلًا مَعًا، فهامُضَايِفَان . ١٠

• وَإِنْ تَقَابَلَ الْوُجُودى الْعَدَمِي • فَمَا ، أَى تَقَابِلَ ، اعْتَبَرْتَ فَيِهُ قَابِلِيَّةَ فَمَا وَصُوعَهُ وَلِمَا الْنَتَفَى الْعَدَمُ وَالْمُلْكَةُ وَقَى كَتَبِ الحَكَمَةُ كَثِيراً مَا يَعْبَرُ عَنِ الْعَدَمُ وَالْمُلْكَةُ بَالْعَدَمُ وَالْقَنِيَةُ وَهَى سَبِهُمُ القَافُ وكسرها ساصل المال وما يقتنى . ثم اشرنا الى قسمى العدم والملكة بقولنا: • فَإِنْ قَبَنُولًا اعْتَبَرَت مُوسَلًا، أَى مَطْلَقًا • فى الوقت ، أى سواء ٢١

كانت قابلية متوضوع العدم للملكة . في النوقت ، كعدم اللّحية في الكوسج ، أو لا في الوقت ، نوعاً ، أى وسواء كانت القابلية نتوعاً و ومثال هذين القسمين ما في النظم – أو جينساً عكلا ، كعمى العقرب ، « كان تقابل العدم والملكة حقيقياً فالمحقن به ، أى بتقابل العدم والملكة ، ممرُودة و في وها من أعدام في غير الوقت ، و كعمى في الأكمية وغيره ، مما قابليته بحسب النتوع ، لا بحسب الشخص . « و إن قبهُ ول خص بيالشخص ، ولا يعتبر النتوع ، و الجنس ، و ما و في عبر الوقت ، فتقابل العدم والملكة للممشهور و الجنس ، و ما و في عبر الوقت ، فتقابل العدم والملكة للممشهور قد كان انتمى . ثم ذكرنا وجه تسميته بالمشهوري ، « فانة الدم عروف عينك الناس ، والتعميم عنهم . « ، و همو اصطلاح قاطيغورياس لا المعنى الاول ، فانته شيء يعرفه الخواص ، والتعميم عنهم . « ، و همو المسلاح قاطيغورياس أى تقابل وجودي وعدى المقولات العشر اصطلحوا عليه ، تسهيلاً للمتعلمين . « و ما أي تقابل وجودي وعدى المقبكول فيه ليس يعتبر أ ، فهو « بيالسلب والاينجاب عنهم أشتهر .

الفريدة السابعة في العلّة والمعلول

### غُرَرٌ فِي التَّعْرِيْفِ وَالتَّقْسِيْم

إن اللّذي الشّيء والسّيء والسّية والله والله

ثم اشرنا الى وجه ضبط يستنبط منه تعاريفها: ملخصه ان الفاعل، اما ان يكون له علم بفعله ، اولا. والثانى اما ان يلائم فعله طبعه ، فهوالفاعل بالطبع، اولا، فهوالفاعل بالقسر. والاول ، اما ان لايكون فعله بارادته ، فهوالفاعل بالجبر، أو يكون ، فاما ان يكون علمه بفعله مع فعله ، بل عينه ، ويكون علمه بذاته هو علمه السابق بفعله اجمالا يكون علمه بفعله سابقاً، فاما يقرن علمه بالداعى الاغير، فهوالفاعل بالرضا ؛ اولا ، بل يكون علمه بفعله سابقاً، فاما يقرن علمه بالداعى الزائد فهوالفاعل بالقصد؛ اولا ، بل يكون تفس العلم فعلياً منشأ للمعلول ، فاما ان يكون ذلك العلم بالفعل زائداً على ذاته ، فهوالفاعل بالعناية؛ اولا ، بأن يكون عيم علمه بذاته بالتجلي . ويقال له العناية بالمعلى الأعم ، بقولفاعل بالتجلي . ويقال له العناية بالمعنى الأعم ، بقولفاعل بالتجلي . ويقال له العناية بالمعنى الأعم ، بقولفاعل الأعمام ، فعله ، أولا يلائم فيعله ، أولان ، أى بالطبع وبالقسر ، والفاعل العالم أنعالم ، فعله ، أولان ، أى بالطبع وبالقسر ، والفاعل العالم ، فعله ، أولا يلائم فيعله ، إن « فخان الأولان ، أى بالطبع وبالقسر ، والفاعل العالم ، فعله ، إن « وجود الافعال المعلول ، فعله ، أولان ، أى بالطبع وبالقسر ، والفاعل العمال العمل بفعله ، إن « وجود الافعال المعلول المعلول المعلول المعلم ، وتعله ، إن « وتعل المعلم » وتعله ، إن « وتعله المعلم » وتعله المعلم » وتعلم المعلم المعلم المعلم » وتعلم المعلم » وتعلم المعلم المعل

بِهِمَا مَعَلَّقَالُعِيلُمُ زُكِينَ ﴿ فَلَذَاكَ بِالنَّفَاعِيلِ بِالرَّضَا قُصِد ؛ ﴿ وَإِنْ وُجُودُ النُفِعُل عِلْماً للفاعلبه مَاوُجد ، \* ولا كفتى العلم بذات الفاعل عن علمه بفعله سابقا، كما كان كافيا فى الفاعل بالرّضا، فهذا مطوى هناك بقرينة المقابلة . برل عُليم المعلول قبل سر الْعَمَلِ ، ﴿ فَالنُّقَصُّدُ ، اي فاعل بالقصد؛ اختصرنا اذ القصد معلوم ولكن إن يُقُونَن العالم أو علمه أو فعله بَداع زيد مَع ان يكون الفاعل العالم السَّابق العلم المقارن للداعي الزائد ، مصاحب ، ارادة و د و نها ، اى وان لم يكن فعل الفاعل العالم بارادته ، النجبر ، وَقَع ،اىفاعل بالجبر ، ببلااقْتَرانِ الْعِلْمِ بِالدَّاعي ،اى معالداعي. « فَإِنْ • قَدَ وَيدَ على ذاته علمهالسَّابق بفعله تفصيلاً ،حال كونه فعليًّا منشأ لوجودالمعلوم،فالفاعل،عِنـَايـَةٌ " قَمِن وحقيق. . و إن يكن علمه السَّابق بالفعل التفصيلي الفعلي عَيْناً لذات الفاعل ، به فَسِم تَجَلِياً ، اى الفاعل فاعل بالتجلى . في علمه - من اضافة المصدر الى المفعول -اى فى العلم بذاته العيلم بيفيعل ، اى بفعله ، طُويا ، اى علمه السَّابق التفصيلي بفعله منطو فى علمه بذاته ، انطواء العقول التفصيليّـة فى العقل البسيط الاجمالى . وهذا هوالعلم ١٢ الاجمالي في عمين الكشف التفصيلي ، لا كما في الفاعل بالرّضا ، لان العلم السابق بالفعل لم يكن تفصيليّاً ، بلالعلم بالذّات علم اجمالى بالفعل سابق عليه ، وامّا العلم التفصيلي بالفعل فعـَين الفعل؛ ولا كما في الفاعل بالعناية بالمعنى الأخصُّ ، لانَّ العلم التفصيلي بالفعل ، وان كان 🔞 ١٥ سابقاً عليه هناك ، الا انه زائد على الذات .

\* ارادَةً طَبَعٌ إذا ما — زائدة — سُخِّرا — مبنى للمفعول — للِلْغَيْرِفَالْفَاعِلُ تَسَخْيِراً يُوى الله الطبع للجذب ١٨ وَسَخْيراً يُوى أَ الطبع للجذب ١٨ والدفع والاحالة ونحوها. والنفس الفاعلة بالارادة والقصد، إذا لوحظتا من حيث ان هذه مسخرة بأمر الله تعالى اء وتلك بأمر النفس، بل الكل بأمر الله تعالى اء كانتا فاعلين بالتسخير.

# غُرَرٌ فِي أَنَّ اللَّائُقَ بِجَنَابِهِ تَعَالَىٰ أَيَّ أَقْسَامِ الْفَاعِل

«في الأول ، تقدست اسمائه ، الساد سُ من اقسام الفاعل عند التعديد ، وهوالفاعل التجلي ، فرو واليه من الصوفية ، او ذوسقاية للعقل بماء حيوة المعرفة. قال في القامنوس: وروى الحديث يروى رواية ، وترواه بمعنى ، وهو راوية للمبالغة ، والحبل ، فتله فارتوى وعلى اهله ولهم ، أتاهم بالماء ، وعلى الرّحل ، شدّه على البعير لئلا يسقط ، والقوم ، استقى لهم انتهى . والظاهر من كلامه ان الرّواية مصدر مشترك بين الكلّ.

\*وَهُو ، اى الأوّل تعالى ، لَه كَى الْمَشّاءِ ، فاعل بِالْعِنَايَة ، لانتهم قائلون بالعلم السابق على الأبجاد المنشأ له ، وهُوالصّور المرتسمة التي هي ، على رأيهم ، عوارض الذّات المقدسة . و لكنّه تعالى عند هُم ، اى عند المشاء، ليصُور علمية عوارضا الالف للاطلاق – فاعل بالرّضا ، لان العلم بذلك الفعل، أعنى الصور، عينه.

«وَعِنْدَ الإِشْرَاقِي ، لِكُلُّلُ ، اى لكل فعل من الموجودات الخارجية ، اذالكل اعنده هذه ، أو لكل منها ومن الصور العلمية القائمة بذواتها ، أعنى المثل النورية . وكونها عوارض حينئذ مشاكلة لقول خصمهم ، أو تسمية باسم لازمها الانتزاعي ، أعنى العلم المصدري ، فاعل بيالوضا . هذا متعلق بالظرفين على التنازع .

\* وَمُتَكَلِّم، كالمعتزلى، بداع \_ متعلق بكلمة «قال ، \_ زيد قد ، قال الفعل الله ، حيث انه معلل بالاغراض الزائدة ، على رايه ، قصد أقد قصد ، أى هموتعالى عنده فاعل بالقصد.

# غرَرٌ فِى أَنَّ جَمِيعَ أَصْنَافِ الْفَاعِلِ الثَّمَانِيةِ مُتَحَقِّقَةٌ فِي النَّفْسِ الْإِنْسَانِيَّةِ

- \* وَبَالرِّضَا أَوْبالتَّجلَّى إِذْ توقيتية فَطَر: امَّا مبنى للفاعل أو للمفغول ، م يَسْتَعْمِلُ النَّقْسُ هذا متعلَّق بالفعلين وكذا النَّقُوى ، على احد الوجهين ، تُنْشِى النفس الصُّور الجزئية العلمية .
- امّا كونالنفس فاعلا بالرّضا ، بالنسبة الى الصّور، فظاهر؛ وبالنسبة الى القوى ، ه فلان علم النفس بها ، لو لم يكن نفس وُجُودها ، كان صوريّا ؛ فصورها امّا فى النفس فكانت كلّية ، وهى فعلتها ، و استعملتها جزئية ، وامّا فى ذواتها ، فانتقاش صورها فيها استعال لابد من العلم به ، ومابه الاستعال ؛ فننقل اليه الكلام وهكذا . وايضاً كيف تكون ه عالمة بذواتها، وهى جسمانيّة ، وجودها للمادة؟ وامّا فى آلات اخر، ولاآلة أُخرى ، مع انّه
- وامّاكونها فاعلاً بالتّجلى،فلانتها، لمّا كانت بسيطة جامعة لجميع شؤونهاوقواها، ١٢ فتعلم من ذاتها جميعها بوُجُود واحد بسيط ، علماً متقدّماً على وجوداتها المتكثرة وعلى علمها بها بعـَين وجوداتها الفعليّة.

ينقل الكلام الها.

- وإن لم يكن لها العلم بذلك العلم ، وَبِيتَوَهُمْم لِسَقُطْمَة ، حال كون المتوهم ، عملى الله مجيد على المحيناية سُقُوطٌ فُعِلاً بالبناءِ للمفعول فان هذا العلم التوهمي، بمجرده ومحض تخيل السقوط ، بلاروية وتصديق بغاية، منشأ للفعل الذي هوالسقوط . و ميال قصد
- وطس على السمية بالروي وسلمية بالمية المسلم من المناس من ماعليها، الماف هناوفيا بعداسمية للعيام حادث النفس من ماعليها، الماف على النفس ، زيد من بواعث واغراض . و بالطبع كالصّحة فعل فالنفس ف مرتبه القوى الطبيعية ، فاعل بالطبع ، لكونها متصفة بصفاتها ايضاً ، كما بصفات الروحانيين في مرتبة أعلى ؛ فيصدر افعال الجذب والامساك والهضم وغيرها عنها على مجرى الطبيعى . ٢١

و بالثقسر العلل فعلت. فإفادة الحرارة الغريبة الحاثية ، مثلا ، فعل النفس فى مقام نازل ، كإفادة الحرارة الغريزية فيه ، كما ان الحركة الصعودية من الطبيعة المقسورة ، والنزولية من الطبيعة المخلاة. و • بالمجبّر من نفس خيّرة شرّ ، كلطمة اليتم . حصل.

» الطبيعة المخلاة. و « بيالْجَبُومِين فلس خيِّر وَ شَرٌّ ، كلطمة البتيم . حَصَل. • وَ النَّفْسُ مِعْ عُلُوِّهَا ، لَمَّا دَنَتْ ، حيث انَّها آية التوحيد، متعلمة بأسماء الحق تعالىٰ التَّنزيميَّـة والتشبيميّـة ، لايشذ من حيطة حكايتها ومظهريَّتها شيء من الأسماءِ . ، فهي عالية في دنوها، ودانية في علوها ، كلّ بحسها. فهي الأصل المحفوظ في القوى ، وعمود جميع المراتب ، نسبتها الى الكل نسبة الحركة التوسيطية الى القطعية . لاجرم ، \* بأمرها كُلُّ الْقُوى اقْدْ سُخِّرَت . فكانت القوى بالنسبة الى قاهرية النفس عليها ، فاعلات بالتسخير . \* تَبْيينُ : يتبين به اصطلاح الالهين ، بماهم الهيون ، في اطلاق الفاعل ، عَن اصطلاح الطبيعيين فيه. و مُعْطي النو جُود باخراج الشيء عن الليس الى الأيس، مهية ووُجوداً، ومادة وصُورة، فيي العلم الالهي، فاعيلٌ. ولكن . مُعْطيي التَّحرُّك ، الحكيم النطبيعي قائيل بانه فاعل. فهم يطلقون الفاعل على الدّي لم يوجيد مادة الشيء ولاصُورته، بل انتها حرَّك مادة موجودة من حال الى حال. والألهيُّون كثيراً مايطلقون الفاعل على هذا ، مثل مايقولون:النجّارفاعل للسّرير، والنارللاحراق، لكن لابماهم الهيّون. واشيراليه في ١٥ الكتاب الالهي بقَوله تعالى : ﴿ افرأيتم ماتمنون ، أَأنتم تخلقونه ، أم نحن الخالقون ؟ ﴾ الى آخر الآيات الثلث .

# غُرَرٌ فِي الْبَحْثِ عَنِ الْغَايَةِ

• وَكُلُّ شَيْء في فعله غاية — مفعول مقدم — مُسْتَتْبِع " • حَتَى فَواعِل هي الطّبَائِع في فعله غاية — مفعول مقدم بالطّبَائِع في في الطبّبائِع به وهي عديمة الشعور ، غايات ، كما سنشير اليه ، فكيف لا تكون لمبادى عالية ، والشعور عين ذاتها مهية أو وجودا ؟ • وَالْقَسْرُ لايتكُونُ دائيماً وليرتفعا ؛ • إذ مُقْتَضَى الْحِكْمَة الألهية وَالْعِنَايَة الربانية — العناية كما سباتى في مبحث العلم ان شاءالله ، هي العلم الفعلى بالنظام والاحسن ، وقد يطلق على الإحكام والاتقان في الفعل ، بحيث يترتب عليه مصالح شي ، كما يقولون : عنايته تعالى في خلق الشيء الفلاني كذا ، وهي ، بهذا المعنى ، من شعب القدرة ، كما انتها ، بالمعنى الاوّل ، من أعلى مراتب العلم . ولما كانت الحكمة ايضاً تطلق على المعنى والثانى، فالعناية هنا بالمعنى الاوّل — • إيصال كُلُ مُمْكِن لِغَايتة . وذانك منافيان مقتضى الثانى، فالعناية ، عيلاً في المعنى الاوّل — • إيصال كُلُ مُمْكِن لِغَايتة . وذانك منافيان مقتضى الثانى، فالعناية ، وهذا كما يقال ايضاً العلة الغائية مقدمة على الفعل ذهناً ، مؤخرة عنه عيناً . ١٢ بانتية على المعنى أله بانتية مقدمة على الفعل ذهناً ، مؤخرة عنه عيناً . ٢٠

# غُرَرٌ فِي دَفْعِ شُكُوكٍ عَنِ الْغَايَةِ

فان العبث والجزاف والطبائع والاتفاقات يظن انتها بلاغايات. فقلنا: «يمليق أن من نكد بُ ، أى ندفع، عَن أمر العبت ، إذ د ون عَايمة يُظنَ أِن حَدَث . ثم شرعنا في تمهيد مقد مات اولا، و دفع الشك ثانياً، بقولنا: « فَعَايمة فيما إليه النحركة ومبدئها كانه لا جله الحركة عَدَت مُشتوكة. فتستعمل بالمعنين. ففاعل كل حركة ومبدئها كانه تنحل بفواعل ومبادى قربب وأقرب وبعيد. ولكل منها ، حيث تحقق ، غاية.

«فعاية المحركة المعاملة المباشرة التحريك او ليه ما اليه الحركة. «وربيها هذا، اعنى ما اليه الحركة بعربية المباشرة التحريك او ليه ما الله الحركة بعربية المبينة عني المنتخل صورة موضع آخر ، فتشتاق اليه الما من الاول ترد ، اى تنضجر من موضع ، فتتخيل صورة موضع آخر ، فتشتاق اليه فتتحرك نحوه ، وينتهى حركتك اليه . فنفس ما اليه الحركة غاية للشوقية ايضاً . «وربيها غايته الا تت حد بغاية الشوقية ، كما إذا تصورت مكاناً ، وتحركت نحوه ، لتلتى فيه صديقا عايته الا تت حد بغاية الشوقية ، كما إذا تصورت مكاناً ، وتحركت نحوه ، لتلتى فيه صديقا وحينئذ «فعاية لقوة في العضلة ، «مثل غاية الطبائع دواما حاصلة . فتلك القوة كانها طبيعة جادية . والطبيعة كانها قوة عركة حيوانية . فكما ان المتوقع من تحريك الطبيعة حاملها ليس الا الايصال الى ما اليه الحركة ، لا الأشياء الاحرمن اغراض ذوى الشعور ، فكذلك المتوقع من القوة المنبئة في العضلات ليس الا الايصال الى ما اليه الحركة .

وبين كونه بحيث يضرب بينه وبَينغايته سدّوحاجز؛ كما انّ قوّة الشجرة بصددالايصال الىالثمرة ، فإذا ضربها البرد ، سمّى ذلك قسراً ، لانّ عالم الكون والفساد دارالقسر . فهذه القواطع للطرق من لوازمه ، لان ان الشجرة خلقت بلاغاية .

\* ذُواكْغَايَتَيُّن ، شروع في بيان الفرق بين العبث والجزاف والعادة والقصد الضّرورى فىالاصطلاح ، بأن الفعل الذىكان ذاغايتين لمبدئيه القريب والأقرب ، لا بأن يكون باطلا بالنّسبة الى الشوقيّة ، مَبَـْدءً \_ خبر كان قدم عليه \_ بَعيداً . كَـانَ لَـهُ ُ تَخَيُّلٌ وَحِيداً \_ حال \_ . لا مع النفيكُو ؛ والا كان فعلا محكماً مغيني بغاية فكريّة بلاشهة ، فَهَوْ الْعَبَتْ ، إن ْ غايلة لذلك الفعل ، ماهُو َ للتَّحَوُّك نهايلة. يعني يعتبر فىالعبث أمران: احدهما ان المبدء البعيد له يكون هوالتخيلفقط، بلافكر، وفي هذا الأمر يشاركه اخواته ؛ والآخران يتطابقالشوقيّة والعاملة فيالغاية ، بمعنى مااليه الحركة، ومهذا يفترق عنها ، كما قلنا ، ان ليس ، اى ليس منتهى الجركة غاية لها ، بل لكل منها غاية على حدة ؛ فالتخيل امَّا وَحَدْمَ الْمُبَدْء البعيد ، أوْ «مَعَ طَبَعْ يكون مبدء ، أو مع مزاج، أومع خُلْق . فَلَوْ ، كَانَ مَعَ الْخُلْق ، فَعادى ". وَفِي ، اولها، اى اول الشقوق، وهوان يكون المبدء البعيدهو التخيل وحده، سُمتّى الفعل بالمُجازَفِ . كَاللَّعْبِ الكاف اسمية - باللِّحْيَة عادى ". وَمَا . يَبْقى، وهوان يكون المبدء البعيد هوالتخيل معطبع، او مزاج، فبَبالْقص الضَّرُوري سما - مؤكّد بالنّون الخفيفة - وهذه التي بعد العبث مشتركة في عكم تطابق الشوقيّة والعاملة في الغاية، بمعنى منتهى الحركة ، بل هذا يكون غاية للعاملة، وللشوقيّة شيء آخر. • كَحَرَكَة ِ الْمَريض ِ، مثال لمبدئية التخيل مع المزاج، ١٨ وَحركة التَّنفُسِّي، مثال لمبدئية التخيل مع الطبع.

إذا علمت هذه، فاعلمان " كُلُ الْمُبَادِي النّلنة في الْجَميع، اى جميع الصّور، تَكُنْسَى \* غايتَتَهَا ؟ امّا غاية الشوقيّة ٢١ والمّا غاية الشوقيّة ٢١ والتخيل، فاللّذيذ الخيالى والخير الحيوانى ، فان "كل " فعل نفسانى فلشوق ما وتخيل ما ، والتخيل، فان غيرثابت ، بلى سريع البطلان ، اوكان ثابتا ، ولكن

لم يشعر به ، لان التخيل غير الشعور بالتخيل. لكين حيث ما قبت ، مبدء فيكر لل يشعر به ، لان التخيل غير الشعور بالتخيل. لكين حيث ما قبت ، مبدء في الاضافة بيانية - غاية "كذا - صفة غاية - اى غاية فكرية ، انتفت والفعل لايجب النسبة الى النبكون له غاية بالقياس الى ماليس مبدء له. فلعب الطفل انها يسمى لعبا ولهوا بالنسبة الى المبدء الفكرى الذى هومنتف فيه ، واما بالنسبة الى المبادى الموجودة فيه ، فلا. فظهران الامور المذكورة كلها مغياة بغايات.

تال الشيخ في الهيات الشفاء: ولانبعاث هذا الشوق علة ما لامحالة، امماً عادة او ضجر عن هيئة وارادة انتقال الى هيئة اخرى، وامما حرص من القوى المحركة والمحسة على ان يتجدد لها فعل تحريك أو احساس. والعادة لذيذة ، والانتقال عن المملول لذيذ ، والحرص على الفعل الجديد لذيذ، أعنى بحسب القوة الجيوانية والتخيلية. واللذة هي الخير الحسى والحيواني والتخيلي بالحقيقة. وهي المظنونة خيراً بحسب الخير الانساني. فاذا كان المبدء تخيليًا حيوانيًا، فيكون خيره لامحالة تخيليًا حيوانيًا. فليس ، اذن ، هذا الفعل خاليًا عن خير بحسبه ، وان لم يكن خيراً حقيقيًا ، اى بحسب العقل ، انتهى.

واماً في بطلان الاتفاق ، فقد قلنا : ووكيس فيي الوُجُود التيء الاتفاقي ، و إذ كُلُم ا يَحْدُثُ فَهُو راق ومرتفع طولا ملي الله الله الله الله وأجب الوجود . ويقول الاتفاق جاهيل السبب وجاهل ارتقاء ذلك الشيء الى واجب الوجود ، وايضاً يقوله بالنظرالى نوع ما يؤدى الله ذلك الأمر المسمى بالاتفاق ، كنوع حفر البئر بالنسبة الى العثور على الكنز، واما بالنظر الى فخص الحفر ، فان الشيء ، ما لم يتشخص ، لم يوجد، وما لم يوجد، لم يوجد، فكلا فالاتفاق كالامكان ، وهو بالنظر الى ذات الممكن وتحليل الذهن اياه الى مهية ووجود مضاف الها ، واما بالنظر الى نفس الوجود والى ايجاب العلة ، فكل ممكن محفوف مضاف الها ، واما بالنظر الى نفس الوجود والى ايجاب العلة ، فكل ممكن محفوف الضرورتين . ومؤلاً — خبر لغدا — طبيعياً غدا المنتوامي ، قيس - صفة اختراى — إلى كلية النظام . والأسباب المؤدية الى الوجوب ، فغايته ، وما اليه حركته ، هي هذا . فطلوب كل شي لم يطلب من صاحبه . نعم ، الاخترام وقطع الطريق وعدم الوصول الى فطلوب كل شي لم يطلب من صاحبه . نعم ، الاخترام وقطع الطريق وعدم الوصول الى

الغاية ونحوها ، بالقياس الى سير الانسان الكامل الذى خلق لله وخلق الاشياء لأجله ، وبالنظر الىغايته. فاذا قيل النبات أو الحيوان اوالطفل المتوفى من الانسان لم يبلغوا الى الغاية وارتحلوا ، فانها قصد الغاية الثانية ، لاالاولى. وهذا الترقب ، ايضاً بالنظر الى النتوع والى ٣ المواد ، لإتتحادها بالصور.

وانت ان كنت ذا قلب متوقد، وعلمت دوام فيض الله، وعدم نفاد كلاته وان كلمته التامة باب الأبواب، وان الله تعالى لم يخلق الممكن هباء وعبثا، در بث ان كل ممكن، لابدله من العكوف على بابه. • ما ليس موزونا لبعض من الاشخاص من نخم ، بالقياس الى السليقة الحسية، • فقى فيظام المكل مكل من شقط سارة الحماذ كرنام الغاية الاولى.

# غُرَرٌ فِي العِلَّةِ الصُّورِيَّة

« وَمَابِهِ لِلشَّى ء فِعْلَيِتَهُ مُ مُورَتُهُ أَو لِللَّم تعرف الصّورة والمادة في اوّل الفريدة ، عرفنا هيههنا. فَمَينَهُ أَيْ مُمّّا به ، شَيَنْيَتُهُ أَد فَعِلَةٌ صُورِيّةٌ لِلْكُلِّ ، وَفَاعِل وصُورة و الشَّحَلّ . فعي ان للصّورة اعتبارين. فباعتبار انها جزء للمركب منها ومن المادة ، علة صوريّة للمركب وباعتبارانها تقوم المحل ، أعنى المادة ، علة فاعليّة وصورة للمحل . وهكذا في المادة . ويعلم من هنا حالها. « تُقال ، اى الصّورة ، لمعانى ، ذكرنا خمسة منها ، للنجسميّة ، اى الصّورة الجسميّة ، و الصّورة النّوعييّة ، و الشّكل و النهيئة مطلقا ، و الصّورة النّوعيّة .

وقال الشيخ في الهيّات الشفاء: « وامّا الصّورة، فنقول: قد يقال صُورة لكلّ معنى بالفعل يصلح ان يعقل ، حتى تكون الجواهر المفارقة صوراً بهذا المعنى. وقد يقال صورة لكلّ هيئة وفعل يكون في قابل وُحداني أو بالتركيب، حتّى تكون الحركات والاعراض موراً. ويقال صورة لما يتقوم به المادة بالفعل. فلايكون حينئذ الجواهر العقلية والاعراض صوراً. ويقال صورة لما يكل به المادة ، وإن لم تكن متقوّمة بها بالفعل ، مثل الصحة وما يتحرك اليها بالطبع . ويقال صورة خاصة لما يحدث في المواد بالصّناعة ، من الاشكال وغيرها. ويقال صورة لنوع الشيء ولجنسه ولفصله ولجميع ذلك. ويكون كليّة الكلّ صُورة في الاجزاء ايضاً ، انتهى .

# غُرَرٌ فِ الْعِلَّةِ الْمَادِّيَّةِ

• حاميلُ قُوَّة لِيشَىء عُنْصُرُه ومادته بالمعنى الاعم هيلهذا ، حتى يشمل موضوع العرض ، ومتعلق النفس، هيوحدة \_ شروع فى تقسيم المادة بأن العنصر اما ان يكون عنصراً للشيء بوَحدة \_ أوْ لأجل ضَم ما يُغايرُه . و \* كُل واحد منها، اما مع التغيير فاتا أوْصِفة ، والتغيير اما أن يكون و زيادة ، اى بحسب الزيادة ، او نُقْصاناً ، أى بحسب النقصان أوْلا مع التغيير بأقسامه . فَاقْتَفَهُ .

فالواحد بلاتغير، كاللوح للكتابة ، ومعالتغير في ذاته ، زيادة جوهرية، كالمنى للحيوان ، حيث يزيد عليه كمالات جوهرية، حتى يبلغ الى درجة الحيوان ، وان كان مع انسلاخات صورية ايضاً ؛ ونقصانا جوهريا ، كالحشب للسرير ، فانه ينقص بالنحت ؛ ومع التغيير في صفته زيادة ، كالشمعة للصنم ، والصبى للرجل ، حيث يتغير العنصر فيها في حاله ، لعروض الحركة له ، في أين اوكم او غير ذلك ، ومع التغيير نقصانا في صفته ، مثل الابيض للأسود ، حيث يفقد منه صفة البياض ؛ والذي بالانضام بلاتغيير ، مثل ١٢ الخشب والحجارة للبيت ، ومن هذا القبيل الآحاد للعدد ، والمقدمات لصورة القياس ؛ ومع التغيير ، كالأدوية للمعجون ، فانها تستحيل حتى تصير معجوناً ، كذا في الشفاء . وواحد ، كهيولى كل فلك ، بناء على اختلافها بالنوع ، فهي لايقبل الاصورة فلكها واحد ، كهيولى كل فلك ، بناء على اختلافها بالنوع ، فهي لايقبل الاصورة فلكها خاصة ، . أوجم ملة مم منتهي ، كالهيولى الاولى للكل ".

# غُرَرٌ فِي أَحْكَامٍ مُشْتَرِكَةٍ بَيْنَ الْعِلَلِ الْأَرْبَع

« بَسِيطَةً ـ مَفعول مقدّم لقولنا: «دَرَوْا» ،ومابعَده مَعطوفات عليه ـ أوْمالَهُ التَّرْكيبُ – وتذكير الضمير هنا وفيها بعده مراعات للفظ «ما» – فالفاعل البسيط ، كالمبدء الاوّل ، والمركّب ، كعدّة رجال يحركون شيئا ، والمادة البسيطة ، كالهيولى ، والمركبة ، كالعقاقير للترياق ، والصّورة البسيطة ، كصورة الماء ، والمركبة ، كصورة ٦ البستان ، والغاية البسيطة ، كالشبع للاكل، والمركبة كالتجميّل وقتل القمل للبس الحرير؛ \* أوْما هُوَ الْبَعَيدُ وَالْقَرِيبُ ، والأمثلة واضحة ، . عمَّةً " أَوْ حَصَّةً " ؛ فالفاعل العام ما ينفعل عنه كثير، كالنارالمحرقة لأشياء، والخاص ماينفعل عنه واحد؛ وقس عليه المادة، والصورة العامة ، كصورة الكرسي مطلقا ، والخاصة ، كصورة هذا الكرسي ، والغاية العامة ، كاسهال الصفراء لشرب السكنجبين ولشرب البنفسج، والخاصّة، كلقاء زيد صديقه الخاص؛ أو كُلِّيَّةً، . أو ما هُو الْجُزئيُّ، فالفاعل الكلِّي مايكون غير موازلما بازائه ، من المَعلول، بل اعم، كالطبيب لهذا العلاج، والجزئي، كهذا الطبيب لهذا العلاج، او كالطبيب للعلاج ؛ وقس عليه البواق؛ أو داتيَّة ، وأو عرضيَّة ، فالفاعل بالذَّات هوالَّذي لذاته يكون مبدء للفعل ، والفاعل بالعرض، مثل السَّقمونيا للتبريد ، معكونه حارًّا بالطبع ، فان فعله بالذات ازالة الصفراء، وإذا زالت الصَّفراء، حصلت البرودة، فتضاف اليه – وذكروا للفاعل بالعرض اقساماً ، وان شئت فارجع الى كتبهم ــ والمادة بالذات مايقبل شيئا بذاته ، وبالعرض، مثل ان يؤخذ القابل معضد المقبول، فيجعلمادة له ، مثل الماء للهواء ، والنطفة للانسان ، فانَّ الصُّورة الماثيَّة اوالنطفيَّة ضدَّ للمقبول، ولابدُّ ان يبطل عن المادّة ؛ والصّورة بالذّات ، كشكل الكرسي، وبالعرض كالسواد والبياض له؛والغاية بالذات كالصحة للدواء وما بالعرض اصنافه كثيرة مذكورة فى كتبهم ؛ كمَّما بيالْفيعثل ٢١ أوْ • بيالْقُوَّة ، والأمثلة واضحة ، الْعِلَّة مُطلَّلَقا ، ابِّنة من الأربع ، كانت دَرَوْا.

# غُرَرُ فِي بَعْضِ أَحْكَامِ الْعِلَّةِ الْجِسْمَانِيَّةِ

اينها وقعت ، بل اذا حصل بينها وضع خاص ومحاذاة خاصّة.والشّمس لاتضى الأرض، ٦ كَيْفَا تَحْقَقْت ، بل بمقابلة خاصّة ، او ما فىحكمها .

ولم نشر الى دليل المسألتين مع طول ذيك فى الاولى ، إذ بمقتضى ثبوت الحركة الجوهرية فى القوى والطبائع ، كل قوة تنحل الى قوى، كل واحدة منها محفوفة بالعدمين عمدودة ذاتا واثرا. و اشتراط الوضع ايضاً سهل النيل ، بعد تصور ان احتياج القوة الى المادة فى الوجود يستلزم احتياجها اليها فى الايجاد لتفرع الايجاد على الوجود ، والاحتياج الى المادة فى الايجاد ليحصل بهاللقوة وضع مع منفعلها. والالم تكن محتاجة الى المادة فى الايجاد، ١٢ فلم تكن محتاجة اليها فى الوجود ، لان الغنى فى الفعل غنى فى الذات؛ فلزم كونها مفارقة. وقد فرضناها ذات المادة هذا خلف . فنفس تصوران القوة جسمانية وذات مادة ادتنا

الى المطلوب .

# غُرَرٌ فِي أَحْكَام مُشْتَركة بَيْنَ الْعِلَّةِ والْمَعْلُول

منهاان ه شرائيط - مفعول مقدم - التالير هاي جمع - بالجزم، لان كلمة (ما) مرطية - يرجب و معدلوله فلا يجوز تخلف المعلول عن العلة التامة . وهذا واضح بعد تصورالعلة التامة . فلذا لم نشر الى دليله . د ون المعيد ، ففيه يقع التخلف . إعرف تصب . ومنها ان الواحد لا يصدر عنه الا الواحد، وان الواحد لا يصدر الا عن الواحد . ومعد ر فاك ليس مصدر ته الله المعلول العين ، أى ذاتاً . فان كل علة لابد ان يكون لها خصوصية بحسبها يصدر عنها المعلول المعين ، كما ان النار خصوصية بالنسبة الى الحرارة ، وهى الصورة التوعية النارية ، وللماء خصوصية بالنسبة الى البرودة . فذاك وذا فيا نحن فيه ، كالنور والظلمة ، كل يقتضى خصوصية في العلة يناسب صدوره . واذا تحقق في بسيط ، وصدق عليه هذان المفهومان ، أعنى مصدر ذاك ومصدر ذا ، فككل المنتخي في في ذلك البسيط ها يحيف الى البرانات الطويلة الذيل ، وتقدران تدفع الشهات الفخرية التي في هذا المقام .

ثم ان لذلك الكلام، أعنى قولهم: «الواحد لايصدرعنه الاالواحد» بسَطناً، لو الفطّن الجمهوربه، لم يسلّوا عن انجماد أوهامهم سيُوف الاعتراضات عليهم. منها انه يلزم من هذه القاعدة التفويض، اذ من جزئياته ان الواحد الحقيقي اوجد العقل فحسب، وفوّض، على زعمهم، امر الايجاد اليه. ولكن ان هذا الا افك افتروه عليهم، بل مغزى مرادهم ليسالا مااشار تعالى اليه بقوله: «وماامرنا الاواحدة»، وذلك الامرهو الوُجود المنبسط الذي لاتتكثر الابتكثر الموضوعات. ومعلوم انه كلمة محتوية على كل الكلمات، وصدوره صدور كل الوجودات. ولوكان المراد العقل، فالعقل ايضاً مشتمل على كل وصدوره مدور كل الفعليات. ولذا قالوافي التحقيق: «لامؤثر في الوجود الاالله». ولكن في مقام

بيان صُدورالوجودات عَنه بالترتيب والنظام، لم يهملوا اعتبارالسنخية. وبيّنوا انّ اوّل صادر من الواحد بالوحدة الحقيّة الحبيرة الله ان يكون واحداً بالوحدة الحقيّة ، ولكن ظلّية ، لاالواحد بالوحدة العدديّة المحدودة.

• فَاتَّحَدَ الْمَعْلُولُ حَيْثُ اتَّحَدَ العلّة ، ه كذاك في وَحْدَ تِه ، اى وحدة المعلول ، قَدْ تَبِعَتْ العلّة ، فكانت واحدة . فلايجوز توارد علّتين مستقلتين للعلول واحد شخصى ، اجتماعاً وتبادلاً ، بل تعاقباً ، لما ذكرنا من اشتراط الخصوصية ، الخاصة فى العلية . فاذا كان المعلول المعيّن مستدعياً لخصوصية بعينها ، فهى القدر المشترك فى العلل ، فكانت واحدة .

ومنها قولنا: « بَيْنَهُما تَضايفٌ ، وهوظاهر.

وَ منهاات يُبُطِلُ مُضَرُورَة دوراً ، في العلية والمعلولية. فلاحاجة الى البرهان. كذا تسلَسُلُ في العلية والمعلولية ، يُبطلُهُ ما في المُطوّرات من الكتب

العقلية مين نكوديل تطبيق هوانه لووجدت سلسلة غير متناهية ، ننقص من طرفها ١٢ المتناهي شيئاً ، فيحصل جملتان ، احديهما تبتدئ من المفروض جزء أخيراً ، والأخرى مماقبله . ثم نطبق بينهما . فان وقع بازاء كل جزء من التامة جزء من الناقصة ، لزم تساوى الكلوا لجزء وإن لم يقع فيكون جزء من التامة لا يكون بازائه جزء من الناقصة . فتنقطع الناقصة ، والتامة لا تزيد عليها اللا بمتناه ، فيلزم تناهم اليضاً . ضرورة ان الزائد على المتناهى بالمتناهى متناه .

و دليل حميثيات ، وهو انه ، لوترتب حيثيات وامور غير متناهية ، فما بين المعلول الأخير او الجزء الأخير اوكل حميثية وبين حيثية أخرى ، اية حيثية كانت من ١٨ السلسلة : متناه ، ضرورة كونه محصوراً بمين حاصرين فالكل ايضاً متناه . وقالوا: هذا حكم حدسى يحكم به العقل المتحدس ، ولكيس من قبيل حكمه على الكل مما حكم به على كل واحد ؛ كان يقال : كل جزء من هذا الذراع دون الذراع ، فالكل ايضاً دون الذراع . بل من قبيل ان يقال : إذا كان ما بمين نقطة طرف المقدار المفروض واية نقطة تفرض فيه على الاستيعاب الشمولى، لا يزيد على الذراع فهذا المقدار المفروض لا يزيد على الذراع .

واماً قَول صاحب الشوارق \_ رحمة الله عليه \_: « مابين كذا وكذا دون الذراع ، فهذا المقدار المفروض دُون الذراع »، فالظاهر انه سَهُو . فان المفروض انه ذراع . فكيف عرف دُونه ؟

والسيد الداماد \_ قدّس سرّه \_ فى القبسات لم يكتف بكون الحكم حدسيّا. فقال: «والقانون الضابط ان الحكم المستوعب الشمولى لكلّ واحد واحد، إذا صح على جميع تقادير الوجود لكلّ من الآحاد مطلقا ، منفرداً كان عن غيره او ملحوظا على الاجتماع ، كان ينسحب ذيله على المجموع الجملى ايضاً ، من غير امتراء ؛ وان اختصّ بكلّ واحد واحد بشرط الانفراد ، كان حكم الجملة غير حكم الآحاد ، ، انتهى. فالأوّل كالحكم بالامكان على كلّ انسان باشباع رغيف ايّاه .

« وَمِنْ دَلِيلِ الْوَسَطِ وَالطَّرَفِ ، وهو الذي قرره الشيخ في الهيّات الشفاء، محصوله ان كليّا هومعلول وعليّة معا فهو وسط بيّن طرفين بالضرورة . فلو تسلسلت ١٢ العلل الى غير النيّهاية ، لكانت السيّلسلة الغير المتناهية ايضاً عليّة ومعلولاً. امّا انبّها عليّة ، فلانيّها عليّة للمعلول الأخير . وامّا انبّها معلولة ، فلاحتياجها الى الآحاد . وقد ثبت ان كليّا هُو معلول وعليّة ، فهو وسط ، فيكون السلسلة الغيّر المتناهية وسطاً بلاطرف ، وهو محال ". فلابد ان ينتهى الى عليّة محضة .

• وَمَنِ دليل تَوَتَّب ، وهو ان كل سلسلة من علل ومعلولات مترتبة يقتضى ان يكون بحيث ، إذا فرض انتَّفاء واحد منها ، استوجب انتفاء مابعده. فاذن، كل سلسلة استوعبتها المعلولية على الترتيب، يجب ان يكون فيها علة اولى ، لولاها لانتفت جملة مراتب السلسلة ؛ لان هذا خاصية المعلولية والمعلولية مستوعبة اياها .

وَمِنْ دليل تُضَايِفُ ، وهوانه ، لو تسلسلت العلل والمعلولات الى غيرالنهاية ، لو تسلسلت العلل والمعلولات الى غيرالنهاية ، لام زيادة عدد المعلول على عدد العلة. وهو باطل ، ضرورة تكافؤ العلية والمعلولية. بيان اللزوم ان كل علي علي علي ماهوالمفروض ، وليس كليًا هومعلول فها فهو علية كالمعلول الاخير .

\*وَمَنْ دليل مُسَمَّى بِالْآسَدُ الْآخُصُو ذكره الفارابى، وهوانه إذاكان مامن واحدمن آحاد السلسلة الغير المتناهية الاوهو كالواحد، في انه ليس يوجد الاويوجد آخر وراثها من قبل، كانت الآحاد اللامتناهية باسرها يصدق عليها انها لاتدخل في الوجود، مالم يكنشي من وراثها موجوداً من قبل. فاذن، بديهة العقل تحكم بانه مالم يوجد في تلك السلسلة شي ، لم يوجد شي قبله ، لا يوجد شي بعده.

\* وَغَيَنْرِها ممّا هومذكور في المطولات. فَاعْرِف بِها اى بهذه المذكورات وغيرها تَسْتَبَّصُر .

# المقصد الثانى فى الجوهر والعرض ونيه فرائد

الفريدة الاولى في رسم الجوهر و ذكر أقسامه لامَوْضُوع لَهُ . وهذا كقولم: والجوهرماهية ، إذا وجدت فى الخارج ، كانت لا فى الموضوع ، . فَحَوَهِم كان مَحَل جَوْهر هو . هينُولى ، أوْجوهر حَل بِه ،اى فى جوهر ، فهو مهن فهو مين صُور ،اى من الصورتين الجسمية والنوعية . فالجمع منطق ، ، وجَوْهر لَيْس بيذاك وَبِذا، أى جوهر ليس محلا بوهر ، ولا حالا فى جوهر ، وإن منها ، اى من الجوهر بن الحال والمحل ، ركب ، فهو جسما أخذا . ، ودُونه ،اى جوهر ليس محلا بوهر ، ولاحالا فهومفارق . نفس ، إذا تعَلق بجوهر ، ولاحالا فهومفارق . نفس ، إذا تعَلق بصيغة المضارع - ، جسما ، وإلا ،اى ان لم يتعلق بالجسم ، فهو عقل الممارق في مرفوع على القطع من النعتية ، كما فى قوله تعالى : وويل لكل هزة لمزة الذى جمع مالا وعدده » ، و يمكن ان يتعلق به دونه هو المفارق . ثم ان لاقسامه مباحث طويلة وعدده » ، و يمكن ان يتعلق به دونه هو المفارق . ثم ان لاقسامه مباحث طويلة الذيل . عقدنا لأكثر ها فرائد على حيدة للعقل فى الالهيات ، وللباقى فى الطبيعيات .

« الْجَوْهرُ موالْماهيّةُ المُحصّلة ، اى لا اعتبارية ، التي « إذا غد ت في الْعين ،

[الفريدة] الثانية في رسم العرض و ذكر أقسامه «الْعَرَضُ مَا ، اى ممكن ، كَوْنُهُ في نَفْسِه هو الْكُونُ في مَوضُوعِهِ .

لاتنسه امّا كونه في نفسه ، فلاستقلال مهيّته في العقل وامّا كون هذا الكون عين

الكون في الغير ، وكونه كوناً رابطيّاً ، فبملاحظة حاله في الخارج ، انّه أمر ناعت ، لم يكن عيث يكون له استقلال ، ثمّ يطر عليه الاضافة الى الموضوع ، بل الاضافة عين وجوده ،
وإن لم يكن عين مهيّته اللا في مقولة الاضافة ، ومع ذلك لم يكن وجُود العرض من مقولة

وإن لم يكن عين مهيئه الا في مفوله الاصافه ، ومع دلك ميكن وجود العرص من مقوله الاضافة ، الانتمالة في المهيّات . الانترى الاضافة ، بل التعلّق في المهيّات . الانترى ان كلّ وجُود عين التعلّق بالمبدء ، وليس اضافة مقوليّة . وللمبدء اضافة اشراقيّة على جميع ماسواه ، وليست مقولة .

و فيعنل و منهاف و وضع وأين وله أو وهو اسم آخر لمقولة الملك والجدة ومتى و فيعنل ومنها و المنه و المنه و الفيعال تبتاهى و أجناسه القصوى لد كالم علم في فتكون تسعة . و و الفيعال المنه و النبية و و النبية و و النبية و و النبية و النبية التي و النبية و النبية و النبية و الخركة و الربية و النبية و الخركة و الدركة و النبية و النبية

نُميى؛ الاوّل لصاحب البصائر، والثانى للشيخالاشراق.

[الفريدة] الثالثة في البحث عن أقسام العرض

# غُرِرٌ فِي الْكُمِّ

 أَلْكُمَ مَا بِالذَّاتِ \_ فخرج مايقبل القسمة بالعرض \_ قِسْمة وهمية قبل . وقمنه ما من الكم، ما هو منتقصل "، ومنه ما هو منفصل". وبذى - بعنى صاحب -اتَّصَال هيهننا - وله معان أخرف مواضع أخر - قد قُصدا ، منا ، اى كم ، فيه ، بعد قبول القسمة ، حَدُّ مُتَسَارِكُ بَدا . والحدّ المشترك مايكون نسبته إلى الجزئين نسبة واحدة ، ٦ بمعنى انتها، أن اعتبر بداية لاحد الجزئين ، أمكن أن يعتبر بداية للآخر ، وإن اعتبر نهاية لأحدهما ، امكن ان يعتبر نهاية للآخر، كالنَّقطة في جزئي الخطُّ ، والخطُّ في جزئي السطح والسطح في جزئي الجسم ، والآن في جزئي الزَّمان ؛ بخلاف المنفصل، إذ الحنمسة ، إذا قسمتها الى ثلثة واثنين ، لم تجد فيها حدًا مشتركاً . والا فان كان واحداً منها ، كان الباقى أربعة، وإن كان واحداً من خارج ، كان الجملة ستّة . وكلاهما خلف. • ثانيهما ، وهو المنفصل، يتكونُ الأعدادُ فَقَط ، ووَأُول ، وهوالمتصل، جيسم تعليمي وهو الكمية السَّارية في الجهات الثلث للجسم الطبيعي، وسَطَّح "، ثُمَّ حَطِّد". • فَذَاكَ المنقسم الى هذه الثلثة ذوالتُّرْصِيف، اى الاتَّصال والانضهام، كما يقال: تراصفوا في الصَّف، اى تلاصقوا ؛ ورجل مرتصف الأسنان ، اى متقاربهـا ، وَ الشَّبَّات ، اى هذه الثلثة كم ١٥ متصل قارً.

• ثُمَّ الزَّمانُ الْمُتَقَضَّى الذَّات ، اى هو بحيث يكون تجدد كلَّ جزء منه بنحو الانقضاء ، وتكوّنه بنحوالانصرام ، لاثبات له بوَجه من الوُجوه. فالزَّمان كم متَّصل غير النَّات .

• وَلَيْسَ كُمَ قَابِلَ الضَّديَّة ، كالجوهر. فان المتصل ، بعض انواعه يعرض البعض، فان المخط عارض للسطح مثلاً. والمنفصل ، بعض انواعه مقوّم للبعض والعروض والتقويم منافيان للضدية وايضاً ، الاتحاد في الموضوع شرط الضدية بين شيئين ، وهو هنامنتف .

\* أنْواعُهُ ، اى انواع الكم الجنسي في صنن المتّصل القار \_ ولشهرة المأخوذ تعليمياً ، لم نبال بارجاع الضمير الى مُطلق السم " تُو مُحلَدُ تَعليميات ، بأن تؤخذ كل من المقادير لابشرط شي ،اىمن غير التفات الىشى من المواد واحوالها. فيكون جسماً تعليمياً، وسطحاً ٣ تعليمياً وخطاً تعليمياً ، لان العلوم التعليمية تبحث عنها كذلك. وسميت تلك العلوم تعليمية لانتهم كانوا يبتدئون بها فالتعليم. • و اختصُص بيه ، اى بالكم ، ثلثة احكام: و جُود ما يَعُدُهُ ، اى شيُّ يفنيه. فالكم المنفصل يوجد فيه الواحد ، وهو عادّ جميع انواعه ، معانّه ٦ قد يعد بعضها بعضا. والمتَّصل قابل للتجزية ، فهوقابل للتعديد ، والعدد مبدئه الواحد ، فهوعاد له. \* كمَّ التَّساوى حَصَّه وَضد مان ضدالتساوي ايضاً خصَّه، وهو اللامساواة. واطلاق الضد عليه مع كونه عدمياً ، باصطلاح المنطقيين ، لانتهم لايشترطون في الضدين ٩ كونها وجوديين . ولذا سمّى الشيخ الرئيس السالبة الكلّية ضداً للموجبة الكلية . وكذا ف بعض من العلوم الغير الحقيقية وكذا نهاية والانهاية وفي النجيسم ،اى لانهاية مأخوذة على سبيل عدم الملكة ، لاالسَّلب المطلق ، فانَّه لَيس من خواصَّه . فهذه الثلثة مع قبول القسمة الذي عرّف الكم به من خواصه ، وانبًا تعرض لغيرها بتوسطه. فـَادْرُوْا يا اكولى الدِّراية .

### غُرَرٌ فِي الْكَيْف

احدها: • مَا اخْتَاصَ بِالْنَفْسِ ، ويُقالُ لَهُ الكيفيّاتِ النفسانيّة ، كالعلم والارادة والقدرة والجبن والشجاعة ونظائرها.

وثانيها: ما اختص بكم ،ويقال له الكيفيّات المختصة بالكيّات، كالاستقامة والانحناء والشكل ونحوها ، ممّا اختص بالكم المتصل، وكالزوجيّة والفرديّة ونحوهما، ممّا اختص بالكم المنفصل.

و ثالثها: ماهنوالفوق و اللاقنوة ، ويقال له الكيفيات الاستعدادية ، من الاستعداد الشديد الى جانب الانفعال ، كالمراضية ، ونحوهما ، وهو المسمى باللاقوة ؛ والاستعداد و الشديد الى جانب اللاانفعال ، كالصلابة والمصحاحية ، ونحوهما ، وهو المسمى بالقوة . و رابعها: كيف محسوس بيخمس قوقة ، ظاهرة من الكيفيات الملموسة كالكيفيات الفعلية والانفعالية التي هي اوائل الملموسات ، ونحوها ؛ والمذوقة ، كالطعوم البسيطة التسعة ، ونحوها ؛ والمشمومة ، كالروائح الطيبة والمنتنة ؛ والمسموعة ، كالأصوات ، والمبصرة ، كالأضواء والألوان ؛ من بين لكيف محسوس إنفيعالي والإنفيعالي والمنتقال الكيفيات المحسوسة ، ان كانت راسخة ، كصفرة الذهب وحلاوة العسل ، سميت انفعاليات ، لانفعال الحواس عنها ، ولكونها ، بخصوصها أو عمومها ، تابعة للمزاج الحاصل من انفعال العناصر . وإن كانت غير راسخة ، كمرة الخيل وصفرة الوجل ، سميت انفعالات من انفعال العناصر . وإن كانت غير راسخة ، كمرة الخيل وصفرة الوجل ، سميت انفعالات

لانتها لسُرعة زوالها شديدةالشبهبان ينفعل.فهي، وإنكانت مشاركة للقسم الاوَّل فىوجه

٢١ التسمية، لكن حاولوا التفرقة بين القسمين فنقص من الاسم شيء تنبيها على قصور فيه، وهو عدم

ثباته. وقد اشرنا الى مفهوميها المذكورين بقولنا: « كالمكات اعرفه ما – جملة معترضة بين المعطوف عليه والمعطوف – والدحال ، معناه ان الكيف الانفعالى كالملكة ، والكيف المسمتى بالانفعال كالحال. • فالأوّل ، اى الانفعال ، هوالرّاسيخ ، كالملكة ، كالملكة ، كالملكة ، الانفعال ، فهوليس براسخ كالحال . اقْتنيص – الاقتناص الاصطياد – بلاينيك ، اى بالانفعالى والانفعال، النجيسم خص ، وتعين ،اى بالملكات والحالات، النقسس خصص والحاصلان كلاً من هذين مع كل من هاتين مناسب فى الرّسوخ او عدمه ، الا ان موضوع هذين هو الجسم ، فكان هذين ملكة وحال للجسم ، مخلاف هاتين ، فان موضوعها النفس.

# غُرَدٌ فِي الْعِلْمِ

انتى ، وإن لم اشبع الكلام في الكيفيات ، بل في سائر المقولات العرضية ، الاان العلم، لمَّا كان اجلَّ الكيفيَّات ، كان يعجبني ان اتعرَّض لشطر من أبحاثه. فقلت: «عيلمٌ ، وَإِن بَدَت لَهُ مَراتب ، وإذ بَعْضُه جَواهر ، ثم بعضها جواهر ذهنية ، فان كليات الجواهرجواهرذهنيّة ، وبعضها جواهرخارجيّة مجردة نفسيّة ومجردة عقليّة ، كعلمالعقل والنفس بذاتها ، بك بعضه، أعنى اعلى المراتب، واجيب ، وهو علم واجب الوجود بالذات بذاته ، فانَّه عين ذاته ، و فَبَعَ ضُهُ - يعني بملاحظة تلكث المراتب من العلم ، ليس العلم كيفيّة ، فهو اجلّ منان يبحث عنه في باب الكيف، الا ان بعضه كيُّ فيَّة "نَفْسيَّة". بل بعضه الأدنى منها معنى مصدرى انتزاعى . . فَهَيهُنا أَبْحاثُهُ حَرَيَّة بالذكر . . من \* تلكك الابحاث، أن في جينسيه ، اي جنس العلم ، أقوال": هل هو ، كينف"، كما هو المشهور، او إضافة "، كما قال الفخر الرازى، أو انْفِعال"، كماقال بعض آخر . . فلنيك ر ، ف تحقيقه، ١١ بعد ماتشكتك علم ، اذبدت له مراتب ، ان - متعلق بالدراية - هنانقشا بعقالنا، اى فى عقلنا ، رُسِم ً . فحصول اثر فى ذاتنـا عند علمنا بشىء واضح ، فلايكون امراً انتزاعيّاً. \* فَصَينا الانْفعالُ لخروجنا به من النقص الى الكمال ومن القوّة الى الفعل ١٥ مين مَرْسُوم ، اى المعلوم بالذَّات الَّذى وجوده فى نفسه هو وجوده للمدرك. • لَـهُ ، اى للمرسوم ، إضافة التي المعلوم بالعرض. \* فَتَخَوْرُجُ ، اى اذا علمت ذلك، فتعلم انه تخرج ، النِّسبة و انفيعال " وعماً ، اى عن المرسوم الدى ، له عياماً و كيفاً ۱۸ قَالُوا ، ای عما قالوا انّه کیف بالذات. فالقول بانّه اضافة او انفعال مغالطة من باب اشتباه مابالعرض بما بالذات.

 خلافا للمشائين، فانتهم حصروه في علم كل عالم بذاته ، وخصوا العلم بالغير بالحصولي ، حتى انتهم رأوا ان علمه تعالى بالغير قبل الإيجاد حصولى ارتساى . وليس كذلك، «بَلُ الخضُورى ثابِتٌ فِي الْعِلْم بِالْمعَعُولِ ، «كَصُورَ فِي عِلْمِنال حُصُولِى. انكانت الخضُورى ثابِتٌ فِي الْعِلْم بِالْمعَعُولِ ، «كَصُورَ فِي عِلْمِنال حُصُولِى. انكانت الكاف تمثيلية، كان المراد بالصور ماهي كالخيالات، بناء على الحلول ، بانة ، إذاكان علم النفس بهذه الصور، وهي مقبولة ، وتلك قابلة ، ونسبة المقبول الى القابل بالامكان، حُصُورياً ، كان علم العلة الفاعلية بالمعلول حُصُورياً بطريق أولى ، لان نسبة المعلول الى الفاعل بالوجوب ، ولاسيم الفاعل الألمى المخرج للمعلول من الليس المحض الى الايس ومُعطى بالوجوب ، ولاسيم الفاعل الألمى المخرج للمعلول من الليس المحض الى الايس ومُعطى الكمال ليس فاقداً له ، ولايشذ عن حيطة وُجوده وسعة نورُه . فاية حاجة الى صورة تكون المنافى على المخرج الشيء فوره . فاية حاجة الى صورة تكون المنافي في المخروب ، المنافية عليه ؟ « فاول "، اى الحصولى ، تعريفه: صورة شيء حاصلة " ولهذا قالوا: العلم والشانى ، اى الحضورى ، تعريفه حضور الشيء في نفسه له أ ، اى للشيء . ولهذا قالوا: العلم الخضورى هوالعلم الذى هوعين المعلوم الخارجى .

«وَالْعِلْمُ تَفْصِيلَى أَوْإِجْمَالَى . فالأوّل هوالعلم بالأشياء المتعددة، بصورمتما يزة، منفصلاً بعضها عن بعض. والثانى ان يعلم تلك الاشياء بصورة واحدة ، لم يَنف صل بعضها عن بعض فإذا سألت عنعدة مسائل احكمتها من قبل فانتك تجد جواب الكل حاضراً ، ولذا لكنه حالة بسيطة هى خلاقة للتفاصيل. فهذا العلم الواحد البسيط بالاجوبة اجمالى . وإذا شرعت فى التفصيل مترتباً منتعاقبا ، فانتك احضرت الاجوبة فى ذهنك بصورمتعددة ، فهذا هوالعلم التفصيلى.

« كُذاك له قسمة أخرى هى انه فعلى أو انْفعالى "مْ آن فعليه أو انْفعالى "مْ آن فعليه أو انْفعالى العلم ، ما هوسبب ألْمتعلوم ، كما مر" . و الانفعالى من الْمرْسُوم — كلمة ومن بيانية ؟ وانتا لم نقل: هو المرسوم ، مراعاة للروى ، فانه مكسور فى المصراع الاوّل ، والجاروالمجرور ١٠ خبر — ، في الْعقْل بعد ما في الاعيان حصل . كان المعلوم سببه ، و كان السببية والمسببية متعاكستان فيها. و ، في أوَّل ، وهو الفعلى ، يتحصل ما فى الاعيان غيب ماعمقيل.

# غُرَرٌ فِي الْأَعْرَاضِ النِّسْبِيَّةِ فَمِنْهَا الْأَيْنُ وَالْمَتَّى

• هَيْئَةٌ تحصل من كُون النشيء في الممكان وأين ". فَحيث قلنا: هيئة،اشرنا الله الله هيئة خاصة ، وكون خاص، وليس مجرد نسبة الشيء الى المكان، وكذا نظائره. ومتى هوالهيئة الحاصلة من كونالشيء في النّزمان . وكون الشي في الزماناعم من كونه فيه ، ومن كونه في حد منه ، وهوالآن ، كالوصولات والمماسات ، وغيرهما من الآنيات . ولذا يسئل عنها برمتي » . ثم كونه فيه أعم ايضاً من كونه فيه علي وجه الانطباق ، كما في الحركة القطعية ، اولا على وجهه، كما في الحركة التوسطية . ومنها الجدة : وهيئة تحصل لاجل ما يحيط فيكون اضافة الهيئة لادني ملابسة . ويمكن كون ما مصدرية بالشيء وجدة "، حال كون تلك الهيئة وينق الهيئة الهيئة المنتقل الحيط، الينقل الشيء من مقيلة و كما ينتقل بانتقاله . وبهذا يفترق عن الأبن الذلا ينتقل الحيط بانتقال الحيط بانتقال الحيط بانتقال الحيط بانتقال الحيط بانتقال الحيط بانتقال الحيط التعميم والتجلب .

ومنها الوضع . «النوضع هَيْدَة لشيء حاصلا من نسبتين معاً: «من نسبة الاجزاء» الاجزاء، اى اجزاء الشيء بعضها إلى «بعض ،ومين نسبتها، اى نسبة الاجزاء، الاجزاء، اى اجزاء الشيء بقضها إلى «بعض مواء كان فى داخله أو خارجه ، كالقيام والقعود والاستلقاء والانبطاح وغيرها. فالقيام مثلاً هيئة فى الانسان، بحسب نسبته فيابين اجزائه، وبحسب كون رأسه من فوق ورجله من تحت. ثم الوضع «ليلكون ،اى لكون الجزائه، وبحسب كون رأسه من فوق ورجله من تحت. ثم الوضع بهذا المعنى، دون الوحدة. ومنها الشيء ، بيال حسس مشاراً اليه قد يجى. فالنقطة ذات وضع بهذا المعنى، دون الوحدة. ومنها الفعل والانفعال. «النفع لُ تأثيراً بدا تدر بجاً، كتسخين المسخن، ما دام يسخن. «تاثر كذاك، اى تدر بجاً ، هو الإنفعال بجاء ، كتسخن المتسخن، ما دام يتسخن. وحيث اعتبر التدرج فيها ، خرج التأثير والتأثر الابداعيّان ، كاخراج الواجب تعالى العقل

من الليس الى الأيس، وقبوله بمجرّد الامكان الذاتى الوجود منه تعالى.

ومنها المضاف. وإنّ المُضَاف نسبة تكرَّر أ. قال الشيخ في قاطيغورياس الشّفاء في معنى التكور: « هو أن يكون النظر لا في النسبة فقط، بل يزيادة اعتبار النظر إلى أن للشيء ٣ نسبة من حَيث له نسبة ، والى المنسوب اليه كذلك . فان السَّقف له نسبة الى الحائط. فإذا نظرت الى السَّقف ، من حيث النسبة التي له ، فكان مستقرا على الحائط. ثم نظرت من حيث هومستقرعلي الحائط ، صارمضافا ، لاالي الحائط من حيَّث هوحائط ، بل اليه ٦ من حَيث هومستقرعليه. فعلاقة السَّقف بالحائط من حَيث الحائط حائط، نسبة، ومن حَيث تأخذ الحائط منسوباً البه بالاستقرارعليه ، والسُّقف بنَّفسه منسوب، فهواضافة. وهذا معنىمايقولون: انَّ النسبة تكون لطرف واحد ، والاضافة تكون للطرفين ، انتهى. ٩ \* مينه ،اى من المضاف، ما هو الحقيقي ، وهو نفس الاضافة ، و منه مايستهر ،اى مضاف مشهورى ، وهو مايعرضه الاضافة . \* وَفِي الْمُضَافِ الانْعِكَاسُ قَدْ لَزم . فالاب اب للابن، والابن ابن للاب. • تكافئو فعلا وقوة حسم اى، إذا كان احدالمضافين ١٢ بالفعل فالمضاف الآخر بالفعل، او بالقوة فبالقوة. وإخْتَلَفَ الْمُضَافُ أَوْ تَشَاكَلا ، اي من الإضافة ما هي مختلفة الاطراف، كالابوة والبنوة، والعلُّمة والمعلوليَّة. ومنها ماهي متشابهة الاطراف ، كالاخوة والاخوة ، والقرب والقرب. « وَيَعْرِضُ المضاف · • ا الْجَميع ، اي جميع الأشياء ؛ فلاشيء خاليا عن اضافة ، بل اضافات ، ولااقل من علية أو معلوليَّة، ومن مخالفةأو مماثلة أومقابلة، حَتَّى الا وَّلا تعالىٰ شأنه ، اذله صفات اضافيَّة ، كالخالقية والمبدئية والرّازقية وأمثالها، اى هذه المفاهيم العنوانية. والا، فاضافته تعالى اشراقية. نحمده على صفاته ، ونسبّح باسمائه .

# حواشي وتعليقات

سبزوارى

هيدجي

آمُلي

### المتجلتي بنور جماله ص٣٥/س١

اى بصفاته الثبوتية.

اعلم ان للحق سبحانه وتعالى بحسب «كل يوم هو فى شأن » شؤونات وتجليات من مراتب الالهية ، وان بحسب شؤونه ومراتبه صفات واسماء. والصفات اما ايجابية أو سلبية . ويقال لنعوته السلبية صفات الجلال ، لتجليله بانه المرتفع المترفع عن التركيب والجوهرية والعرضية والجسمية ، ويقال انه ليس بمركب وليس بعرض وليس بجسم وليس له ماهية ونحوها . فلزم ان لايكون مرثياً ومشاهداً ، بل لامدركاً . ولذا نسب

### الملكوت ... اللاهوت... الجيروت... الناسوت ١/٣٥ \_\_٢

الملكوت هو عالم النفوس.

الاحتجاب الى صفة الجلال. (هيدجي ص٨٠)

اللاهوت هو عالم الأسماء والصفات .

الجبروت هوعالم العقول.

الناسوت هو عالم الملك وآخر سلسلة النزول (هيدجي ١-٨٠)

#### عند كشف سيحات جلاله ٤/٣٥

تلميح الى ماورد فى الحديث من أن لله سبعين ألف حجـاب من نور و ظلمة ، لو كشفها لأحرقت سبحات وجهه كلما انتهـى اليه بصره (هيدجى ٨١)

### علمک مالم تعلم ٦/٣٥

النساء ١١٣/٤.

#### أعلى القلم ٧/٣٥

من اضافة الصفة الى الموصوف ، أى القلم الأعلى، وهوالعقل الأول والروح الأعظم ولوح القضاء وأمّ الكتاب والملكك المقرّب والممكن الأشرف. (هيدجي ٨١)

### فيه جوامع الكلم ٨/٣٥

لاحظ قوله صلى الله عليه: «أوتيت جوامع الكلم »، اى جميع الحقائق والمعارف. قال الجامى: اى الكلمات الجامعة بين المعانى الكثيرة. وقال الآخر: اى الكلمات الجوامع، فكل كلمة من كلماته جامعة لعلوم كثيرة وأسر ارغزيزة. (هيدجي ٨١)

#### القد يسون ١١/٣٥

القديس فعيّل من القدس. إنى وإن بذلت الجهد فى الطلب ، لم أجده مستعملاً فى كلام العرب ، الا ما فى تفسير روح البيان فى سورة الحشر من أن القدّوس من صيغ المبالغة من القدس، أى البليغ فى النزاهة عما يوجب نقصاناً. (هيدجى ٨١)

الفائزين به ١٤/٣٥

أى بمتابعته. (هيدجي ٨٢)

### والتماثيل ١٨/٣٥

التماثيل جمع تمثال ، أى الصورة . وقد قال الله تعالى : «ما هذه التّماثيل التى انتم لهـــا عاكفون» . (هيدجي ٨٢)

الذين اشتروا الضّلالة بالهدئ فما ربحت تجارتهم ٢/٣٦

البقرة ١٦/٢.

ان اجلالله لآت ٣٦/٥

العنكبوت ٥/٢٩.

### قداح ۱۰/۳٦

جمع قیدٌح بالکسروالسکون،اسم فرس . وانما أتى بالجمع لیناسب قوله قراح . القراح،کسحاب ، المزرعة التى لیس علیها بناء ولا فیها شجر. (هیدجی ۸۲)

#### التقفية ١٤/٣٦

هي توافُّق الألفاظ في أواخر الأبيات (هيدجي ٨٣)

#### حذو القذ بالقذ ٢٢/٣٦

القُدُّ بالضمَّ والتشديد ، ريش السهم ، والجمع قُدُوذ. وحذو القدَّ بالقدَّ ، اى كما يقدَّر كل واحدة منها على قدرصاحبها و تقطع . ضرب مثلاً للشيئين يستويان ولايتفاوتان. (هيدجي ٨٣)

### تمتموا الكلمة ٢/٣٧

أي الكلمة الباقية ، وهو كلمة التوحيد. (هيدجي ٨٣)

وان عسى أن يكون قد اقترب أجلهم ٧/٣٧

الأعراف ١٨٥/٧.

### المعلّم الشديد القوى ٨/٣٧

أى العقل الفعال المكميّل للنفوس الناطقة بحول الله وقوته المسميّ بروح القدس في لسان الشرع والمؤييِّد بالقاء الوحي للأنبياء. (هيدجي ٨٣)

### الغاية القصوى ٩/٣٧

وهي لقائه في الآخرة ولذَّة النظر الى وجهه تعالىاً . (هيدجي ٨٣)

### المراد بالعقل ۱۲/۳۷

وهوالعقل الفعّال أو حملة العقول على ما أشار اليه في الحاشية.

والمراد بالكلية هنا الاحاطة والانبساط والسعة بحسب الوجود العينى ، غير المنافى للشخصية والفردية ، لاالاشتراك بين الكثيرين. وهذا كثير الدور على السنتهم طبقاً لأهل الذوق، حيث يطلقون على الوجود الحقيق الممتنع الصدق على كثيرين لفظ والكليّ ، و «العام » و «المطلق» يعنون المحيط الواسع ... ومن هذا القبيل اطلاق الاشراقيين لفظ «الكليّ» على ربّ النوع . (هيدجي ٨٣ – ٨٤)

هو العقل الاول الذى هوالصادر الاول المعبر عنه بالحقيقة المحمديّة. والمراد بكليته هو سعة وجوده وانبساطه وجامعيّته لجميع الوجودات. وبوجه هوالوجود المنبسط والفيض المقدّس والرحمة الواسعة. (آملي٣)

### كصورة للعالمالطبيعي ١٣/٣٧

له اربعة معان: احدها ان الصورة ما به الشي بالفعل، كما ان المادة ما به الشي بالقوة. ولما كان العقل الكلى امراً بالفعل جامعاً لجميع فعليات مادونه، بنحوابسط واعلى ، وانحاء الفعليات المتشتنة اظلاله ، وهو ظل الله تعالى: «الم تر الى ربتك كيف مد الظل » كما ان الاستعدادات المتفرقة فى المواد ترجع الى الهيولى ، فذلك كشجرة طيبة. والفعليات التى فيه بنحو الله والرتق اصلها ، والفعليات التى فيادونه ، بنحو النشر والفتق، فروعها واغصانها واوراقها ، وهذه كشجرة خبيثة ، والقوة المتجوهرة المتوافرة ، بنحو الله اصلها ، والاستعدادات المتشتة فى المواد بنحو النشر فروعها ، كان كصورة للعالم . وانها تخلل كاف التشبيه ، لان ذاته تلك الفعلية الاصلية واللفية الرتقية . وصورة العالم هذه الفعليات التى هى فروعها وظهورها .

وثانيها ان صورةالعالم ، على طبق صورته التى فى علم العقل، لانته بقوةالله يفعل العالم عن علم ، وايجاد المبادى العالية مادونها ، بانهما عقلت فاوجدت ، وعلمها قبل المعلوم . فالعقل الكلى من حيث علمه ، كصورة العالم ، سيبًا على قاعدة اتحاد العالم والمعلوم .

وثالثها ان الغاية فى كل موضع ، صورة كماليّة للفعل المغيّا . فما لم يجلس السلطان على السّرير ، لم يكمل صورته بعد . والعقول الكليّة غايات للنفوس التى هى الصّور النوعيّة وكمالات لها . وتخلل الكاف على الثانى ظاهر ، وعلى الثالث باعتبار الحيثيّة الغاثيّة .

ورابعها انا سنبيّن انه كفصل، والفصل اذا اخذ بشرط لا، صورة كما انه، اذا اخذت الصورة لابشرط، كان فصلا. وصاروجها آخر للاطلاق الثانى. (سبزوارى١-٢) لأن فعليّة العالم الطبيعى بالعقل. والصورة ما به فعليّة الشيءُ.

وانما قال: «كصورة للعالم الطبيعي» لوجوه ذكرها فى الحاشية، و لأن الصورة ما به الشيئ بالفعل، وهو داخل فى الشيئ بخلاف العقل، فإنه خارج عن العالم الطبيعي. (هيدجي ٨٤) وكفصل محصّل له ١٣/٣٧

الفصل حقيتي ومنطقي. والمنطقي قسمان : احدهما الفصليّة. وهوالفصل المذكور في

ايساغوجي، المعرّف بالكلى المقول في جواب اى شي في جوهره. والثانى كمفهوم الحسّاس والناطق. ويطلق الحكيم عليه ايضاً لفظ المنطق. وليس فصلا حقيقياً. لان الناطق مثلاً، عاهوناطق، هوالنطق. والظاهرى منه كيف مسموع، والباطنى منه ادراك الكليّات. وهو كيف نفسانى . وعلى اى تقدير، عرض ، لايكون فصلا مقوّماً للجوهرالنوعى ، ولاعلة محصّلة للجوهرالجنسى. والحقيقي هوالنفس الناطقة في الانسان. وهوالمحصّل للجنس الطبيعى. وليّا كان الانسان نوعاً اخيراً، كان فصله محصّلا لكل الانواع. اذكل الفصول الحقيقية وليّا كان الانسبة الى الفصل الاخير الانسانى ، كالاجناس. وكل الصورالنوعية ، بالنسبة اليه ، كالمواد والقوى. وانيّا يسمى الانسان نوعاً اخيراً ، لان الانواع الواقعة في صراط النسان ، مقدمة في النزول الى مادته عليه.

وبالجمله فصله المحصّل فصل محصل للعالم الطبيعي ، لان ذلك الفصل ، له درجات ، من العقل بالقوة والعقل بالفعل والعقل الفعيّال ، الى ماشاء الله المتعال . ولذا قال القدماء في تعريف الانسان: «حيوان ناطق ماثت » . وارادوا كلا الموتين الاختياري والطبيعي . ونعم ماقيل :

تا بود باقی بقایای وجود کی شود صاف از کدرجام شهود تا بود پیوند جان و تن بجای کی شود مقصودکل برقع گشای تا بود پیوند جان و تن بجای کی توان دیدن رخ جانان عیان تا بود قالب غبار چشم جان کی توان دیدن رخ جانان عیان

فالعقل الكلى كمال النفس الناطقة، سواء اريد بالعقل الكلى العقل الفعال للصورالنوعية في عالم العناصر المتحد معه النفس الناطقة عند الاستكمال على التحقيق، او جملة العقول الكلية. بل الاصل المحفوظ فيها. وحينئذ هو الناطق بالحق عن الحق. فثبت انه فصل الفصول، وصورة الصور. (سبزواري٧-٣)

إنما أتى بكاف التشبيه لأن العقل كصورة للعالم، والصورة هى الفصل باعتباروغيره باعتبار. (هيدجي ٨٤)

المراد بالفصل هنا هوالحقيق...[اى] ما به الشي ً يكون هوهو، اعنى حقيقتهوذاته التي بها يمتازعما سواها ؛ هوفصله الأخيركالنفس الناطقة بالنسبة الى الانسان.

وتلك الحقيقة فى نفسها شي ، ويمكن اعتبارها فى نفسها كذلك، اى من حيث هي هي. ويمكن اعتبارها مع ما ينضم اليها يحصل من انضهامها نوعاً محصلاً.

وعند اعتبارها مع ما ينضم اليها، قد يعتبر بحيث يُرى متحدالوجود مع ماينضم اليها، وقابلاً لأن يحمل على ما انضم اليها حملاً صناعياً، فيقال: الحيوان ناطق (اعتبار اللابشرطية). . . . وقد يعتبر بحيث يرى هوشى في مقابل ما انضم اليها، وما انضم اليها شي آخر (اعتبار بشرط لا) . . . وهذه الاعتبارات مفاهم مختلفة في عالم المفهومية ، وان كان مصداقها واحداً .

والمفهوم الاول منها، اعنى هو باعتبارنفس حقيقته من دون ضم اعتباراللابشرطية. وبشرط اللاثية ، لم يسم باسم ولايحكى عنه بلفظ . بل اللفظ حاك عنه باعتبارين الآخرين ؛ فهو باعتبار بشرط اللاثية صورة ، وباعتباراللابشرطية فصل . . .

فنقول: لما كانالفصل هوالصورة بنفسهااعنى مصداقاً ، وان الفرق بينها بالاعتبار، وكان العقل صورة للعالم الطبيعى، يكون فصلاً له ايضاً. (آملي ٤–٥)

#### جهة وحدة له ١٣/٣٧

هو جهة وحدة لجملة العالم المسمى عند العرفاء بالانسان الكبير ، كالنفس النطقية للانسان الصغير. (هيدجي ٨٤)

صورية العقل وفصليته للعالم من جهة جامعيته لجنميع فعليات مادونه بنحو اللف والرتق ، والفعليات المنتشرة منه هى الصور والفصول بالحقيقة ، والعقل فى وحدته كل تلكث الفعليّات المنتشرة ، لكن بنحو اللف بمثل جامعية الدجاجة لأفراخها . (آمليه)

### وقدكانت النفوس ١٣/٣٧

يعنى انتها الرابطة بين المادّى الصّرف والمجرّد المحض . ولولاها ، لم يكن بينها مناسبة . فلم يتحقق الاستفاضة . (سبزوارى ٣)

المراد بالنفس هوالجوهر المجرد عن المادة ذاتاً ، المتعلق بها فعلاً . وهو فلكى وانسانى. وحيث انه مجرد عن المادة ذاتاً ، يشبه العقول المجردة ذاتاً وفعلاً ؛ ومن حيث انه متعلق بالمادة فعلاً يشبه المادى . . . فيكون واسطة بين المادى الصرف و بين

### المجرد المحض. (آمليه)

#### العاقلة ١٤/٣٧

أى النفس الناطقة الانسانية المسماة بالعاقلة والعقل الجزئى ، لأن العقل يطلق بالاشتراك اللفظى على الجوهر المقابل للنفس، والمراد به المجرّد الممكن المفارق للهادة فى ذاته دون فعله باعتبار وقد يطلق على النفس وهو الجوهر المجرّد الممكن المفارق للهادة فى ذاته دون فعله باعتبار مراتبها فى استكمالها علماً وعملاً. وقد يطلق على نفس مراتبها أيضاً ، وعلى قواها فى تلكك المراتب. (هيدجى ٨٣–٨٥)

### وهوالانسب بالمقام ١٥/٣٧

أى مقام الشكر والثناء ، لأنه الموهوب للانسان من الله الواهب المنّان. (هيدجي ٨٦) كما بدأكم تعودون ١٧/٣٧ الأعراف ٢٩/٧٠.

## كالنتيجة للاول ٢٢/٣٧

فيه وجهان: احدهما انه كالتفريع على الاول ، لانه تعالى ، لما اختنى ، كان باطناً. ولما كان اختفاءوه لفرط نوره ، كان ظاهراً. فهو الظاهرالباطن المنصوص فى الكتاب والسّنة، ويشهد به العقل والعيان. وقال بعض اهل العرفان: وعرفت الله بجمعه بين الاضداد».

وثانيها ان يراد النتيجة المصطلحة ، بان يستنتج جمع الله تعالى ماهما كالضدين ، بان الله تعالى مختف ، لفرط نوره ، هوالظاهرالباطن فى ظهوره . وكل مختف لفرط نوره ، هوالظاهرالباطن فى ظهوره . وليس المراد على التقديرين ، تخصيص ذلك بكون كلمة وفى سببية ، الا ان الفرق بين المصراعين حينئذ ، لما كان خفيا – اذ يصير قولنا و فى ظهوره » بمنزلة قولنا و لفرط نوره ، والباقيان متقاربين معنى – ذكرنا كونه كالنتيجة هيهنا. وحاصل الكلام الخ. بيان الفرق من وجهين : احدهما ان الفرق ، كما بين المقدمتين والنتيجة ، والآخر ان فائدة الثانى تحلية اللسان بذكر اسميه الشريفين. اذ فى الاول اطلق عليه الاختفاء وفرط النور ، لكنها ليسا اسمين له بعالى ، لان اسماء الله تعالى أ توقيفية . (سبزوارى ٣)

المراد أنه حينئذ صار قوله: « فىظهوره» بمنزلة ( لظهوره» .وهوعبارة أخرى لقوله: « لفرط نوره ». فلم يبق بين المصراعين ولزم التكرار. فقال إن التفاوت بينها حينئذبالأمرين المذكورين كما بيتنه فى الحاشية . (هيدجى ٨٦)

[اى] كالنتيجة المترتبة على المقدمتين ، وهما مفاد المصراع الاول بمعنى انه تعالى مختف لفرط نوره ، وكل مختف لفرط نوره فهو ظاهر فى بطونه . والآملى ٨)

### هو النورالوجود المنبسط ۲۳/۳۷

اضافة النور هنا، وفى سابقه ، بيانيّة . والوجود الحقيقى نور. لانّ النورمعناه الظاهر بالذات والمظهر للغير . وهذا صادق حق الصدق على الوجود، لانّه الظاهر بالذات المظهر للمهيّات، كما انّه الموجود بنفسه والمهيّة موجودة به (سبزوارى ٣–٤)

نور الوجود المنبسط على الماهيات الامكانية منعوالم الجبروت والملكوتوالناسوت المسمى بالفيض المقدس والنفس الرحماني والرحمة الواسعة ومادّة الموادّ . (هيدجي ٨٧).

# أينما تولوا فثم وجهالله ١/٣٨

البقرة ٢/١١٥.

# عوالم الارواح والاشباح ٢/٣٨

كل من عالمي الارواح والاشباح ينقسم الى قسمين: (١) الارواح المرسلة، وهوعالم العقول المترتبة الطولية والمتكافئة العرضية، (٢) والارواح المتعلقة بالأبدان، وهوعالم النفوس الكلية الفلكية والجزئية الانسانية. (٣) والاشباح المجردة القائمة بذاتها ، وهوعالم المثال من الأكبر، وهوخيال النفوس الانسانية، (٤) والاشباح المختلطة بالمادة ، ويعبر عنه بعالم السجل الكون، اعنى العالم الطبيعي من الأفلاك وفلكياتها والعناصروما يتركب منها. (آملي ٩)

## عند نوروجه سواه فی ۲/۳۸ ــ٣

ان الحق تعالى ، على مشرب الحكمة المتعالية الذي عليه صدرالمتألَّهين ، هوالوجود

الأصيل الذى هو نوركل نور، ومنه يضيئ كل نور، والممكنات برمتها عبارة عن وجود واحد ظلى عكسى فيئى الذى هو بوحدته كل الوجودات الممكنة ؛ ويعبرون عنه بالفيض المقدس، والنفس الرحمانى، والمشيئة ، والرحمة الواسعة ، والحق المخلوق به . و نسبته الى وجود الحق كنسبة الشعاع الى الشمس . . .

ويسمى هذا الوجود الظلى بالوجود المطلق ، وله مراتب ، ينتزع من كل مرتبة منه حد، ويعبر عنه باعتبار مراتبه بالوجود الخاص، وعن حده المنتزع منه بالمهية.

فهيهنا اعتبارات:

- (١) نفسالوجود المطلق ، وهوالوجود المنبسط .
  - (٢) وهو باعتبار مراتبه الوجودات الخاصة.
  - (٣) الحدود المنتزعة من مراتبه وهي المهيات.

والتفاوت بين الوجود اللّذي هو نورالانوار والوجود الظلى: بنحو بشرط لا ولا بشرط؛ وبينالوجود المنبسط والوجودات الخاصة: بنحو لابشرط وبشرط شيئ.

فالوجودات الحاصة ظل للوجود المنبسط ، كما ان الوجود المنبسط ظل للوجود الحق تعالى.

فالسنخية محفوظة بينها، كما ان للوجودات الحاصة تعلقا بالمنبسط، وللوجود المنبسط تعلق بنورالانوار.

وأما المهية فهى عدمى، لاسنخية بينها وبين الوجود مطلقاً ، الا ان لها تعلقاً بالوجود من حيث انها تنتزع من مراتبها ومن حدودها.

فيكون الوجود الخاص فيئاً للوجود المنبسط من وجهين، من حيث كونه ظلاً له، ومن حيث تعلقها به. (آملي ١١/٩) باعتبار اصل التعلق بالغير ٤/٣٨

أى كون وجود الحاص فيثا للشي بحقيقة الشيئية ، من وجهين: احدهما التعلق ، اذ كل وجود خاص عين الربط بالحق تعالى !. وثانيهما السنخية، اذ الظلّ نور ، والوجود الحناص ايضاً نور. والحق تعالى نوركل نور. والثانى مفقود فى المهية ، لانتها ليست نوراً. فكونها فيئا باعتبار مجرّدالتعلق بالحق ، تبعاً لوجودها ، كما فى الدعاء: ويا من كلّ شيء قائم بك ».

زيرنشين علمت كاثنات ما بتو قائم چو تو قائم بذات

(سبزواری ٤)

#### تكوينية ٦/٣٨

المشار اليها بقوله تعالى! : «اعطى كلّ شي خلقه ثمّ هدى ، وهو سلام الله عليه بروحانية العقل الكلى الذى هو لسان الله، نور الانوار، يهدى بنوره لنوره من يشاء والهداية التكوينية انها هى بان وكلّ على كل موجود عشق وشوق ، بهما يهتدى الى كماله فبالعشق يحفظ كماله الموجود، وبالشوق يطلب كماله المفقود، حتى يصل الى المقصود. (سبزوارى ٤) اذ بانوارهم ٧/٧٨

لانتهم النفوس الكلّية الالهيّة ، التّي انفسهم في النفوس ، وارواحهم في الارواح . (سبزواري ٤)

### اوتيا كتابهما يميناً ٢٠/٣٨

ومن حسن الاتفاق ، اتفاق هذا الدّعاء مع قولنا « هاؤم اقرؤا» ، لانّه قول « من اوتى كتابه بيمينه ». (سبزوارى ٤)

ومن يؤت الحكمة فقد أوتى خيراً كثيراً ١٦/٣٨

البقرة ٢٦٩/٢.

### لان الحكمة هي الايمان ١٦/٣٨\_١٧

وهو الايقان بالمذكورات فى الآية الشريفة. فالايمان بالله ، هو الايقان بانه صرف حقيقة الوجود ، وبتوحيده ، انه لاثانى له ، وبصفاته التى هى عين وجوده ، من حيوته الذاتية وعلمه الحضورى السابق على الاشياء ، وانه الفعلى لا الانفعالى ، وانه الواحد البسيط فى عين كونه كل العلوم ، وقدرته الوجوبية ، وارادته وفياضيته ، وعدم امساكه عن الجود ، وغير ذلك من صفاته العليا . وكل ذلك بالبرهان . كما قال الله تعالى! « قل هاتوا برهانكم ».

فبمجرّد ان يقول المؤمن «انالله موجود» ولكن يثبت هذا الوجود للملك ، وذاك الوجود للملكوت، وذلك الوجود للجبروت، لم يكن مؤمنا حقاً. فأين الوجود لله ، او يقول لسان حاله ومقامه بوجود مباين لله . ووجود مباين للخلق بينونة عزلة، لم يؤمن بوجوده وجوداً يليق بجنابه. وقس عليه نظائره والايمان بملائكته ان يوقن بعوالم العقول الطولية والعرضية، التي ياتى ذكرها ليذعن بوجود مقربيهم ، ويوقن بالمجردات المضافة الى العالم العلوى ، ليعتقد بمدبريهم ، ويوقن بان لكل حقيقة رقيقة ، ليؤمن باولى اجنحتهم وبالجملة اناراد ان يكون ايمانا حماناً حقاً تفصيلياً لا إجمالياً ، فضلاً عن كونه بمجرد اللسان ، لابلاً ان يعلم انها ما هي ، وهل هي ، ولم هي . وحق الايمان بكتبه ، ان يوقن ان كتابه تدويني والاثبات، والانفسي علييني وسجيني ويوقن ان جميع الكتب السهاوية منزلة من عندالله . وحق الايمان برسله ، ان يوقن بالعقول الكلية ، العائدة في السلسلة الصعودية ، وبالنفوس وحق الايمان برسله ، ان يوقن بالعقول الكلية ، العائدة في السلسلة الصعودية ، وبالنفوس الكلية الالهية ، المتاهية ، المتعالمة باخلاق الله بالتوالرسول بالرسالة » .

(سبزواری ٤-٥)

والمؤمنون كل آمن بالله الآية ۲۷/۳۸

البقرة ٢٨٥/٢

صيرورة الانسان عالماً عقلياً ١٨/٣٨

انها قالوا «عقلياً »لان صيرورته عالماً حسياً وعالماً مثالياً، ليست حكمة. فان النار، مثلاً، نارطبيعة في المادة ، وهي المحسوسة بالعرض، ونار حسية ، وهي المحسوسة بالذات، ونارمثالية ، سواء كانت في المثال المطلق ، او في المثال المقيد الذي فينا ، وهذا هو المتخيل بالذات. وكلها جزئيات لا كمال للنفس بنيلها ودركها ، وان كانت هذه النيران في وجود الانسان بلا كلفة اذ في بدنك النارالطبيعية بعينها ، لانتها احد اركان بدنك ، وبنظريتها، وهي الصفراء ، وفي حسيك المشترك نار، وفي خيالك نار لكن ما هي كمال نفسك ، نار عقلية ، لها وحدة جمعية جميع تلك النيران مشمولها، نيلها نيل الكل .

فعليك بادراك ناركلية عقلية ، بعنوان مطابق لحقيقها بالبحث عن النارالطبيعية عن هيولاها وصورتها . وانها متصلة واحدة غيرمركبه من اجزاء لايتجزى ، ولها صورة اخرى نوعية . واذا عقلت على سبيل الكلية مهيها وهليتها ، اعنى هلية النارالعقلية ولميتها ومن لمية النارالطبيعية ، سوى تسخين المركبات ونضجها وتلطيفها ، وغيرذلك [من] الحلافة عن الانوارالعلوية فى الاضائة ليلا ، فكانتك احطت بجميع النيران الماضية والغابرة . والنارالكلي نوريسعى بين يدى عقلك ، يعرف بها جز ثياتها . ولذا كان الكلي كاسباً ومكتسباً ، فلاف الجزئى . وقس عليه سائر موجو دات العالم العينى وعقلياتها موجودات محيطة مجردة بسيطة ، ووجودها فى العقل البسيط ابسط ، وبالحكمة تحصل مهياتها المطابقة لما هى عليه في نفس الامر . (سبزوارى ٥-٣)

### واميًا ان معلومها ۲۲/۳۸

ان قلت: ماالفرق بين المعلوم والموضوع الذى قد مرّ؛ قلت: معلومات العلم اجزاؤه الثاثة: المسائل والموضوعات والمبادى. وهذه الموضوعات ايضاً غير موضوع العلم ، لان موضوعات المسائل غيره. (سبزوارى ٦)

#### افعاله المبدعة والمخترعة ٢٣/٣٨

الفعل: (١) إما أن يكون مسبوقاً بالمادّة والمدّة، وهوالكائن كالعناصر والعنصريات؛ و (٢) إما أن لايكون مسبوقاً بشئ منها ، وهو المبتدع كالعقول والنفوس المجرّدة؛ و (٣) إما أن يكون مسبوقاً بالمادّة دون المدّة ، وهو المخترع كالفلك والفلكيات.

#### (هیدجی ۸۷)

الابداع هو ايجاد الشي عيرمسبوق بالمادّة والمدّة الاختراع هو ايجاده غيرمسبوق بالمدة ، كالأفلاك

التكوين هو ايجاده مسبوقاً بالمادة والمدة ، كالمركبات من العناصر

الانشاء هو ايجاد الصورالمثالية القائمة بذاتها بلامادة؛وهوالمراد منقوله: «ومايقرب

من ذلك ، (آملي١٣)

### وما يقرب من ذلك ٢٣/٣٨

هو افعاله المنشأة. وهي عالم المثال ، وايجاده يسمتي انشاء. (سبزواري ٦) اوما يجري مجراها ١/٣٩

من الاعتباريات، كالمعقولات الثانية في المنطق. هذا اذا ارجعنا الضمير الى الاعراض. واما اذا ارجعناه الى الحركات، فالمراد السكنات والتغييرات. وهي اعم من الحركات، لان الحركة هي الحزوج التدريجي الاتصالى من القوة الى الفعل، والتغيير يشمل الخروج الدفعي، مثل الكون والفساد، عند القوم، فيشمل مثل النية والصوم والوضع ونظائرها، من معلومات الفقه. (سبزواري ٦-٧)

### قس عليه الضمير ٢/٣٩ -٣

يعنى الضمير المؤنث في (ابحارها) و (بستانها)، فانه ايضاً يرجع إما الى الحكمة المتعالية او الى المنظومة باعتبار اشتمالها على مسائلها. (آملي10)

## لم نقل هذی ۲/۳۹

فیشار بها الی المنظومة (هیدجی ۸۷)

### رعاية للترصيع ٦/٣٩–٧

الترصيع هو فى اللغة التركيب والتقدير والنسج؛ وفى اصطلاح علماء البيان، هوكون ما فى إحدى القرينتين مثل ما يقابله من الأخرى فى الوزن والتقفية. (هيدجى ٨٧)

## من قبيل لجين الماء ٩/٣٩ –١٠

أى من قبيل اضافة المشبّه به الى المشبّه ، فلجين الماء بمعنى الماء كاللجين، واللجين هو الفضة. فمعنى «عقدالعقائد» هو عقائد كالعقد، والعقد هى التى تحمل على رقاب العرائس من الجواهر النفيسة. فالعقائد كأنها عقد محمولة على رقبة معتقدها. (آملي ١٦)

## كالسماع الطبعيى ١٥/٣٩

السماع الطبيعي او سمع الكيان هو الأمور العـامة من العلم الطبيعي؛ وهوالباب الذي

يذكر فيه العوارضالتي تعرض لموضوع العلم الطبيعي، وهوالجسم منحيث هو يتغير مطلقاً، من غير تقيد بكونه فلكياً او عنصرياً بسيطاً اومركباً اوغير ذلك من القيود. فلمكان ارسال موضوعه واطلاقه من كل قيد... يعم عروضه جميع الأجسام، فصار من الأمور العامة، لكن لامطلقا، بلمن الامورالعامة المختصة بموضوع العلم الطبيعي. (آملي١٧)

## المسمتى بسمع الكيان ١٦/٣٩

من الكون ، بمعنى الطبع . ومنه الكائن . وبالجملة المراد بهما، اول ما يسمع فى الطبيعيّات. وابوابها ثمانية. و وجه الضبط ان يقال: موضوع الطبيعي، هوالجسم الطبيعي ، عا هو واقع فى التغير.

فاماً ان يؤخذ مطلقا ، ويبحث عن احواله ، فهوكتاب سمع الكيان ؛ ويبحث فيه عن الاحوال العامة ، مثل كل جسم له شكل طبيعى ، وله مكان طبيعى ، وكل جسم له متى وله جهة ، وكل جسم متناه الابعاد وغير متناه الاجزاء.

واماً مقيداً، بانه بسيط. فاماً مطلقاً، فهو كتاب السهاء والعالم، ويعرف فيه احوال الأجسام البسيطة، والحكمة في صنعها ونضدها؛ واماً من حيث يقع فيه الانقلاب والاستحالة فهو كتاب الكون والفساد، ويعرف فيه كيفية التوليد والتوالد وكيفية اللطف الالهى فى انتفاع الاجسام الارضية من اشعة السهاويات، في نشوها وحيوتها واستبقاء الانواع، مع فساد الاشخاص، بالحركات السهاوية. واما مقيداً، بانه مركب غير تام، فهو كتاب الآثار العلوية، ويبحث فيه عن كاثنات الجو"، من الستحب والامطار، والثلوج والرعد والبرق وقوس قزح والهالة ونحو ذلك. واما مقيداً، بانه مركب تام؛ فاماً بلا نمو وادراك، فهو كتاب المعادن؛ واما مع نمو بلاادراك، فهو كتاب النبات؛ واما مع الادراك بلاتعقل، فهو كتاب الخيوان؛ او معه، فهو كتاب النفس. (سبزواري٧)

### تعریف لفظی ۲/٤٢\_٣

هو تبديل اللفظ بلفظ أعرف عند السامع و تعيين ما هو المراد من اللفظ. يرادف الترجمة والتفسير. (هيدجي ٨٨)

التعريفاللفظى : مالايحصّلالا تعيين مدلول اللفظ ، فيكون مرجعه الى التصديق بان هذا اللفظ بازاء هذا المعنى .

التعريف الحقيقى باقسامه: ماهو محصل صورة الشي ، الا ان ماهو بحسب الحقيقة منه محصل للصورة التي علم وجودها فى الخارج ، إما بالكنه اذا كان حدا او بالوجه اذا كان رسما... وما هو بحسب الاسم من الحقيقى ماهو محصل لصورة ما لم يعلم وجوده فى الخارج سواء علم عدمه اولا (آملى ٢٠)

#### الثابت العين ٣/٤٢

معنى ثابت العين انه ثابت عينه،أى نفسه. فيكون حاصل التعريف ان الوجود هو الذى يكون بنفسه الثبوت. وهذا بخلاف المهيّة، فان ثبوتها انما هو بثبوت وجودها...

ولايخنى أن تعريف الوجود بالثابت عينه مشتمل على الدورالصريح ، فان الثبوت مرادف للوجود (آملي ١٨)

## الذي يمكن أن يخبرعنه ٣/٤٢

معناه انه يمكن ان يسند اليه شي ويحمل عليه محمول ، بخلاف العدم فانه لايمكن ان يخبر عنه شي اصلا ، لان ثبوت شي لشي فرع لثبوت المثبت له ، فما لم يكن للشي ثبوت فلايعقل اثبات شي له . والعدم باطل الذات ليس بشي اصلا ، بل هو عبارة عن اللاشيئية ، فلايعقل ان يخبر عنه بشي . . .

ولا يخبى ان تعريف الوجود بالذى يمكن ان يخبر عنه مشتمل على الدور المضمر من حيث اخذ الامكان في تعريفه، فعرفة الوجود متوقفة على معرفة الامكان ، ومعرفة الامكان متوقفة على معرفة سلب الضرورة عن طرف الوجود والعدم، ومعرفة السلب المذكور متوقفة على معرفة الوجود . فتكون معرفة الوجود متوقفة على معرفة الوجود بواسطة واحدة ، وهذا هوالدور المضمر بواسطة . (آملي ١٨-١٩)

### أو غير ذلكك ٣/٤٢

كقولم: الموجود هوالذى يكون فاعلا ومنفعلا، او الذى ينقسم الى الفاعل والمنفعل، او الذى ينقسم الى الحادث والقديم ... وهذه التعاريف ايضاً كلها دورية لاشتمالها على لفظ الكون ، كما فى الذى يكون فاعلا و منفعلا ، ولفظ الفاعل والمنفعل، باعتبار كونها صفتين للموجود ، و لفظ الحادث والقديم المتوقف معرفتها على معرفة الوجود لكونها صفتين للوجود. (آملي ١٩)

## اى مطلب ما الشارحه ٤/٤٢

فى كل مايستعلم حقيقته و يبحث عنه اسئولة . السؤال الاول بما عن شرح لفظه . والثانى بهل البسيطة عن وجوده. والثالث بما الحقيقية عن مهية التى له فى نفس الامر . والرابع بهل المركبة عن احواله ، من القدم والحدوث والتجرد والتجرم ، وغير ذلك . والحامس بلم ، فيتعرف به العلة والبرهان بجواب هل ؛ وهى اما الواسطة فى الثبوت ، واما الواسطة فى الاثبات والتصديق فقط .

والسؤال عن شرح الاسم، مقدم على جميع الاسئولة. فما لم يتعرف اولاً ما المراد باسم الحلاء مثلاً، لم يتطرق السؤال بانه هل الحلاء موجود ؟ كما انه ما لم يعلم وجوده ، لم يطلب بمـا الحقيقية مهيته وذاته. اذ ما لاوجود لـه ، لامهية له. وقس عليه البـاق. (سبزواري ٨-٨)

ما الشارحة هي على ما يستفاد من محاوراتهم مايطلب بها شرح الاسم ، أي شرح

مهية مفهوم الاسم [لاشرح مفهوم الاسم] . والمصنف أراد بها هنا مفهوم اللفظ ومعناه المستعمل فيه . (هيدجي ٨٩)

الما الشارحة: ما يكون شرح اللفظ ، ليس تعريفاً بحسب الاسم ، بل هوتعريف لفظى . وانما عبّر المصنف عن التعريف اللفظى بشرح الاسم تبعاً للشيخ فى النجاة حيث يقول: «ان الوجود لا يمكن ان يشرح بغير الاسم». ومراده من قوله «ان يشرح بغير الاسم» هوالتعريف اللفظى المقابل للحقيقى، لا الاسمى الذى هو من أقسام الحقيقى. (آملى ٢٠) مبدأ اول لكل شرح ٧٤/٥-٣

ليس للوجود شرح حتى اذا سئل عنه بما هو فيقال هوكذا ، بل هو مبدأ الشروح واليه ينتهى كل شرح... وذلك لانه اذا سئل عن الانسان مثلاً بما هو، فيقال بانه حيوان ناطق ، فيسئل عن الحيوان الذى اخذ فى حد الانسان بما هو فيقال بانه نام حساس متحرك بالارادة ، فيسئل عن النامى والحساس مثلاً ، فيقال بانها جسم مطلق ، فيسئل عن الجسم المطلق ، فيقال انه موجود ، فيسئل عن الموجود ، المطلق ، فيقال انه وجود اذ الموجود بما هوموجود هوالوجود، والمهية انما هى موجودة بالوجود ، وأما الوجود فوجود بنفسه ، فهو بنفسه وجود وموجود كما ان البياض من حيث نفسه بياض وابيض . (آملي ٢١)

فلا شرح له ٦/٤٢

لأنه لوكان له شرح ، لزم الدور. (هيدجي ٨٩)

## لافصل له ولاجنس له ٧/٤٢

فلا يمكن تحديده بالاجزاء المحمولة ، ولامادة ولاصورة له ، فلا يمكن تحديده بالاجزاء الخارجية ، بناء على جوازه ، كتحديد الانسان بانه نفس و بدن . وبالجملة التعريف للمهية وبالمهية ، والوجود ليس بمهية . كيف ؟ وهو حيثية الاباء عن العدم ، وهى حيثية عدم الاباء عن الوجود والعدم . نعم ينتزع المهيات من مراتبه التي دون مرتبة فوق التمام ، وهي قوابل تعملية لها ، لاانها في قوامها . (سبزواري ٨)

#### والوجود وعوارضه ٩/٤٢

عوارض الوجود ، كالوحدة والتشخص، بمعنى منع الصدق على الكثرة ، والنتورية والحيوة الستارية والحنبرية والعشق والشعور وغيرها ، من العوارض التى تدور معه حيثما دار ، وعروضها بحسب المفهوم ، لابحسب التحقيق ، لانتها متحققة بنفس تحقق المعروض . والستر في سلب المهية عنه وعنها ، اطلاقها الستعيّ وحيطتها . والمهية انما هي لوجود محدود ، لانها المحدودة بالحد الجامع المانع ، والمنع عن وجود الغير عن الضيق . فللممكن مهية ذاتية ، تحاكى عن مقام كماله الثانوى . (سبزوارى ٨)

### الحقيقة البسيطة ١١/٤٢

المهية ، ما لم توجد في الخارج ، لا تطلق عليها « الحقيقة » . فان الفرق بين المهية وبين الحقيقة بالعموم والخصوص المطلق بأعمية المهية من الحقيقة ؛ فالعنقاء الذي لا وجود له في الحارج لاحقيقة لها ، وان يطلق على ذاتها المهية .

أما كون الوجود حقيقة بسيطة فلانه لاجزء له كما سيجيء في بيان احكام السلبية.

(آملی ۲۰–۲۱)

## النورية ١١/٤٢

لأن النور هوالظاهر بذات والمظهر لغيره، والوجود هوكذلك، بل ليس هذا الشأن بحقيقته الاله. (آملي ٢١).

## حيثيّة ذاتها حيثيّة الاباء عن العدم ١١/٤٢

ان « الشي » بالمعنى الاعم ، إما وجود او عدم او مهية . والمهية نفس ذاتها هي اللااقتضاء بالنسبة الى الوجود والعدم . وأما الوجود فهو في مرتبة ذاته وهو نفسه هواقتضاء الإباء عن العدم ، بمعنى ان نفس ذاته عين الإباء عن العدم ، كما ان العدم نفس ذاته عين الإباء عن الوجود والعدم ، نرى الوجود ، مع قطع الإباء عن الوجود ؛ بمعنى أنا اذا تصورنا كلا من الوجود والعدم ، نرى الوجود ، مع قطع النظر عن كل ماعداه وبلاملاحظة شي آخر معه ، آبياً عن العدم ، والعدم كذلك آب عن الوجود . وأما المهية فهى بالنظر الى ذاتها غير آبية عنها.

وان شئت فقل إن الإباء عن العدم ذاتى للوجود،أى ينتزع من نفس ذاته بلااحتياج في انتزاعه عنه الى ضم ضميمة ، والإباء عن الوجود ذاتى للعدم كذلك ، واللااقتضاء بالنسبة الى المهية...

فلا يرد ان نفس الوجود ليس نفس الإباء عن العدم اذ كثيراً ما نتصور الوجود ولا نتصور العجود الله المنتصور العدم فضلاً عن الإباء عنه. والحاصل أن مفهوم الوجود ، وإن كان مغايراً لمفهوم الإباء عن العدم ، إلا أن انتزاع مفهوم الاباء عن العدم عن الوجود لا يحتاج الى شئ غير تصور الوجود. فيكون عنوان الاباء عن العدم بالقياس الى الوجود كعنوان الامكان بالقياس الى المكن مثلاً. (آملي ٢١-٢٢)

## ومنشأية الآثار ١٢/٤٢

ان حقيقة الوجود هي التي تظهر بها الآثار المترتبة على المهيات، فلولاالوجود لم يظهر آثار ماهية من الماهيات. (آملي ٢٢)

## وبهذا البيت جمع ١٣/٤٢

ولم نتعرّض لقول آخر ، وهو انّه كسبى ، اذ لاوجه له. بل ظهر خلافه من انّه بسيط ، وليس له مهيّة ذاتيّة ، ولامهيّة عرضيّة. (سبزوارى ٨)

### ای حقیقته و کنهه ۱٤/٤٢

اذ العلم بالحقيقة اكتناها لايمكن الاحضوريا. والعلم الحضورى له موردان: احدهما علم الشئ بذاته ، وثانيها علم الشئ بمعلوله الذاتى والحقيقة ، لاذات العقل ولامعلوله . غاية مايمكن ان يكون كالفانى بالنسبة الى المفنى فيه . بل الحصولى المنوط بحصول مهية لها ، محفوظة فى الذهن والخارج ايضاً ، غير ممكن ، كما هو مفاد الدليل المذكور.

ان قلت: فكيف يكون حقيقة الوجود المطلق موضوع العلم الالهى بالمعنى الاعم؟ قلت: بتى للعقل النظرى العلم الحصولى بها. ولكنته بالوجوه والعنوانات المحاكية عنها. كالوجود العام والوحدة المطلقة والنورية والحيرية والعلم والارادة والقدرة وغيرها، من العوارض الغير المتأخرة فى الوجود من الوجود. وهذه، وان كانت غيرحقيقة الوجود،

حتى الوجود العام البديهى العنوانى، كما ذكرنا ، اللا ان وجه الشئ هوالشئ بوجه. وكلمّا كان للعقل تحصيل العنوانات المطابقة اكثر، والفحص اوفر، كان علمه انور، وعرفانه آثر. (سبزوارى ٨–٩)

## لوحصلت في الذهن ١٤/٤٢

استدل على استحالة تصورحقيقة الوجود و كنهه بوجهين ، احدهما قوله هذا : « اذ لوحصلت في الذهن » .

وحاصله: ان الاشياء ، كما عرفت ، يحصل فى الذهن بحقائقها لابأشباحها؛ وهذه مقدمة . والمقدمة الثانية : ان الوجود ، كما عرفت ، عين منشأية الآثار. وبناء على هاتين المقدمتين نقول: لوحصلت حقيقة الوجود فى الذهن ، لكان الحاصل حقيقته ، لاشبحه ، بحكم المقدمة الاولى. وللزم ان يترتب على حقيقته الآثار ، بحكم المقدمة الثانية. وحينئذ يكون الحاصل من حقيقة الوجود فى الذهن هو الوجود الخارجي ، فلم يكن فى الذهن ، اذا لموجود فى الذهن مالا يترتب عليه الآثار الخارجية .

وهذا المعنى يتم فى المهية التى تكون لها آثار ويكون المبرزلآثارها الوجود؛ فهى بأحد الوجودين يترتب عليها الآثار، وهو وجودها الخارجى، وبالوجود الآخر لايترتب عليها الآثار، وهوالوجود الذهنى. (آملي٣٣)

## وأيضاً كلما يرتسم ١٧/٤٢

هذا هوالدليل الثاني [على استحالة تصور حقيقة الوجود وكنهه] .

وحاصله: ان الموجود فى الذهن هو نفس الموجود الخارجى ؛ فالتفاوت بينها باعتبار الوجودين ؛ والا فذات الموجود هوهو بعينه.

وهذا يتم فى المهيئة التى تتلبس تارة بالوجود الخارجى ، واخرى بالوجود الذهنى. أما نفسالوجود الخارجى، فليس شئ غيرالوجود حتى يتعرى عنه ويجى هوبنفسه فالذهن. وهذا معنى قوله: «والوجود لامهيئة له». (آملي ٢٣)

## والوجود لامهية له ١٨/٤٢

أى ما يقال في جواب ما هو. (هيدجي ٩٠)

#### ومهيته ١٨/٤٢

لما قال: «الوجود لامهيّة له» ، وكانت المهية بالمعنى الاعم تطلق على الوجود ايضاً ، اورد هذا الكلام دفعاً لتوهم ان الوجود له المهية.

وحاصل الدفع: ان المهية بالمعنى الاعم عبارة عن نفس حقيقة الشيء، وهى نفس الوجود، لاشى في مقابل الوجود، ولها وجود زائد عليها حتى يزول عنها الوجود وتبقى نفسها محفوظة في الذهن. (آملي ٢٣)

## کل ممکن ۲/٤٣

إن قلت: تركيب كل ممكن من المهية والوجود ثابت عند المشائين. وأمّا عند الاشراقيين واصحاب الحكمة المتعالية من صدرالمتألهين وأتباعه فلا ، اذ النفوس وما فوقها عندهم انبيات محضة و وجودات بحتة بلامهية وانوارصرفة بلاظلمة...

قلت ' : مرادهم من ان النفوس وما فوقها وجودات صرفة ، ان حكم الوجود فيها غالب، وحكم المهية فيها مغلوب، حتى كأنه لامهية لها حقيقة ". كيف والمهية ... هى المنتزع عن حد الوجود المحدود، والوجود الذى لاحد له عبارة عن الواجب الذى مقتضى وجوبه لاحديته. (آملي ٢٤)

# والمهية التي يقال لها الكلتي الطبيعيّ ٢/٤٣-٣

اذ الكلتى الطبيعى ، هو معروض الكلتية الذى هو لا كلى ولاجزئى. وانتها يعرضه الكلتية المنطقية فى موطن العقل. ويعرضه الجزئية فى موطن الخارج والحيال والوهم . فهو نفس المهيّة ، والصفة مخصّصة لاخراج المهيّة ، بمعنى مابه الشئ هوهو، لانتها تطلق على الوجود الحقيتى ايضاً. وهو لايقال فى جواب «ماهو ؟» . (سبزوارى ٩)

ان والمهية الطلق على معنيين: أحدهما ما يقال في جواب ما هو ، وهو المهية بالمعنى الاخص. وثانيها ما به الشيء هو هو ، وهو المهية بالمعنى الاعم الذي يطلق على الوجود وعلى المهية بالمعنى الاخص...

والمهية بالمعنى الاخص... هوالكلى الطبيعى الذى معروض الكلى المنطق فىالعقل، اى يقال بانها كلى ؛ كما يقال مهية الانسان كلى ، اى لايمتنع فرض صدقه على كثيرين، فيصير الانسان معروضاً للكلية ، اى يحمل عليه مفهوم الكلى فى العقل ، وانكان الموجود منه فى الخارج جزئياً خارجياً. (آملي ٢٤)

## ولم يقل احد من الحكماء ٣/٤٣

وممتن عاصرناه ، من الذين لم يعتبروا القواعد الحكميّة ، من يقول باصالتهما ، قائلاً في بعض مؤلّفاته ، ان الوجود مصدرالحسنة والخير ، والمهيّة مصدرالسيئة والشر. وهذه الصوادر اموراصليّة ، فمصدرها اولى بالاصالة . وانت تعلم ان الشرور اعدام ملكات ، وعلة العدم عدم . فكيف لاتكفيه المهيّة الاعتباريّة ؟ (سبزوارى ٩)

نعم قال[بها] بعض من لم يعتبر القواعد الحكمية كالشيخ أحمد الأحسائي.

اعلم انه لانزاع لأحد فى أن الوجود والماهية متحدان فى الحارج وأن التمايز بينهما إنما هو فى الذهن، لابحسب العين. ولاشهة أيضاً فى أن المتحدين لا يمكن أن يكونا موجودين جميعاً بحسب الحقيقة ؛ واللا لم يحصل الاتحاد بينهما. ولامحالة أحدهما أمرحقيتى والآخر انتزاعى عقلى.

فالاتحاد بين الوجود والماهية إما أن يكون الوجود أمراً حقيقياً عينياً، والماهية اعتبارياً انتزاعياً؛ أو بالعكس. (هيدجي ٩١)

#### متباينين ٤/٤٣

لانه، اذا كان البياض والعاج مثلاً متباينين ، لان احدهما كيف، والآخر جوهر، مع ان بينها سنخية بحسب الوجود، فكيف لايكون المهية ، وهي سنخ عدم الاباء عن الوجود والعدم مباينة للوجود، وهو سنخ الاباء عن العدم؟ (سبزواري٩)

# لزم التركيب الحقيقي في الصادر الأول ٤/٤٣

القائلون بأصالة الوجود يقولون بأن الصادر الاول هو وجود الصادر الاول ، والقائلون بأصالة المهية يقولون بانه مهية . ولو كانت المهية مثل الوجود اصيلاً ،

للزم ان يكون الصادر الاول الوجود والمهية معاً، وهو مناف مع ما التزموا به من استحالة صدورالكثير عن الواحد. (آملي ٢٦)

### نفس تحقق المهيّة ٥/٤٣

لان ما به تذوت المهيّة حينئذ كونها وتحققها ، لا الوجود ، والوجود كون نفسه وتحققه. (سبزوارى ٩–١٠)

لان المهية حينئذ موجودة بحيال ذاتها ، والوجود موجود بنفسه ، فيكون الوجود امراً ينضم " الى المهية ، لانفس تحققها. (آملي ٢٦)

## وغير ذلك من التوالي الفاسدة ٧٤٣ه

كعدم انعقاد الحمل بينها حينئذ؛ ومثل لزوم الثنويّة النفس الامريّة الخارجيّة ، لان الوجودالحقيقى نور، والمهيّة ظلمة، والمفروض انّها موجودان متأصّلان. (سبزوارى ١٠) بل اختلفوا على قولين ٦/٤٣

اعلم أن الوجودات ، و إن لم يكن اختلاف بينها بذواتها إلا بالشدّة والضعف والغنى والفقر...، لكن يلزمها، بحسب كل مرتبة من المراتب، أوصاف خاصّة هى المسمّاة بالماهيات ، كمراتب نورالشمس حيث وقعت على الزجاجات وانصبغت بألوانها ، وفى نفسها لا لون لها ولاتفاوت فها إلا بشدة اللمعان ونقصانه.

فمن قصّرنظره علىالألوان المختلفة ووقف معها، توهم أنها أمورحقيقية،واحتجب بها عن حقيقة النور ،كمن ذهب الى أن الماهيات أمور حقيقية متأصلة والوجودات أمور انتزاعية .

ومن شاهد الألوان وعلم أنها من الزجاجات ، ولا لون للنور فى نفسه، ظهرت له حقيقة النور، كمن ذهب الى أن مراتب الوجودات التى هى لمعان النورالحقيقى أمورحقيقية منصبغة بصبغ الماهيات المتخالفة الامكانية. (هيدجى ٩١–٩٢)

## ان الأصل في التحقق هوالوجود ٧/٤٣

معنى اصالة الوجود انه كما ان للفظ الانسان مثلاً مفهوم واحد ، وهو المعبر عنه

بالحيوان الناطق ، وبازاء هذا المفهوم حقيقة وهو الانسان الخارجي، كذلك للفظ الوجود مفهوم واحد بديهي ، ولهذا المفهوم حقيقة ، وتلك الحقيقة هي التي ينشأ بها الآثار المترتبة على المهيات ، وصرف تلك الحقيقة موجودة بنفس ذاتها ، والماهيات موجودة بها.

فعنى قولك «مهية الانسان موجودة» انها ثابتة بالوجود، ويكون من قبيل وصف الشي بجال متعلقه ، نظير «القرطاس ابيض »، اذ ابيضية القرطاس ليست بنفس ذاته بل هو انما ابيض بالبياض ؛ بخلاف قضية «الوجود موجود» ، فانها من باب وصف الشي بجال نفسه، اذ الموجودية ثابتة للوجود بنفس ذاته ، فهو في عين كونه وجوداً موجود. . .

انها [اى: المهية] يرائى انها موجودة ، والا فهى كسراب بقيعة يحسبها الجاهل انها موجودة وأما فى الحقيقة فالموجودية انما هى وصف للوجود ، وان موجودية المهية ايضاً بالوجود. وذلك كالنور الذى هومضى بنفسه والعالم مضى به ، وكالمعلومات الخارجية التى هى معلومة بالعرض، وان معلوميتها بالصور الحاصلة منها لدى النفس، وتلك الصور معلومة بنفس ذواتها النورية لابصور أخرى. (آملي ٢٨)

#### متحد به ۸/٤٣

اذ لایحاذیها شی . ولوحاذاه شی ، لم یتحدا ، لان اتحاد الاثنین المتحصّلین محال. فالمهیّة فانیة فی الوجود الحقیقی ، وهو ماء الحیوة ، وهی کسراب بقیعة الآیة . وبالفارسیة : وجود بود ومهیّت نابود وبودش نمود بود . (سبزواری ۱۰)

# مثل ان الوجود لوكان حاصلاً في الأعيان ١٢/٤٣

وجه ضعف[هذا الدليل]: ان موجودية الوجود ليست بالعرض، اى بعر وض الوجود له حتى يستدعى وجوداً آخر زائداً على ذاته ، بل انما هو موجود بمعنى انه نفس الوجود، كما ان النورمضىء بمعنى انه نفس الضوء... وليس اطلاق الموجود على الوجود بمعنى مغاير لمعناه الذى يطلق على غير الوجود، حتى يكون معناه ، اذا اطلق على الوجود، انه عين الوجود، واذا اطلق على المهية ، بمعنى انها ذو وجود، لكى يكون الموجود في الاستعالين، الوجود، واذا اطلاقه على الوجود واطلاقه على المهية ، من قبيل استعال المشترك او من باب

الحقيقة والمجاز . بل انما هوفىالاطلاقين بمعنى واحد ، وانالتفاوت ينشأ من ناحيةالموضوع (آملي.٢٨)

### بنفس ذاته ۱۳/٤٣

كالضّوء ،فانهمضىً بذاته، وغيره مضىً به؛ وكالعلم،فانّه معلوم بذاته،وغيره معلوم بداته،وغيره معلوم به؛ وكالكلّى المنطق،كلىبذاته،والطبيعىكلىبه؛ وكالاضافه مضافة بذاتها،وغيرها مضاف بها. ونظائرها كثيرة. (سبزوارى١٠)

# فلولم يكن الوجود منحققاً بل المتحقق هي المهية ١/٤٤ - ٢

هذا البرهان مبتن على ما هو التحقيق فى باب الوجود الذهنى من ان الاشياء بأنفسها لا بأشباحها توجد فى الذهن ، وانما التفاوت بين الخارجى وبين الذهنى بترنب آثارالشى عليه فى الخارج دون الذهن ، بتفاوت الوجودين دون الموجودين . فهية الشمس هى هى بعينها فى الخارج والذهن . فكما ان الشمس الخارجية فرد من مهية الشمس ، فكذلك الشمس الذهنية فرد آخر من مهيتها ،الا انها شمس ذهنية . وترتب آثار الشمس على الفرد الخارجى ، من فعل النهار والاضائة والحرارة ، دون الفرد الذهنى ، بواسطة تفاوت النشأتين واختلاف الوجودين . . . فالتفاوت بين الشمس الخارجية والذهنية كالتفاوت بين زيد وعمرو ، الا ان زيداً وعمرواً كلاهما فردان خارجيان ، والشمس الخارجية والذهنية متفاوتتان فى كون احداهما خارجية والاخرى ذهنية . (آملى ٣٠ – ٣١)

### وهي محفوظة ٢/٤٤

وا"لا، لم يكن الصورة الذهنية علما بالخارجية ، لوجوب التطابق بين العلم والمعلوم، كما فى الكلى وفرده ، وفى الفردين الذهنى والخارجى ، من جهة تمام الذات المشتركة ؛ وايضاً لم يكن لشى واحد نحوان من الوجود ، وغير ذلك من المحذورات . (سبزوارى ١٠) لزوم السبق فى العلية ٤/٤٤

ان العلة متقدمة على المعلول تقدماً بالعلية معانزوم اجتماعها معاً فىالزمان. فالحركة القائمة باليد التى هى علّة لحركة المفتاح ، مع لزوم اتحاد زمانها مع زمان حركة المفتاح، متقدم على حركة المفتاح...[هذه المقدمة] مع وضوحها مسلمة عندالجميع. (آملي ٣١)

## لايجوز التشكيك في المهيّة ٦/٤٤

لأنه [لو جاز التشكيك في الماهية] ما به التفاوت. إن كان داخلاً في ماهية الأشد مثلاً ، لم يتحقى اشتراك الأضعف فيها [أى في تلك الماهية ] لانتفاء بعض الأجزاء. وإن لم يكن داخلاً فيها [أى في ماهية الأشد والأضعف] داخلاً فيها [أى في ماهية الأشد] لم يتحقى التفاوت [أى تفاوت ماهية الأشد والأضعف] فيها [أى في الماهية] ؛ بل كانت في الكل على السواء. فالخصوصية التي في نور الشمس دون القمر، إن كان من ذاتيات الضوء ، لم يكن ما في القمر ضوءً . والا لم يكن تفاوت النورين في نفس الماهية . (هيد جي ٩٣)

هذه المقدمة ثابتة جلية، وإن أنكرها الشيخ الاشراق القائل بأصالة المهية. (آملي ٣٧) علية الهيولي والصورة للجسم ٧/٤٤

فان الجسم مركب منها، والمركب معلول لأجزائه، فالهيولى علة مادية والصورة علة صورية. والهيولى على الجوهرجنس علمة صورية. والهيولى والصورة والجسم مشتركات فى المهية الجوهرية، اذ الجوهرجنس لها جميعاً. ومع أصالة المهية يلزم إما انتفاء تقدم الجزء على الكل، وإما ثبوت التشكيك فى المهية الجنسية، وكلاهما محال. (آملي ٣٧—٣٣)

## وقد جمع جم غفير ١١/٤٤

يعنى هذا البرهان يتم للردّ على من جمع بين أصالة المهية وبين ننى التشكيك فى المهية، كجم غفير من القائلين بأصالتها. وأما من يقول منهم بثبوت التشكيك فى المهية كشيخ الاشراق وبعض آخر من القائلين باعتبارية الوجود، فهذا البرهان لاينفع شيئاً. (آملي ٣٣)

### وعلى القول باصالته ١٢/٤٤

اذا كانت نار علة لنار اخرى [مثلاً]، فمع اصالة الوجود، مهية نار العلّـة هى بعينها نار المعلول، والترتب بينهها بتقدم العلّـة على المعلول بالوجود. والوجود مما يقع فيه التشكيك. فيكون الوجود المتقدم علة والوجود المتأخرمعلولاً.

ومع أصالة المهية واعتبارية الوجود، لايصح جعلالتقدم والتأخر فىالوجود. فيجب إما الالتزام بانتفاء النرتب بينها. . . وإما الالتزام بثبوت التشكيك فى المهية، بكون المتقدم مهية نارالعلة والمتأخرمهية نارالمعلول. (آملي ٣٢)

### وان كانا مهية ١٢/٤٤

الفرد الجليّ ان المتقدم والمتأخّر وما فيه التقدم والتاخّر فى الوجود الحقيقي واحد. (سبزوارى١٠)

## ما فيه التقدم والتأخر ١٣/٤٤

مافيه التقدم والتأخّر هوالامر المشترك بين المتقدم والمتأخرالذى منه شي فى المتقدم وشي فى المتأخر ، ولكن ليس للمتأخر منه شي الا وهو حاصل للمتقدم ، وهو المسمى بالملاك . (آملي ٣٣)

## هوالوجود الحقيقي ١٣/٤٤

وهو مما يتفاوت بذاته كمالاً ونقصاناً وتقدماً وتأخراً وافتقاراً وغنى. والماهيات، سواء كانت ذاتيات أو أعراض ، لاتقبل التشكيك والتفاوت إلا بواسطة وجوداتها الحاصة. فالنبور، مثلاً ، لايتفاوت في مفهومه، وانما يتفاوت الأنوار الخارجية التي هي وجودات محضة.

وإنما قيد الوجود بالحقيقي لأن مفهومه الكلى كسائر المفاهيم ، له وجود زائد فى العقل. (هيدجي٩٣)

# يمكن ان يفرض فيه حدود غيرمتناهية ١٦/٤٤

فان لم یمکن ، بل انتهی الی حد لایمکن ان یفرض بعده حدود ، یلزم التناهی الی جزء لا یتجزی ، وهو باطل. (آملی۳۳–۳۶)

## انواعاً ١٦/٤٤

اعلم ان فى مثل الحركة فى الكيف مثلاً، المتحرك هوالجسم، وما فيه الحركة هو

انواع الكيف من البياض والصفرة والحمرة والسواد، حيث ان الجسم كان ابيض فصار اصفر، ثم احمر، ثم اسود. وهذه حركة وقعت في هذه الانواع الاربعة من الكيف.

ثم فى كل نوع من هذه الانواع الاربعة مراتب تقع فيها الحركة ، حيث انالجسم كان فى المرتبة الشديدة من البياض، حتى شرع فى التضعف فى البياض، الى ان بلغ الى اول درجة البياض، الى ان انتهى الى صفرة الشديدة ، فتحرك فى مراتب الصفرة الى ان انتهى الى اول درجة الحمرة...

وهذه المراتب مثل الانواع الاربعة كلها انواع مختلفة . كما ان البياض نوع من الكيف، والمرتبة والمصفرة نوع آخر مغاير له ، كذلك المرتبة الشديدة من البياض نوع من الكيف، والمرتبة التالية منه نوع آخرمنه. (آملي ٣٤)

#### استنارللمراد ١٧/٤٤

تمامية هذا البرهان متوقفة على كون كل مرتبة من كل نوع نوعاً مستقلاً ، وهو متوقف على نفى التشكيك فى المهية . فهذا البرهان ايضاً إلزامى ينفع لردّ من جمع بين اصالة المهية وبين نفى التشكيك فى المهية . (آملى ٣٤—٣٥)

## أنواع متخالفة عندهم ١٧/٤٤ –١٨

أى عند من لا يجوّزون التشكيك فى الماهية كالمشائين ومن تابعهم فى ذلك [أى عند من يجمع بين أصالة المهية وبين ننى التشكيك \_ آملي ٣٤]، خلافاً لصاحب الاشراق حيث يرى أن الوجود أمر انتزاعى ذهنى لاصورة له فى الخارج. زعم أن الماهيات بذواتها مما يقبل التقدم والتأخر والكمال وغيرها.

أما المحققون،ومنهم صدر المتألهين والمصنف،فلما كانالوجود عندهم بذاته ممايتفاوت، وسائر المفاهيم والمماهيات يلحقهما التفاوت بواسطة الوجود ، لم يلزمهم القول باختلاف المراتب بالنوع مع عدم تجويزهم التشكيك فى الماهيات. (هيدجي،٩٤)

## کان انواع غیرمتناهیه ۲۰/٤٤

وأيضاً، لزم تتالى الآنات والآنيات. (سبزوارى ١٠)

#### بخلاف ما اذا كان للوجود حقيقة ٢١/٤٤

فان تلك المراتب الغير المتناهية ، وان كانت غيرمتناهية حسب قابلية الحركة للانقسمات الغير المتناهية، لكنها ليست الابالقوة لابالفعل. فاللازم هوصيرورة الغير المتناهي بالقوة محصوراً بين حاصرين ، ولامحذور فيه. (آملي٣٥)

## فانه كخيط ينظم ٢١/٤٤

فإنه وإن حصلت عندالاشتداد انواع بلانهاية ، إلا أنها موجودة بوجود واحد اتصالى ، اذ المتصل الواحد له وجود واحد عندالمشائين، كما قالوا إن السواد مثلاً منأول اشتداده الى النهاية له هوية واحدة اتصالية. (هيدجي ٩٤)

#### فكان هنا امرواحد ٢٢/٤٤

هوالوجودالحقيقى. واما المهيّات ، فهى اموركليّة معقولة ، منتزعة منذلك الوجود الواحد بشؤونه وفنونه.

ان قلت ، على هذا الدليل: هب ان بعض المراتب انواع متخالفة ، لكن لانسلم الاختلاف النوعى في جميعها. ولادليل عليه . فنى استحالة الفاكهة فى الالوان ، من البياض الى الصفرة ، الى الحمرة ، الى القتمة ، الى السواد . سلمنا ان هذه الالوان الخمسة انواع متخالفة ، لكن لانسلم ان درجات كل منها انواع متخالفة . وكذا فى استحالتها فى الطعوم ، من العفوصة الى القبض ، الى الحموضة ، الى المزية ، الى الحلاوة ، المسلم هو الاختلاف النوعى فيها ، لا فى مراتب كل منها .

قلت: الدليل عليه عدم جواز التشكيك فى المهية. فلوكان مهية الدرجات والمراتب واحدة، وهى متفاوتة بالضعف والشدة، لزم التشكيك فى المهية النوعية الواحدة، بخلاف ما اذا كانت انواعاً متخالفة، ولكل مرتبة مهية على حدة، فلم يلزم تشكيك. (سبزوارى ١٠) الممتدات القارة وغير القارة ٢٢/٤٤

الممتد القار هوما يجتمع اجزاؤه في الزمان الواحد، كالمكان ؛ وغيرالقار مالا يجتمع اجزاؤه في الزمان الواحد، كالحركة القطعية. (آملي ٣٥)

### المراد به ما يرادف الوجود ٢/٤٥

لا الكون بمعنى الطبع المقابل للابداع والاختراع فى بعض الاصطلاحات، حيث يقال: عالم الكون أو عالم الكيان ، ويراد به عالم الطبيعة فحسب؛ ولا ما يطلق فى عرف المتكلمين ويراد به النسبة الى المكان، أى حصول الشي فى الحير ، وهو الأين عندا لحكماء . (هيدجي ٩٥) بحيث يدفع توهم المصادرة ٥٤/٤

بان يقال: خروج المهيّات عن استواء نسبة الوجود والعدم بالوجود، موقوف على اصالته. وهي محل الكلام بعد. (سبزواري١١)

بيان المصادرة... هو ان يقال: خروج المهيات عن استواء نسبة الوجود والعدم واللااقتضائية بالنسبة اليها بسبب الوجود موقوف على أصالة الوجود، اذ لو لم يكن أصيلاً، لم تخرج المهيّة بسببه عن حد الاستواء، والمفروض ان أصالته متوقفة على كونه المخرج للمهية عن حد الاستواء. (آملي ٣٦)

### باتفاق الفريقين ٤/٤٥

[اى] القائل بأصالة المهية والقائل بأصالة الوجود. (آملي٣٦)

# المهية من حيث هي ليست الاهي ٥/٤٥

اذ ، كما ان الوجود غيرالعدم ، والعدم غير الوجود ، وهما غيرالمهية ، كالبياض ، وكل غير ليس في مرتبة ذات الوجود والعدم. فكذلك الوجود والعدم ليسا في مرتبة ذات البياض . فالبياض ليس موجوداً ولامعدوماً ، اي ليسشى منها عينه ولاجزءه . (سبزوارى ١١)

ان الوجود ليس نفس المهيّة بحيث يكون حملـه على المهيّة اوّليا ، مثل : الانسان ، ولاجزء من المهية حتى يكون ذاتياً لها ، مثل الحيوان اوالناطق بالنسبة الىالانسان؛ بل هو خارج عن المهية ، عارض عليها .

فالمهية ، من حيث هي ، اى فى مرتبة المعروضية للوجود ، ليست الا نفسها، لاانها عين الوجود او العدم، ولا ان الوجود او العدم مأخوذ فى ذاتها على نحو الجزئية. (آملي٣٦)

### حيثية مكتسبة ٥/٤٥

[ ان المهية] اذا كانت فى مرتبة ذاتها غير مستحقة للموجودية ، فهى فى مرتبة ذاتها لاموجودة ولا معدومة ، فلامحالة يجب ان يكون استحقاق حمل الموجودية عليها من جهة اكتسابها شيئاً من الجاعل.

فالقاثلون بأصالة الوجود يقولون: مايكتسبه من الجاعل هو الوجود، فهي تنصبغ بصبغالوجودالذي هوصبغةالله، وبه تخرج المهية عنحد الاستواء وبه تستحق بالموجودية.

والقائلون بأصالة المهية يقولون: مايكتسبه من الجاعل هو المعبرعنه بالحيثية المكتسبة؟ من الجاعل؛ فبتلك الحيثية المكتسبة تخرج عن حد الاستواء. فيسئل عنهم: ما هذه الحيثية المكتسبة؟ فان كان لها ما بازاء، أعنى امر متأصل، فهذا هو الذي يعبر عنه القائل بأصالة الوجودبالوجود، أي شي اصيل له مابازاء في الخارج، منشأ لخروج المهية به عن الاستواء، سواء سمى بالوجود أو بالحيثية المكتسبة. . .

وان لم يكن له ما بازاء، ولم يحصل من قبل انتساب المهية الى الجاعل شي متأصل يعبر عنه بالحيثية المكتسبة ، بل حال المهية بعدالانتساب الى الجاعل كحالها قبلها فى انها هى هى من دون زيادة شي عن ذاتها ، فيلزم ان تكون ، من حيث هى ، مستحقة لحمل الموجود عليها. وهذا معنى الانقلاب. (آملى ٣٦—٣٧)

## فما به التفاوت هوالوجود ١٠/٤٥

فهويكون اصيلا، لاالمهية. وانما يكون نفس المهية وذاتها اصيلة ، لوكانت ذاتها التي لاعلاقة لها معالوجود والعدم ، مصداقا لحمل الموجود ، مع قطع النظرعمابه التفاوت. لان تلك الذات هي ذات المهية ، ونفسها المفروضة اصالتها. وهذا بديهي البطلان. (سبزواري ١١)

#### اشراقية ١١/٤٥

الاضافة الاشراقية هي اشراق نورالانوار ، جل شأنه . واشراقه هوالوجود المنبسط، فكان هو اصيلا. وهذه الاضافة هي المرادة بحيثية فاعلية الفاعل الداخلة في مصداق الحكم،

بان الشيُّ الفلاني موجود ، عند المعتبرين من المشائين. (سبزواري١١)

هى الاشراق القائم بالذات و باعتبار انبساطه على الماهيات صارت كالاضافة بين الشيئين. (هيدجي٩٥)

الاضافة الاشراقية هى التى بها يتحقق طرف الاضافة ، فيكون الطرف متقوماً بها ، كاضافة النفس واشراقها الى الصور العلمية المرتسمة ، حيث ان ارتسام تلك الصور فى صقع النفس نفس تلك الاضافة وهذا الاشراق، اذ. . . بتوجه النفس تتحقق الصور، لاان التوجه واللحاظ يتعلق بالصور المتحققة ، وان شئت فقل : إن التوجه والمتوجة اليه شىء واحد، وانما التفاوت بالاعتبار...

والاضافة المقولية هي التي متقومة بالطرفين، وتكون متعلقة بهها ، فبوجودالمضاف اليه تتحقق الاضافة.

والاضافة الاشراقية تتحقق بين العلة والمعلول، وهي اضافة اشراقية باعتبار، ونفس المعلول باعتبار آخر، وهي الوجود المنبسط ونور الرب الذي اشرق به كل شيء ، أي كل مهية ... وهو المراد من الحيثية المكتسبة من الجاعل والمصحح لحمل الموجودية على المهيات . (آملي ٣٧) كالوجود الاعتباري ١١/٤٥

أى الوجودالعام البديهي الانتزاعي الذي يقال له الوجود الاثباتي يحمل على الماهيات في الذهن . (هيدجي ٩٠)

## لزم الانقلاب ١٢/٤٥

أى انقلاب الممكن الىالواجب الذى نفس ذاته، بلاملاحظة حيثية أخرىواعتبار أمر آخر غير ذاته، مصداق لحمل مفهوم الوجود عليه ومستحق الحكم عليه بأنه موجود. (هيدجى ٩٥)

## لان اصالتها محل النزاع ٥/٤٥

يعنى ان اطلاق لفظ « غيره ، ، وان شمل كل العدم ، وهو ليس مثار الكثرة ، اذلاميز

فيه ، الا ان المقام يقيّده بالمهيّة ، وفى اللّفظ ايضاً قرينة عليها ، وهى تأنيث « اتت » . (سبزوارى١١)

## واذا كان كذلك ٥/٤٥

أى ، كانت المهيّة مثارااكثرة. (سبزواري١٧)

### ولا كلمته ١٦/٤٥

أى فعله. قال على عليه السلام: انما يقول لما أرادكونه كن فيكون، لابصوت يقرع ولا بنداء يسمع . إنما كلامه سبحانه فعله . (هيدجي ٩٥)

### المهيات بذواتها مختلفات ١٨/٤٥

هذا الاختلاف المستند الى نفس الذات ، قد يكون فى تمـام الذات، وقد يكون ببعض الذات.

وما يكون بتهام الذات قد يكون في البسيط ، وقد يكون في المركب.

فالاول كاختلاف الاجناس العالية مثل الكم الجنسى مع الكيف الجنسى... والثانى كاختلاف فرد من الكم مع فرد من الكيف، فالفرد من الكم مجنس بجنس الكم معفس أو بفصل المتصل مثلاً، والفرد من الكيف مجنس بجنس الكيف ومفصل بفصل المحسوس أو غيره من الفصول؛ فهذان الفردان مع كونها مركبين مختلفان بتمام ذاتها المركبة، والاشتراك بينها ليس الافي كونها عرضاً، والعرضية ليست ذاتياً للاعراض، والا يكون العرض هو جنس الاجناس...

والاختلاف ببعض الذات ، مثل اختلاف نوع من جنس مع نوع آخر من ذلك الجنس ، كاختلاف الانسان والفرس ، فانها مشتركان فى المعنى الجنسى الذى هو بعض من ذاتها ، ومختلفان فى معنى الفصلى الذى هو بعض آخر من ذاتها . (آملي٣٨)

## وتثيرغبار الكثرة في الوجود ١٨/٤٥–١٩

ولذا قال العرفاء الشامخون: والتوحيد اسقاط الاضافات». (سبزواري ١٢)

## واذا لم يحصل وحدة لم يحصل الاتحاد ٥ ٢٠/٤

قد جعلنا مفاد البيت الاول عدم حصول الوحدة وعدم انعقاد الحمل في مهيّات الموضوعات والمحمولات. وامّا مفاد البيت الثاني. فقولنا: « ولم يتم مسألة التوحيد» الىآخر المطلب. (سبزواري١٢)

## المفاهيم ذاتيتهاالاختلاف ٢٧/٤٥ ٢٣ ــ ٢٣

ليسبين مهية ومهية أخرى علاقة ارتباطية اذا قطع النظر عن وجوديها. (هيدجي ٩٥) اين أحدهما من الآخر ٢٣/٤٥

عطف على قوله «الغيرية» وتفسير لها. أى يصحّح أن يقال: « اين أحدهما من الآخر؟». (هيدجي٩٥)

#### الهوهوية ٢٣/٤٥

العبارة «أين احدها من الآخر» تستعمل في بيان اختلاف شي مع شي آخر ، كما ان عبارة «الهوهوية» تستعمل في مقام اتحادهما...

«لم يحصل الاتحاد الذي هوالهوهوية » يعنى. . . لم يحصل الاتحاد الذي هوالمناط في الحمل الشائع الصناعي ، اذ الحمل لابد فيه من تغايرحتى يجعل احد المتغايرين موضوعاً والآخر محمولاً ، ضرورة انه لولم يكن تغايرواثنينية لا يعقل الموضوع والحمل... ومن اتحاد حتى يحمل احدهما على الآخر ، اذ حمل احد المتغايرين من جميع الوجوه على الآخر ممتنع.

فالتغاير فى الحمل الشائع فى الذات، بمعنى ان مهية الموضوع مغايرة لمهية المحمول، كالانسان ضاحك، او الحيوان ناطق. . . والاتحاد فىالوجود، حيث ان المحمول موجود بعين وجود الموضوع بمعنى ان وجوداً واحداً له مرتبتان؛ فهو، من حيث هو، يكون واحداً، والموضوع موجود بهلكن بمرتبة منه، والمحمول موجود ايضاً به لكن بمرتبة اخرى...

هذا يتم لو كان الوجود اصيلاً لااعتبارياً ، اذ مع اعتباريته ، لاجهة وحدة بين المتغايرين حقيقة. (آملي٣٩\_٤١)

## لايكون بين الواجبين المفروضين ١/٤٦

حيث يقول المشكك: لم لايجوز ان يكون هناك واجبـان متخالفـان بتمام ذاتيهما البسيطتين،ويكون مفهومالوجوب لازماً لها ، محمولا صادقا عليها ؟ فلايمكن دفعه بلزوم التركيب مما بهالاشتراك وما به الامتياز،ولا بلزوم الاحتياج في تعيين كل منهما، إلى امرزائد على ذاته ، لانها مشتركان في حقيقة الوجود أو الوجوب ، بمعنى شدة الوجود وتأكَّده. فلابد من امرمختص بكل واحد منها . فيلزم ماذكر . اذ المفروض ان الوجود اعتبارى، فلايمكن ان يكون ذات الواجب اللا المهيّة ، لان الشيُّ ، إمّا المهيّة أو الوجود. وامر الاصالة في الموجودية يدور عليهما . واذابطل ان يكون ذات الواجب تعالى هو الوجود لاعتباريته ، بقيت المهية لاصالتها . والمهية مثارالاختلاف،فلاغروان يكونا مهيتين بسيطتين ممتازتين بذاتيها ، متعينين بذاتيها أيضاً. وليسوجودهما وجوبها، اللا أنَّها بذاتيها ينتزع منها مفهوم الوجود والوجوب، يخلاف ما اذا كان الوجود اصيلا. وكان ذات الواجب تعالى من الشيئين، الوجود الحقيقي والنور الاقهر الابهر الغني. فاذا فرض اثنين، وكان كل منها وجوداً حقيقيا ، والوجود سنخ واحد ، لزم المحذورالمذكور قطعاً . ولايمكن كون الوجودين متخالفين بتمام ذاتيهما البسيطتين، لان مقابل سنخالوجود هوالعدم، ومقابل سنخ النورهوالظلمة. فاذا كان احدهما هوالوجود، وهوبسيط،وهوطردالعدم، ولاحيثية اخرىًا فيه ، وكان الآخر بسيطا ومقابلاً له ، كان عدماً . وايضاً ، بعد ماثبت الاشتراك المعنوى فيه والسنخيَّة ، وادعى جمع من المحققين بداهة الاشتراك ، كيف يتطرق احتمال الاختلاف بتمامى الذات البسيطة في الموجود الحقيقي؟ (سبزواري١٢-١٣)

### ولاتوحيد الصفات ٣/٤٦

قد ادرجناه فى النفى الاول فى النظم ، لان صفاته عين ذاته. (سبزوارى١٣) المحتملات فى باب الصفات ثلاثة.

الاول: كون صفاته تعالى مغايرة لذاتة وكل مع الآخر، مصداقاً ومفهوماً، إما مع قدم الصفات (قول الأشاعرة)، وإما مع حدوثها (مذهب الكرامية).

الثانى: كون صفاته تعالى متحدة مع ذاته وكل مع الآخر ، مفهوماً ومصداقاً...

الثالث، وهو مختار المحققين وعليه أصحابنا الامامية...، أن صفاته متحدة مصداقاً ومتغايرة مفهوماً...ولايخني انه [اى اتحادها المصداق] لايتم الاعلىالقول بأصالة الوجود. (آملي ٤٠-١٤)

### توحيد فعلالله ٩/٤٦

ان فعله تعالى، على أصالة الوجود، شئ واحد، وهوالوجود الظلى المنبسط والنفس الرحماني والحق المخلوق به، وهو واحد بالوحدة الحقة الحقيقية الظلية...

وأما على أصالة المهية ، فالصوادر هى نفس المهيات بذواتها المتخالفة. (آملى ٤١) أينما تولوا فنم وجهالله ٢٧/٤٦

البقرة ١١٥/٢

وما أمرنا الأواحدة ١٣/٤٦

القمر ٥٠/٥٣

الوجود الذي يدور عليه الوحدة ١٤/٤٦

ان الوجود والوحدة متغايران مفهوماً ومتحدان مصداقاً . فبالنظر الى مفهوميها، يدور كل مع الآخر،أى كل ماصدق عليه الوجود يصدق عليه الوحدة؛ وبالنظر الى مصداقها، يكون احدهما عين الآخر.

فقوله (الوجود الذي يدور عليه الوحدة) ناظر الى تلازمها المفهومي في الصدق، وقوله (بل هوعينه) ناظر الى اتحادهما في المصداق. (آملي ٤١-٤٢)

### وهوالجهة النورانية ١٥/٤٦

كما قال المتألهون: فى كل ممكن جهتان: جهة نورانيّة وهىالوجود، وجهة ظلمانيّة وهى المهيّة. (سبزوارى ١٣)

### ومشيته ورحمته وغيرها ١٦/٤٦

في الحديث: « ان الله خلق الأشياء بالمشية ، والمشية بنفسها » . وفي الدعاء: «اللَّهم انَّى

أسئلک برحمتک التی وسعت کل شی ٔ ، . وغیرها ، کحیوته الساریة فی کل شی ٔ ، وجوده ، واحسانه ، وصنعه ، وفیضه وغیرها . (سبزواری ۱۳)

### اشتراك الوجود ١/٤٧

اتقى جمهورالمحققين على أن للوجود مفهوماً واحداً مشتركاً بينالوجودات. وخالفهم فيه أبوالحسن الأشعرى وأبوالحسين البصرى، وذهبا الى أن وجود كلّ شئ عين ماهيته، ولا اشتراك الا فى لفظ الوجود.

قال شارح المقاصد ، إن القول بكون اشتراك الوجود لفظياً بمعنى أن المفهوم من الوجود المضاف الى الانسان غير مفهوم الوجود المضاف الى الفرس ، ولا اشتراك بينها فى مفهوم الكون مكابرة ومخالفة لبديهة العقل. (هيدجى ٩٦)

# هذه المسألة من امهات مسائل الحكميّة ٢/٤٧

اذ عليها يدورعلم التوحيد، لانه اذا ثبت ان للوجود مفهوماً واحداً، وقد ثبت ان له معنو نابمقتضى اصالته، ثبت ان لاافراد له، يكون لها بينونة عزلة، فضلا عن ان يكون له انواع متباينة. لان الجنس والنوع من أقسام المهية ، لاالوجود. والافراد التي لها بينونة عزلة ، في اية طبيعة من الطبائع المتأصّلة، تتحقق انما هي بلحوق عوارض متأصلة، واجانب وغرائب، هي ضهائم اصيلة ، لكن معنون الوجود لاثاني له متاصلا ، ولا باين عنه بينونة عزلة. وانما اجانبه وغرائبه العدم والمهيات . والعدم نني محض . والمهية اعتبارية ، ولاشيئية وجود لها. والمراتب التي قلنا بها للوجود، بينها السنخية. ومابه الامتياز فيها ، عين ما به الاستراك فهي غير مصادمة لوحدة الحقيقية المشككة، بل يؤكدها ويكشف عن سعتها ووفور جامعيتها ، لانها وحدة حقة ، وحق الوحدة . ونعم ماقيل بالفارسية:

زلف آشفته او موجب جمعیت ماست چون چنیناست پسآشفته ترش باید کرد وانضاً

ازخلاف آمد عادت بطلب كام كه من كسب جمعيت از آن زلف پريشان كردم ثم انه ، كما ان وحدة هذا المفهوم يكشف عن وحدة المعنون ، فبينها مطابقات

اخرى ، فهنا البداهة وهناك النوروالظهور،وهنا العموم وهناك السعة والانبساط،وهنا اول الاوليّات فى الذهن وهناك اول الاوائل فى الخارج ، وغيرذلك . فهذا ، وان كان وجها من وجوه المعنون ، لكنّه كالذاتى له . ونسبته اليه كنسبة مفهوم الانسان الى الانسان الحقيقى . (سبزوارى ١٣–١٤)

# اشتراك الوجود معنى ٢/٤٧

فى مصداق الوجود احتمالات. (١) ان يكون نفسه المهية وعينها مصداقاً له ، أى لم يكن وراء المهية شي يصدق عليه الوجود ؛ وهذا مذهب القائلين بأصالة المهية واعتبارية الوجود ، وان الوجود فى كل مهية عين تلك المهية ، وحينتذ فكل مهية موسومة باسمين ، اسم خاص مثل الانسان والفرس . . . واسم مشترك فى الجميع ، وهو الوجود . . . وهذا مناسب مع القول بالاشتراك اللفظى . . .

(۲) ان يكون الوجود جزء المهية . وهذا الاحتمال يجمع معالاشتراك المعنوى بان يكون معنى واحد جزء للمهيات ، نظير الحيوان الذى هو جزء من انواعه كالفرس والبقر ونحوهما ، ومعالاشتراك اللفظى بان يكون ماهو الموسوم بالوجود الذى هو جزء من كل مهية مغايراً بحسب الذات فى كل مهية مع ماهو جزء من مهية اخرى...

(٣) ان يكون ماهو مصداق الوجود امراً زائداً على المهية ، لاعينها ولاجزء منها ، ويكون فى كل مهية امراً مختصاً بتلك المهية بحيث يكون الوجود الزائد على مهية الانسان مغايراً مصداقاً مع الوجود الزائد على مهية الفرس. . . . فهذا يساوق الاشتراك اللفظى .

(٤) ان يكون مصداق الوجود شيئاً واحداً ، وامراً فارداً ، زائداً على الجميع ،
 وهذا هوالقول بالاشتراك المعنوى . (آملي ٤٤)

# صلوح المقسم ٧/٤٧

أى كونه قابلاً للقسمة. فرا المقسم، مصدرميمي. (هيدجي ٩٦)

## نقيض الواحد واحد ١١/٤٧

معناه أنَّه لايمكن أن يكون أحد طرفي التناقض مفهوماً واحداً والطرف الآخر

مفهومات متعددة، كل منها نقيض للطرف الأول، لامكان خلو الموضوع عنها بأن يكون واحد آخر من تلك المفهومات. ولما كان مفهوم العدم واحداً، فلو لم يكن للوجود مفهوم واحداً، فلو لم يكن للوجود مفهوم واحد، لما كان نقيضين ضرورة ارتفاعها عن الوجود بمعنى آخر. واللازم باطل قطعاً. (هيدجي ٩٦)

### والالزال ١٥/٤٧

ضرورة انه على تقدير عدم الاشتراك اما نفس الخصوصية أو مختص بها ذاتيا كان ام عرضيا فيزول اعتقاده مع زوال اعتقادها. اما على الاول فلان التردد فى الحصوصيات يكون عين التردد فى الوجودات التى هى اعيان تلك الخصوصيات واما على الثانى فلان التردد فى شى يستلزم التردد فيا يختص به قطعا الى آخر ماقاله فى الشوارق. (هيدجي ٩٧)

# ولايرتفع الاعتقاد بانّه موجود ٢٠/٤٧

لان الاثر، اذا كان موجوداً ، كان المؤثر موجوداً ، لامحالة. فالحرارة ، اذاكانت في الماء موجودة ، كانت علتها موجودة البتة. ولايبدل الاعتقاد بوجود العلة بالتردد في خصوصياتها ، من النار والشمس والحركة. (سبز وارى١٤)

# سزيهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم الآية ٣/٤٨

الأحقاف ٢٢/٤١

# في كتابه التكويني ١/٤٨

كتاب الله تعالى تدوينى، هو مابين الدفتين؛ وتكوينى، وهو آفاق و انفسى . و الآفاق كتاب المحو و الاثبات، و الكتاب المبين، و الكتاب « يمحو الله مايشاء ويثبت، وعنده ام ّالكتاب « ولارطب ولايابس الله فى كتاب مبين » . و الانفسى ، علينى قسمينى سر الله فى كتاب المبين » . و النكتاب الابرار لنى عليينى ، وان كتاب الفجار لنى سميين » . (سبزوارى ١٤)

## موافقة الوجود الكتبي واللفظي ٨/٤٨

أى موافقة كل منها لكل منالوجود الذهني والعيني . (هيدجي ٩٧)

### والحال ان السنخيّة ١٢/٤٨

كيف لا ؟ وعلّـة الوجُود وجُود ، وعلّـة العدم عدم ، وعلّـة المهيّـة مهيّـة . (سبزوارى ١٤)

هذا مبنى على كون الجاعلية والمجعولية فى الوجودات ، وكون الوجود حقيقة واحدة متفاوتة بنفسها ، كاملة ناقصة ، واجبة ممكنة ، غنية محتاجة ، شديدة ضعيفة ، متقدمة متأخرة ــ كل ذلك بنفسها ، كما هو مذهب الحق.

أما بناءً على كون الجاعلية والمجعولية بين الماهيات، على ما استقرّ عليه رأى المتكلمين، أو بين الوجودات، وتكون هي حقائق متخالفة ، كما ذهب اليه أتباع المشائين، فلابد من المخالفة الذاتية بين العلة والمعلول. (هيدجي ٩٧)

### من شرائط العلية والمعلولية ١٢/٤٨ - ١٣

وإلا لكانت نسبة المعلول الى العلة والى غيرها على السواء. (هيدجي٩٧)

بعض مصاديقة ١٥-١٤/٤٨ -٥١

هو وجود الواجب. (هيدجي٩٧)

### عدة ومدة وشدة ١٥/٤٨

تفصيل لمطلق اللانهـاية ، سواء كانت اللانهـاية الفوقية أو التحتية، لكن علىسبيل التوزيع ، بان يكون العدّة والمدّة للتحتية ، والشدة للفوقية .

فاللانهاية المدية ، كالعقول الكلية.

والعدية ، كصورها العلمية ، وكالفلك عند الحكماء ، فعدة فعليّاته وآثاره غير متناهية ، بل عدّة افرادكل نوع غير متناهية تعاقبيّة ، وكالنفوس الناطقة ، كما قال الحكماء في منطقياتهم : ان الكليّ الغير المتناهي الافراد ، المجتمعة في الوجود ، كالنفس الناطقة . فالنفوس الناطقة المفارقة ، لها مجموعات غير متناهية ، وكل مجموع منها غير متناه ، اذ في كل وقت ، لها مجموع غير متناه ، غير المجموع الذي قبله ، اذ بانضهام مجموع متناه من النفوس المفارقة عن الابدان الى المجموع الاول الغير المتناهي ، يحصل مجموع آخر غير متناه .

واما اللانهاية الشدّية ، فعدم نهاية شدة نورية نورالانوار – بهرنوره وقدرته – ولك ان تعتبرالتفصيل فيا لايتناهى الواقع فياتحت. فاللانهاية العدّية والمدّية فيه ظاهر. وامّا الشّدّية ، فلانه للمجموعات الغيرالمتناهية من النفوس الناطقة المفارقة التى مضت انوار غير متناهية ، لانها الانوارالاسفهبدية التى هى مطالع الاشعّة العقلية ، ممّا فوقها ، ومن كلّ على كلّ منها ، اذ لاحجاب فى المفارقات. فيحصل من تراميها فى عالم الملكوت شدّة نورية غيرمتناهية . ثمّ العقل الكلّي جامع لجميع تلك الانوار . بمصداق واحد بسيط . فهو اشد نورية منها ، لان النورالقاهرفوق الانوار المدبّرة . ونورالانوار حجل جلاله – فوق الانوار القاهرة والمدبّرة . فهو فوق مالايتناهى شدّة ايضاً ، بما لايتناهى شدّة .

واذاعرفت اقسام اللانهاية ومواردها ، فلكل ممالايتناهي في الموضعين ، ثلثة اقسام . فاضرب الثلثة في الثلثة واستخرج الامثلة ، الصحيح وغيره (١) . والصحيح منها ستة ، لان اللانهاية العددية فيما فوق مع الثلث فيما تحت ، ايضاً صحيحة . اذ في العلم التفصيلي ، جاءت الكثرة كم شئت ، والاسماء الحسني ولوازمها من الاعيان الثابتة ، غير متناهية . بل قال المشاؤن: النشأة العلمية فسيحة جداً . وقال انكسيمانس: الصور عندالواجب بالذات غير متناهية . (سبزواري ١٤ – ١٥)

قوله: « عدة ومدة » قيد وتمييز لما أضيف اليه« فوق» .

وقوله: «شدة » تمييز للمجرور بباء في قوله: « بمالايتناهي ».

والمعنى: فوق مالايتناهى عدة ومدة بمالايتناهى شدة ، اذ لو كانت الثلاثة قيوداً للمضاف اليه ، لزم فساد المعنى ، لأن مالايتناهى عدة ومدة وشدة لايكون فوقه شي . وكذا يفسد المعنى ، لوكانت الثلاثة قيوداً للمجرور ، لأنه اذا كان الفوقية بمالايتناهى فى العدة والشدة ، لاتكون تحته أيضاً مالايتناهى .

فكان الأولى ان يقول: « فوق مالايتناهي عدة ومدة بمالايتناهي شدة» ، أو يقول:

۱- از اینجا ببعد در حاشیهٔ شرح منظومه چاپ ناصری وجود ندا رد.

« فوق مالايتناهي بمالايتناهي شدة » بدون ذكر العدة والمدة.

وما لایتناهی مدة: كالعقول الكلیة. ومالایتناهی عدة كصورها العلمیةوكالنفوس الناطقة عندالحكماء. ومالایتناهی شدة:كنوریّة نورالأنوار. (هیدجی۹۷–۹۸) وغیره ۱۹/٤۸

هو وجود المكنات. (هيدجي ٩٨)

## لا أصلاً وشيئاً ١٦/٤٨

المراد بر الشيّ ، هنا: ماهو مصطلح المتكلمين ، أعنى المقرّ رالثابت فى الخارج منفكاً عن الوجود. وأمار الشيّ ، اللغوى، وهوما يصح ّ ان يعلم ويخبر عنه، فيعم ّ المعدومات والممتنعات. (هيدجى ٩٨)

#### ومثله القول بالصفات ٢١/٤٨ ٣٣-٢٢

حاصله: انا اذا قلنا انه تعالى موجود أو واحد أو عالم... فلا يخلو (١) إما ان نفهم من موجود الذى يطلق عليه معنى الموجود عند اطلاقه على زيد فى قولنا: زيد موجود، والسماء موجود والشجر موجدُود، وغير ذلك ؛ واما (٢) ان نفهم منه نقيض مانفهم منه عند اطلاقه على زيد والسماء والارض؛ واما (٣) ان لانفهم منه شيئاً...

فعلى الاول ، فقد جاء الاشتراك . . . وعلى الثانى يلزم أن نطلق المعدوم عليه تعالى عن ذلك علواً كبيراً ؛ وعلى الثالث يلزم تعطيل عقولنا عن ادراك معانى اسمائه وصفاته . والخصم يلتزم بالثالث ويقول بالتعطيل. (آملى ٤٩–٥٠)

## من باب اشتباه المفهوم بالمصداق ١/٤٩ -- ٢

يعنى انتهم، لما سمعوا ان الوجود مشترك فيه ، ظنتوا ان هنا حقيقة منبسطة على الوجود الخارجي . ولم يفهموا ان الكلتى الطبيعى الموجود في الخارج موجود بعين وجود الشخص . فكيف مفهوم الوجود الذي لاموقع له الا الذهن ؟ ولم يعلموا ان في جميع الموارد للاشتراك المعنوى ، المفهوم هو المشترك فيه ، والمصاديق هي المشتركات (١) . (سبزوارى ١٥-١٦)

۱- در حاشیهٔ شرح منظومه چاپ ناصری وجود ندارد.

#### زيادة الوجود على المهية ١/٥٠

أى مغايرته لهما بمعنى أنه ليس نفسهما ولاجزئها ، فإن المغايرة ، وان كانت شاملة للجزئية أيضاً ، إلا أن المراد هنا المغايرة الحناصة نظراً الى الأدلة التي ذكروها .

لايخنى أن العينية أخصّ من الاشتراك اللفظى لاحتمال الاشتراك بأن يكون الوجود في كل ماهية أمراً زائداً عليها مختصّاً بها، لا نفسها. وننى الأعم يستلزم ننى الأخصّ، فلم تكن حاجة الى بحث على حدة، إلا أن يقصد ننى العينية وابطالها صريحاً. (هيدجي ٩٨–٩٩)

## عينيته لها ذهناً ٢/٥٠

اعلم ان عينية الوجودللمهية خارجاً هي المتفق عليها بينالكل. . . لم يقل احد بزيادة الوجود على المهية خارجاً، بمعنى ان يكون فى الخارج وجود عارض ومهية معروضة. ويكون عروض فى الخارج. انما الحلاف فى الزيادة فى الذهن.

فالمخالف يزعم أن المتصور من المهية بعينه هوالمتصور من الوجود؛ فالوجود عين المهية ذهناً كما أنه عينها خارجاً. (آملي ٥١)

## بل ولا فيحاق الذَّهن ٥٠/٤

فان مهيّة البياض مثلاً ،التي جردها العقل عن مفهوم الوجود والعدم وجميع العوارض، متحدة مع وجودها ، لان وجودها مابه يشار اليها ، اشارة عقليّة . ومفهوم الوجود الذي جعله العقل منفصلا عنها ، ليس وجوداً لها ، اذ وجود الشيّ كونه وتحققه ، لاغير .

ومن هنا قال الحكيم القدّوسي المحقق الطوسي ــ قدّس سرّه ــ «ان زيادته في التصور» ، ولم يقل «زيادته في الذهن» . وقلنا: «تصوّرا» للإشارة الى انتها واحد في الذهن ايضاً. اللا ان لحاظ البياضية مثلاً ، غير لحاظ الموجوديّة في البياض.

ثم آن من الفروعات الشامخة لهذه المسألة ، ارجاع الامكان والنقائص والكثرة ونحوها ، الى شيئية المهية. فهى جنة و وقاية للوجود عن هذه. بل العدل يدورعليها ، اذ العطيات بقدرالقابليات ــ«انزل من السهاء ماء فسالت اودية بقدرها». فلايسوغ للعقل

اهمال شيئية المهيّة رأساً. ولها برزات في النشات العلميّة تبعا. (سبزواري ١٦)

## من شأنه أن يلاحظها ٥٠/٥-٦

ملاحطتها ، وإن كانت نحو وجود لها، إلا أن الملاحظة غير ملاحظة الملاحظة. فالعقل يلاحظ الماهية، ولايلاحظ تلك الملاحظة. (هيدجي٩٩)

### الحمل الشائع الصناعي ٥/٥٠

[هو الحمل] المعتبر فيه اتحاد الموضوع والمحمول وجوداً وتغايرهما مفهوماًومهيّة"، مثل « زيد انسان » . (آملي ٧٧)

#### وكذا التخلية ٩/٥٠

فانتها بالاولى تخلية ، لكنتها بالشائع تحلية. والتجريد بالاولى تجريد، وبالشائع تخليط. وهذا من عموم سراية نورالوجود. فكلمّا خلّيت المهيّة عنه، وجدتها محفوفة به. نعم، اذا نفذ نورالوجود الى المقابل، فكيف يخلى ويغادر القابل؟ (سبزوارى ١٦)

ان التخلية بالحمل الاولى تخلية ، لكنها بالحمل الشائع الصناعى تحلية بالرجود ، اذ لحاظ الشي معرى عن الوجود نحو وجود له كذلك، ضرورة ان الحكم عليه بالتخلية يتوقف على تصوره ، وتصوره هو تحليته بالوجود ، فتخليته بالخاء المعجمة انما هو بتحليته بالحاء المهملة . . . .

وكذا الكلام فى التجريد ، فان تجريد الشي عن شي يتوقف على لحاظه مجرداً ، ولحاظه كذلك هوتخليطه. (آملي٧٥)

#### يكفيه نفس شيئية المهية ١٠/٥٠

أى لا من حيث هي موجودة ولا من حيث هي معدومة.

اعلم ان الوجود مقدم على الماهية بحسب الواقع، لأنه الأصل فى أن يكون حقيقة صادرة عن المبدأ. والماهية متقدمة على الوجود بحسب الذهن ، لأنها الأصل فى الأحكام الذهنية ، ولأن ظرف اتصال الماهية بالوجود هو الذهن. والموصوف من حيث انه موصوف مقدم على الصفة. (هيدجى ٩٩–١٠٠)

أى يكنى فى العروض الذهنى ملاحظة المهيئة من حيث هى هى ، لا من حيث هى موجودة، ولا من حيث هى معدومة. وملاحظتها من حيث هى هى ، وان كانت وجودها الذهنى ، الا انهاوجود ذهنى بهذه الملاحظة، والملحوظ ، اعنى ذات الملحوظ بهذا اللحاظ هو المهيئة من حيث هى هى ، وهو المحكوم عليه بكونه معروضاً للوجود وموصوفاً به . (آملى ٥٣) ما يقولنا و لأنقه ، ١٧/٥٠

إشارة الى أن الوسط هوالذى يفيد لميّة اللزوم، أى به يقوم البرهان على اثبات ذلك المحمول لموضوعه. (هيدجي ١٠٠)

اذا قيل[مثلاً]: لم يكون العالم حادثاً ؟ يجاب بقولك: «لأنه» متغير. فالتغير الذى هو الحد الوسط فى القياس، قارن قول المجيب « لأنه»، وهو العلة للعلم بثبوت الحدوث للعالم، كما انه علة لحدوثه واقعاً ايضاً. (آملي، ٤٥)

### التنكير للنوعية ٢٠/٥٠

يعنى انفكاك المهية عن الوجود نوع خاص من الانفكاك، وهو الانفكاك... بملاحظة المهية من حيث هي هي بلاملاحظة شيء من الوجودين معها. (آملي ٤٥)

#### غيرالمغفول غيرالمغفول ٢٢/٥٠

الذى لايكون مغفولاً، وهوالمهية فى فرض تعقل مهية المثلث ، مغاير للذى يكون مغفولاً، وهوالوجود فىالفرض المذكور. (آملي ٥٤)

### لأنه معنى واحد ٢/٥١

لما ثبت . . . أن مفهومه واحد مشترك فيه جميع الأشياء . (هيدجي٠١٠)

## حملاً أولياً ٢/٥١\_٣

وهو حمل شيء على شيء متحدين فىالمفهوم. (هيدجي،١٠٠)

#### على هذا التقرير ٥١-٣-٤

أى من كون اللازم اتحاد الماهيات في مفهوم الوجود وكون حمل الوجود عليها وحمل

بعضها على بعض حملاً أوّلياً ، لا يمكن للخصم الالتزام به والامتناع من بطلانه ، متمسكاً بما ذهباليه جماعة من الصوفية من وحدة الوجود. (هيدجي ١٠٠)

#### وحدة الوجود ١٥/٤٥،

أى وجود الماهيات ، بل الموجود أيضاً. (هيدجي، ١٠١) **لزوم التسلسل ٦/٥**١

اذ الجزء الآخر من المهية المركبة من الوجود وغير الوجود لامحالة يكون من المهيات، اذ هو، بحسب التصور، إما الوجود، وإما العدم، وإما المهية. لكن ليس هو الوجود. . ولا العدم، ولا المهية المعدومة لما عرفت من لزوم تقوم الموجود بالمعدوم. فينحصر بان يكون مهية موجودة . واذا كان جزءها الآخر هو مهيئة موجودة ، فيكون الوجود جزء من هذا الجزء الذى هو مهيئة موجودة [ « فيلزم ان يكون الوجود على هذا التقدير جزء للجزء . »] (آملي ۷۷)

#### جزء للجزء ٥/٥١

واحتمال العينيّة للجزء، تخصيص في الاحكام العقليّة، مع انّ الكلام على تقدير الجزئيّة. (سبزواري ١٦)

#### ذاتياتها الاولية والثانوية ١٠/٥١

الذاتيات الاولية كالحيوان والناطق بالنسبة الى الانسان ، والثانوية كالجسم والنامى والحساس بالنسبة اليه ايضاً. (آملي ٥٧)

#### ظاهر ۱۱/۵۱

لان ّ اجزاء الخارجيّة، مواد وصور.وتركيب الماد ّةوالصّورة،انضهامى. فوجوداتها متغايرة بالحاليّة والمحليّة والمعلوليّة ، لان ّ للصّورة علّية ما للهاد ّة. (سبزوارى١٦)

المركب: إما مركب خارجي مركب من المادة والصورة فى الخارج كالجسم، وإما بسيط فى الحارج ومركب من الاجزاء التحليلية كالاعراض مثل السواد والبياض.

ثم المركب الخارجى التركيب من اجزائه الخارجية ، إما اتحادى على مايقول به صدرالمتألهين ، وإما انضهامى ، وعليه المصنف . . . وعلى كلا التقديرين يكون جزئه المادى مأخذاً لجنسه ، وجزئه الصورى مأخذاً لفصله . . .

وفرض جزئية الوجود للمهيّة لايخلو من انّه إما يكون جزء خارجياً لها ، وإما يكون جزء عقلياً لها .

فعلى الاولى ، فلزوم التسلسل فى تلك الاجزاء الحارجية ظاهرضرورة ترتب تلك الأجزاء فى الوجود ، حيث ان الجزء متقدم على الكل المركب منه ومن غيره ، وجزء الجزء متقدم على الجزء وهكذا . ولكن هذا الفرض، أى كون الوجود جزء خارجياً محال عند من يرى الوجود من المعقولات الثانية . (آملى ٥٨–٥٩)

## ان كانت أجزاء عقلية ١١/٥١ - ١٢

ان الأجزاء العقلية ، وإن كانت متحدة فى الوجود ، لكنها فى حدّ ذواتها متمايزة ، ضرورة كونها منحصرة فيما به الاشتراك وما به الامتياز. وهاتان صفتان ثابتتان لها فى نفس الأمر ، لا بمجرد تعمل العقل وتحليله. ومعنى كونها تحليلية أنه لا يجب كونها متمايزة فى الوجود الخارجى ، لا أن كونها أجزاء إنما هو بتعمل العقل وتحليله نحو الأجزاء المفروضة فى المقادير . (هيدجى ١٠١)

فعلى فرض كون الوجود جزء عقلياً ، على مذهب سيد المدققين من تقدم أجزاء المهية عليها بالأحقية بناء على أصالة المهية ، فيلزم التسلسل أيضاً فى تلكث الأجزاء المرتبة فىمقام ذواتها بحسب الواقع ونفس الأمر ، وإن كانت الجميع موجودة بوجود واحد . (آملي ٥٩)

## فهي متمايزة بحسب نفس الأمر ١٢/٥١-١٣-

لأن كل واحد منها غير الآخر بالذات ، مع أنها متمايزة بحسب الوصف، لأن بعضها مشترك وبعضها مختص. وهذا التمايز الوصنى لازم للذاتى لاستحالة الترجيح بلامرجح. فحصل الترتيب الذى هوشرط فى التسلسل. (هيدجي ١٠١)

#### وهذا ملاك سبقها بالتجوهر ١٣/٥١

فان مهية الجنس والفصل سابقة فى نفس تشيئ مهيتها علىنفس تشيئ مهيةالنوع، مع قطع النظر عن وجودها ، بحيث ، لو جاز تقر رالمهيّات منفكّة عن وجودها ، لكان لتينك المهيتين تقدم على المهية النوعية. ومن هذا القبيل، تقدم المهيّة على لازمها.

وبالجملة ، الاجزاء العقلية ، موجودات متمايزة ، بحسب تجوهر ذواتها، ومفاهيمها حقائق متخالفة ، بعلاوة ان ما به الاشتراك غيرما به الامتياز فى شيئيات المهيات . فعلى اصالة المهية ، هى امور متمايزة متكثرة لا الى نهاية حينئذ ، بخلاف ما اذا كان الوجود اصيلا، فانها تكون اموراً اعتبارية، تنقطع بانقطاع اعتبار العقل. ولذا تشبئنا بلز وم التسلسل فى المركبات الخارجية. (سبزوارى ١٦-١٧)

أى التمايز بحسب نفس الأمر مناط سبقها بالتجوهر.

والسبق بالتجوهريقال له السبق بالماهية. وهو تقدم علل القوام على المعلول فى نفس شيئية الماهية وجوهرالذات ، كتقدم الجنس والفصل على النوع ، والماهية على لازمها؛ فى مقابل السبق بالطبع وهوالسبق بحسب الوجود، فإن الواحد ، اذا اعتبر فيه الوجود ، فعلة ناقصة للأثنين الموجود. وان اعتبر مفهومه بالنسبة الى مفهومه ، فتقدم عليه بالتجوهر. (هيدجي١٠)

## على قول القائلين باصالة المهية ١٣/٥١

على اصالة الوجود واعتبارية المهيّة ، لاامتياز للأجزاء العقليّة بحسب الواقع . . . فلا يجرى براهين ابطال التسلسل فى اجزاء العقلية لعدم امتيازها بالوجود الخارجى وليست ممتازة بحسب ذواتها فى نفس الامر والواقع ايضاً. فحينئذ يجب تتميم البرهان فى ابطال جزئية الوجود للمهية ، اذا كان جزء عقلياً ، بالتشبث بغير التسلسل. [فيقول]:

برهان ابطال التسلسل، وان لم يجر فى المهيّة الّتى من البسائط الخارجية ، ولايمكن ابطال جزئيّة الوجُود لها جزء عقليّاً . . . وأما بالنسبة الى المهيّة التّى من المركبات الخارجية كمهيّة الجسم ، فيجرى برهان بطلان التسلسل. وذلك لان الاجزاء

العقلية فى المركبات الخارجية تؤخذ من أجزائها الخارجية... والتفاوت بينها بالاعتبار، فحينئذ، لوكان الوجود جزء عقلياً لها، وكانت الاجزاء العقلية بازاء الاجزاء الخارجية، يلزم من ترتبُ الاجزاء العقلية الغير المتناهية تحقُق التسلسل فى الاجزاء الخارجية ايضاً، بحكم العينية وكون التفاوت بينهما بالاعتبار. (آملي ٥٨-٣٠)

### على قول القائلين ١٣/٥١

يعنى امتياز الأجزاء بحسب تجوهر ذواتها فى نفس الأمر وكثرتها لا الى نهاية إنما يصح اذا كانت الماهية أصلاً ، بخلاف ما اذا كانت اعتبارية . فيكون حينئذ امتيازها وكثرتها بصرف الفرض والاعتبار فلابد حينئذ فى لزوم التسلسل من بيان آخر حسب مانبة عليه فى الحاشية . (هيد جي ١٠٢)

#### البسائط الخارجية ١٤/٥١

كالعقل والنفس والأعراض. (هيدجي٢٠١)

## فهي عينالموادوالصور ١٥/٥١

أى الأجزاء العقلية عين المواد والصورالخارجية. (هيدجي٢٠١)

### والتفاوت بالاعتبار ٥/٥١

الفرق بين الجنس و بين المادة ، وكذا بين الفصل وبين الصورة، يكون بالاعتبار. فالجزء الاعم من الشيء ، اذا اخذ مع اللابشرطية ، يكون جنساً، واذا اخذ مع اعتبار بشرط لا يكون مادة ؛ والجزء المختص المادى للشيء مع اعتباره لابشرط فصل ، ومع اعتباره بشرط لاصورة. (آملي ۵۸)

## لزوم التسلسل في موضع مايكفي ١٦/٥١

« فی موضع ما » هومورد المرکب الخارجی.

يعنى اذا كان الوجود جزء عقلياً للمهية ، يلزم المحذورفي مهية المركب الحنارجي، وهو كاف في تحقق طبيعة المحذور ، وان لم يلزم في جميع أفراد مايكون الوجود جزء منها .

هذا على مذاق المصنف. واجاب[اللاهيجي] فىالشوارق بلزوم التسلسل فى تلكث الاجزاء ولو فى البسائط الخارجية. (آملي ٦٠)

## وفي تحقيقالطبيعة ١٥/٥١

لان تحققها بتحقق فرد ما ، وانتفائها بانتفاء جميع الافراد. (سبزواري١٧) الفود من الوجود ١٨/٥١

المسمى بالوجود الخاص الذى حيثية ذاته حيثية الإباء عن العدم. (هيدجي ١٠٢) بحيث تكون الاضافة داخلة ١٩/٥١

كالحيوان المضاف الى الناطق. والفرد هو الحيوان المنضم الى الناطق، أى المضاف اليه معاً.

سيجى أن المعيار فى كون شى فرداً أن يترتب عليه آثارالطبيعة المندرج هو فيها. والمفهوم الذهنى ليسكذلك. (هيدجي٢٠٢)

### والمطلق ويعنون ٥١–١/٥٢

ومنه قول المولوى:

ما عدمهائیم وهستیها نما تو وجود مطلق و هستی ما (سیزواری ۱۷)

## كل منها مغاير للمهية ٢/٥٢

اشارة الى ان المراد من الزيادة فى الافراد، المغايرة ، لان الوجود الحقيقي سنخ ، والمهية سنخ آخر. كيف ، وهو حيثية الاباء عن العدم وهى حيثية عدم الاباء عنه ؟ وليس المراد هنا العروض . أو ، لما كان وجه الشي هوالشي بوجه ، ووصفنا الوجود العنوانى باحكام الوجود المعنونى ، اذ كان العنوان آلة لحاظ المعنون ، جاز وصف المعنون ببعض احكام العنوان . (سبزوارى ١٧)

#### أفراده ۲۵/۶

المسهاة بالوجودات الحاصّة المتهائلة عند قوم من الأولين، والمتخالفة عندالمشائين. (هيدجي٢٠١)

#### الفيض المقدس ٤/٥٢

المعبّر عنه بوجه الله فى قوله تعالى: « أينها تولّوا فتمّ وجهالله ». وهو المراد بالفرد العامّ. (هيدجي١٠٣)

## أنحاء الوجودات الخاصة ٥/٥٢

المتماثلة عند قوم من الأولين ، والمتخالفة عند المشائين. وكل واحد منها هو المراد منالفرد الخاص ، لاالحصة من المفهوم ، كما أشار اليه بقوله: «التي بهـا يطرد الأعدام. » (هيدجي١٠٣)

## ليسا ذاتيين له ٢٥/٦

انما لایکون مفهوم الوجود وحصصه ذاتیین لأفراده لان أفراد الوجود وحقیقته بسیطة ، لاترکیب فهما . . . فلو کان المفهوم أو الحصة ذاتیاً لأفراده بمعنی مالیس بخارج عن حقیقته ، لکان المفهوم أو الحصة ما بهالاشتراك فیابین تلکك الأفراد ، فیکون لها مابه الامتیاز الذی به یمتاز کل منها عن الآخر، فیلزم الترکیب. (آملی ۲۱)

## انما الذاتي هوالمفهوم العام للحصص ٢٥/٦-٧

ذلك لان الفرق بين المفهوم والحصص هو ان الحصة مركبة من نفس المفهوم المضافة الى المهية بحيث تكون الاضافة كالمعنى الحرفى داخلة والمضاف اليه خارجاً، ويكون المفهوم جزء منها ، فيصير ذاتياً لها بمعنى ماليس بخارج عن حقيقتها. (آملى٢١)

فهفهومالوجود داخل فى حصصه ، وهما خارجان عنالوجودات الحاصة. والوجود الخاص عين الذات فى الواجب ، وخارج زائد فيما سواه . (هيدجى ١٠٣)

#### يقولون بالعينية ٧/٥٢

يقولون بالعينية. . . بمعنى أنه ليس هيهنــا وجود عام ولاحصة ولافرد غير المهية ، فيكون شيئاً واحداً يعبر عنه تارة بالمهية واخرى بالوجود. (آملى٦١–٦٢)

#### أى ليس هيهنا وجود ٧/٥٢

أى ، لايقولون: هيهنا وجود، ومع ذلك اتحد مع المهية ، لانه اتحاد الاثنين. وهو باطل. بلكما نقول: الواجب تعالى مهيته وجود، اى ليس له مهية سوى الوجود الحقيق البحت، كذلك يقولون: وجود الممكن مهيته، أى ليس له وجود سوى مهيته (سبز وارى١٧) المطابق ٢/٥٣

ــ بفتح الباء ــ كما انالقول بالمطابق ــ بالكسر ــ يوصف بالصدق، والمطابقة من الطرفين. (سبزوارى ١٧)

فالقول، من حيث انه مطابق، يكون صدقاً، وهو من حيث انه مطابق، يكون حقاً. فالصدق والحق كلاهما صفتان للقول لكن باعتبارين. (آملي ٢٢)

## لكنّا اذا قلنا انّه حقّ ٥/٥٣

لما كان عدم تطرق البطلان هوالدّوام ، والدوام اعم من الوجوب الذاتى ، كما فى العقل الكلى ، بلكما فى الفلك ، عندالحكماء ، اشار الى معنى آخر للحق، وهو الواجب بالنات الذى اليه ينتهى كل واجب بالغير ، وكل شى ماخلاه باطل ، وهى المهيّات التى ليس الوجود عينا لها ولاجزء ، وانما هو وديعة فها .

وما الروح والجثمان آلا وديعة ولابد يوماً ان ترد الودائع والوجود من صقعالحق تعالىاً. (سبزوارى ١٧–١٨)

#### وجود کل باطل ۲/۵۳

قال الغزالى فى الاحياء: كلما لا قوام له بنفسه وانما قوامه بغيره، فهو باعتبارنفسه باطل، وانما حقيّته وحقيقته بغيره، لابنفسه. (آملي٦٣)

#### مهيته انيته ٧/٥٣

لمّا كان الشيّ المتحقق، اما وجوداً واما مهية ، وسنخ المهيّة لايليق بجنابه ، لانها بذاتها ليست موجودة، بل بالوجود موجودة ، فبتى ان يكون حقيقته الوجود الذى هو موجود بذاته ، لابوجود آخر.

وقول بعضهم: ان له مهية مجهولة الكنه ملزومة لوجوده ، فيه تهويل وايهام ، لنظن ان له وجها ، ولاوجه له: لان مراده من مجهولية الكنه ، انه لا يمكننا تعيين تلك المهية بالملكية أو الفلكية أو الانسانية ، أو غيرها. لكنا نعلم انها من سنخ المهيات المخالفة للوجود، اذ الكلام فيها . فلا يمكن ان يكون ذاته أو جزء ذاته. ولا تكون الا قابلة للوجود ، لا فاعلة له ، ولو كانت من سنخ الوجود ، لم تكن مهية ، اردنا سلبها عنه تعالى الرام الخلف أو المطلوب . (سبزواري١٨٥)

بمعنى أنه لا ماهية له سوى الوجود الخاصّ المجرد عن مقارنة الماهية ، بخلاف الممكن كالانسان ، مثلاً ، فإن له ماهية وهى الحيوان الناطق ، و وجوداً وهو كونه فى الأعيان. (هيدجي١٠٣)

## بحت الوجود الذي هوعين الوحدة الحقة ٩/٥٣

انك اذا قلت: « انسان واحد» ... تثبت معنى الواحد للانسان وتحمله عليه. فمعنى الانسان هوالمهية التى بعروض الوحدة عليها تصير واحدة ... ومن حيث نفسها لاواحدة ولامتعددة ... وهذا الذى هوبنفسهواحدوبعروضه على المهية تصيرالمهية واحدة هوالوجود ...

فالوجود والوحدة مفهومان متغايران في عالم المفهومية، ولكنها متحدان مصداقا، بمعنى ان ماهو مصداق الوجود مصداق للوحدة، وبالعكس.

فالمهية واحدة بالوجود ، والوجود واحد بنفسه. فيصح اسناد الوحدة الى المهية ، كما تقول: « انسان واحد» ، ويصح اسنادها الى الوجود ، كما تقول: « وجود الانسان واحده ، لكن صدق الوحدة على المهية عرضى ، اذ هى واحدة لا بذاتها ، بل بما يجعلها واحدة ، وهو الوجود ؛ وصدقها على الوجود ذاتى ، لانه واحد بنفسه بلاواسطة فى العروض... فهو واحد بالوحدة الحقية الحقيقية...

أما أن وحدتها حقة ، فلان اتصافه بالوحدة من قبيل وصف الشيّ بصفة نفسه فى مقابل المهيّة التى اتصافها بالوحدة من قبيل وصف الشيّ باعتبار متعلقه ، بمعنى انك تقول : «الانسان واحد » وبالحقيقة وحدة الانسان واحدة ، لا الانسان نفسه ، فوصف الانسان بالواحد نظير «زيد قائم ابوه».

لكن وجود الواجبي واجد بالوحدة الحقة الحقيقية الأصلية، لانه الأصل فى الوحدة كما انه الأصل فى الوجود الممكنى واحد بالوحدة الحقة الحقيقية الظلية. فكلاهما واحد بالوحدة الحقة الحقيقية فى قبال وحدة المهية التى هى عرضية. (آملى ٢٣-٦٠) مقتضى العروض ٢٠/٥٣

حاصله أن كل ماهية يعرض لها الوجود ، فنى اتصافها بالوجود وكونها مصداقاً للموجود تحتاج الى جاعل يجعلها كذلك ، فإن كل عرضى معلل ، إما بالمعروض أوبغيره. كلاهما باطلان بحسب مافصل . (هيدجي١٠٣)

## کل عرضی معلل ۱۲/۵۳

العلة هيالواسطة في الثبوت فيما لايكون الثبوت ضرورياً.

فنى الجعل البسيط [فى الاصل: التأليني] لاحاجة ولا افتقار فى صيرورة الشيّ نفسه ، اذ ثبوت الشيّ لنفسه ضرورى ، ولا فىصيرورة أجزاء الشيّ له، ولا فىجعل لوازمهله؛ بل نفس جعله البسيط كاف فى جعله نفسه أو جعل جزئه له أو لازمه له.

وأما العرضي المفارق الذي بعد جعل الشيء، يمكن ان يكون له ويمكن ان لايكون،

وجعله البسيط لايغنى عن جعله ، بل مع جعله بسيطاً يحتاج الى جعله له ، فهو محتاج الى العلة . العلة . وهذا معنى ما قالوا : كل عرضى معلل ، يعنى فى جعله التأليني ، محتاج الى العلة . (آملي ٦٥)

## والعلة متقدّمة بالوجود على المعلول ١٣/٥٣

لان المعلول هنا هوالوجود والعلة مطلقاً ، وان لم يلزم تقدمها بالوجود ، لان علة المهيّة مهيّة، كما فى المهيّة ولازمها ، وعلة العدم عدم، اللا ان المعلول، اذا كان وجوداً، كان لعلته الوجود بالضرورة. ونعم ماقيل:

ذات نایافته از هستی بخش کی تواند که شود هستی بخش خشک ابری که بود زاب تهی ناید از وی صفت آب دهی

(سبزواری ۱۸)

## ننقل الكلام اليه ١٦/٥٣

ننقل الكلام فى عروض ذاك الوجود الثانى ، فنقول: مهيته المعروضة له يجب ان يكون متقدمة عليه بالوجود.وحيث يكون الملاك فى تقدمها غير الوجود العارض، فيكون تقدمها على الوجود الثانى بوجود ثالث،وهو ايضاً عارض يحتاج الى وجود رابع،وهكذا، فيتسلسل. (آملي ٢٦)

## مفسدة الدور تقدم الشيء على نفسه ٢٠/٥٣ ــ ٢١

اذا كان منشأ العروض نفس الذات ، يلزم تقدم الشي على نفسه ، بلا لزوم دور؛ واذا كان منشأه ممكناً غير الذات ، يلزم تقدم الشي على نفسه مع لزوم الدور الذى هو توقف الشي على مايتوقف عليه. (آملي ٦٧)

## وغير ذلك ٤/٥٤

التشكيك يحصل بأقسام ستة ؛ ثلاثة منها ماذكره ، وثلاثة منها هي الازيدية والانقصية والاكثرية والاقلية والاولية وخلافها. (آملي ٦٧)

## يعنى ان النورالحقيقي ٥/٥٤

والشيخ المتأله البارع المحيى لطريقة اشراق ، شهاب الدين السهروردى ، قدّس سرّه ، اختار هذا المذهب ، اعنى التفاوت بالكمال والنقص ، مع الاتفاق فى اصل الحقيقة فى الانوار الحقيقية. فقال فى حكمة الاشراق: النوركلة ، أى سواءكان جوهرا أو عرضا ، فى نفسه لانحتلف حقيقته إلا بالكمال والنقصان .

وقال ايضاً: انانيتك التي هي نفسك الناطقة ، نور مجرد ، ومدرك لنفسه والانوار المجردة ، غير مختلفة الجقائق. فيجب ان يكون الكل ، أى كل الانوار المجردة ، عقولا كانت أو نفوساً ، مدركا لذاته. اذ ما يجب على شي ، كالنفس الناطقة ، يجب على مشاركه في الحقيقة ، كالعقل .

وقال: فيجب ان ينتهى الانوارالقائمة والعارضة ، والبرازخ ، وهيآتها ، الى نور ، أى مجرد عن جميع المواد قائم بذاته ، ليس وراءه نور، وهونورالانوار، لان جميعها منه ، والنور المحيط، أى بجميعالانوار ، لشدة ظهوره و كمال اشراقه ونفوذه فيها ، والنورالقيتوم لان قيام الجميع به ، والنورالمقدس، أى المنزه عن جميع صفات النقص ، حتى الامكان ، والنورالاعظم الاعلى ، والنورالقهار، أى بجميع الانوار لشدة اشراقه .

وقال فىموضع آخر: ان الانوار، سيبما المجردة ، غير مختلفة الحقائق. وانتها هى نوع واحد ، لا يتميز بعضها عن بعض ، الا بالكمال والنقص. وهوراجع فى الحقيقة الى زيادة كمال فى الذات الكاملة ونقص فى الناقصة. فاذا التميز بين نور الانوار وبين نور الاول الذى حصل منه ، ليس الا بالكمال والنقص .

وقال ايضاً: وكلّها متشاركة فى الحقيقة النوريّة ، كما عرفت. والتفاوت بينهما بالكمال والنقص. وينتهى النقص، فى الحقيقةالنوريّة، الى مالايقوم بنفسه، بل يكون هيئته فى غيره. كالانوارالعارضة. هذا كلامه.

وكلام الشارح العلامة في اول فصل عقده الشيخ الاشراق لهذا المطلب، قبل مانقلنا

من قوله والنوركله فى نفسه لا يختلف ، الخ ، فى ان اختلاف الانوار المجردة العقلية ، هو بالكمال والنقص، لا بالنوع ، على ماذهب اليه المشاؤن، مستدلين عليه بانها ، لوكانت من نوع واحد ، لما كان كون البعض علة لبعض اولى من العكس ، لاستوائها فى الحقيقة النورية. واذا كان كذلك ، فلو تخصص البعض بالعلية دون الآخر، كان ذلك ترجيحا من غير مرجح، وهو محال. والجواب عنه ان ذلك انها يلزم عند اتفاق الانوار فى النوع ، وفى رتبة الوجود ، وهى الكمال والنقص. واما مع اختلافها فى مراتب الوجود ، فكلا، لوجود الناقص ، دون العكس . وليس ذلك ترجيحاً بلامرجح . وقال : هذه المسألة من لوجود الناقص ، دون العكس . وليس ذلك ترجيحاً بلامرجح . وقال : هذه المسألة من اعظم المباحث الحكية ، واشرف مواقع الانظار الالهية . وهذا هو العذر لنا فى اطالة الكلام النقل كلام هذين الحكيمين العظيمين . (سبزوارى ١٨ – ٢٠)

## كالنورالحسى ٥٤/٧

يعنى اختلاف وجود ووجود كاختلاف نورحسى ونورحسى ، ليس اختلافاً نوعياً بحيث يكون هذا الوجود والنورنوعاً، وذلك الوجود والنورنوعاً آخر. بل كلها مندرجة تحت حقيقة واحدة ، وانما الاختلاف بينها بالتشكيك . وهذا اشارة الى ما اختاره شيخ الاشراق فى حكمته . (آملي ٦٨)

## هو ايضاً طبيعة مشككة ٧/٥٤

عند شيخ الاشراقيين، إلا أن بينها فرق عندالمصنّف، حيث إن الوجود ممايتفاوت بالذات والنور الحسى بالعرض. (هيدجي١٠٤)

## ليس اختلافاً نوعياً ٩/٥٤

خلافاً للمشائين ؛ فانهم يقولون بان الاختلاف بين الأنوارنوعي . واستدلوا له بوجهين .

الاول ان الاختلاف لو لم يكن نوعياً ، لزم التشكيك في المهيّة ، ويكون مهيّة

النور فى النور الشديد شديدة ، وفى الضعيف ضعيفة . والشيخ الاشراقى يذعن التشكيك فى المهية ، والحق مع المشائين . وهذا ايضاً هو الوجه فى مخالفة المصنف مع الشيخ الاشراقى بذهابه الى كون التشكيك فى النورالحسى عرضياً أى بعرض الوجود ، وأما من حيث مهيته ، فلاتشكيك فيه بالذات .

والثانى انه لوكانت الانوار من نوع واحد ، لم يصح ان يكون بعض منها علّة لبعض آخر ، لأن عليته لبعض آخر ليس اولى من العكس مع استواء الجميع فى الحقيقة النوريّة... فيكون تخصص بعض بالعلية وبعض بالمعلولية ترجيحاً من غيرمرجح.

اجاب[المصنف] عنه[في شرح حكمةالاشراق] بان« ذلك انماكان يلزم عنداتفاق الأنوار في النوع وفي رتبة الوجود، وهي الكمال والنقص. أما مع اختلافها في مراتب الوجود فلا ، لجواز ان يكون كمال البعض يقتضي العلية ، ونقصان الآخر المعلولية؛ فان النورالتام علمة لوجود الناقص دون العكس. وليس ذلك ترجيحاً بلامرجح. »

اقول في جوابه: هذا اشارة ايضاً الى ان التشكيك بينها [أى بين الانوار] يرجع الى التشكيك في الوجود ، حيث يقول بان ذلك يلزم عند اتفاق الانوار في النوع وفي رتبة الوجود ، يعنى ، اذا اتفقت الانوار في النوع واختلفت في رتبة الوجود ، لايلزم الترجيح من غير مرجح . ومن المعلوم ان الاختلاف في رتبة الوجود مستند الى الوجود بالذات ، وهولا يلائم مع القول باصالة المهية التي يقولها الشيخ الاشراقي . فهذا الجواب لايتم على مسلكه . (آملي ٦٨-٦٩)

#### الا للمرتبة الخاصة ١٢/٥٤

الضعف والشدة تارة يقاس بالنسبة الى اصل النور ، واخرى بالقياس الى المرتبة الضعيفة والشدّيدة .

فبالقياس الى أصل النور، ليس شئ منها قادحاً فى أصله ، ولا شرطاً ، ولاجزء مقوماً اصلاً ؛ بل الضعيف والمتوسط والشديد مشتركات فى أصل النورية.

وبالقياس الى المرتبة الضعيفة والشديدة ، فالضعف عين المرتبة الضعيفة، والشدة

عين المرتبة الشديدة ، لاجزء ولاعارض... فيكون نفس تلك المرتبة كالزمان المتقدم ، فان التقدم ، أو أنه مركب من زمان وتقدم ؛ بل أنه زمان هوبنفسه عين التقدم. (آملي ٧٠)

## بمعنى ما ليس بخارج ١٢/٥٤

يعنى أن القوة والشدة والتوسط مقوّمة للمرتبة الخاصّة بهذا المعنى لكونه أعمّ من أن يكون عيناً أو جزء ، لا المقوّم بمعنى الجزء كالجنسوالفصل. (هيدجي ١٠٤) والضعف عدمي ١٧/٥٤

فيه دفع لمّا قديتوهم انّه كيف يكون الوجود على هذا المذهب حقيقة واحدة ، والضعف والشدّة متباينان ، وكذا النقص والكمال: والجواب ان الضعف، وكذا النقص، قد يطلق ويراد به نفس الوجود الضعيف الذي علىحد مخصوص، وله السنخيّة مع الشديد والكامل ، لاالمباينة . وقد يطلق ويراد به المعنى العدمى ، وله مباينة معها ، لكنّه غير داخل في الوجود ، لانّه ننى محض على ان الوجود بسيط . (سبزوارى ٢٠)

## لأنها عدم ١٨/٥٤

أى الظلمة عدم لايحاذيها شي . فكيف يكون لهما خلط بالنور ، وإنكان ذلك النورأضعف مراتبه ؟ فهو بسيط كما أن الشعاع القوى بسيط . وكذا الحركة ، فإن البطيئة منها أيضاً هيئة بسيطة لم يتخلل فيها سكون. فإن السكون عدم الحركة عما شأنه أن يكون متحركاً. فهى طور منها ، كما أن حركة الفلك طور آخر منها ، ولا شوب سكون فيها . وهكذا حال الأنوار الحقيقية . (هيدجي ١٠٥)

#### كالحركة البطيئة ١٩/٥٤

خلافاً لجمهور المتكلمين حيث يقولون إن الحركة البطيئة تخلل سكناتها أكثر من السكنات المتخللة فى السريعة ، لأنهم أنكروا المتتصل، وقالوا بالجزء. (هيدجى ١٠٥) ليس مقوماً ٢٠/٥٤

بمعنى الجزء . (هيدجي ١٠٥)

## ولا عارضاً ٢١/٥٤

يعنى أن التقدم لا يكون أمراً خارجاً عن وجود المتقدم عارضاً عليه ، وإلا هو [اىالمتقدم] مع قطع النظر عنعارضه غير متقدم، فيكون مع قطع النظر عنعارضه جائز التأخر، وهو محال ، لأن جواز تأخره مستلزم لجواز الانقلاب...

قال صدرالمتألهين « وقوع كل وجود فى مقام من المقامات مقوم له لايتصور زواله عنه مع بقائه فى نفسه» . (آملي٧١)

#### جواز الانقلاب ٢١/٥٤ -٢٢

مثلاً، لوكان التقدم للوجود عارضاً كالتقدم للعقل الاوّل، لكان جائز التأخر لمكان المعروضية. واذا كان جائز التأخر، كان جائز الانقلاب، كانقلابه الى العقل الثانى، وهو بديهى البطلان. (هيدجي ١٠٥)

## وان لم يعتبر في اصل الحقيقة ٢٢/٥٤

و إلا، لم يكن لغير الوجود الشديد المتقدم تحقق، اذ الحقيقة لاتتحقق إلا مع مااعتبر فيها ، والفرض اعتبارهما في أصل حقيقة الوجود. (هيدجي١٠٥)

#### وجميعها بما هي وجود ١/٥٥

هذا الى المتن اشارة الى التوحيد الخاصى ، وانه الوحدة فى الكثرة ، والكثرة فى الوحدة ، وان تفاوت المراتب لاينثلم به الوحدة ، والى دفع مايتوهم من المحدودية ، اذا كان الذات الاقدس مرتبة فوق التهام ، والوجود الاحدى ، الذى لااسم ولارسم له ، كما ظنة بعض المتصوفة ، وذلك للسنخية التي بين المراتب ، فانها من حقيقة واحدة مشكتكه كأفراد من نوع واحد وان لم يكن حقيقة . الوجود نوعاً ، فضلاً عن ان يكون له افراد. نعم لها مراتب متميزة ، لعينية الوجود والوحدة والتشخص . وكيف ينثلم الوحدة الحقة ؟ وكل الكمالات الاو[۱] لى والثوانى فى كل تال على النحو الاتم فى متلوه ، وبالعكس من المتلو فى التالى على النحو الاضعف . فهى كالحد والمحدود . وكيف تحدد الذات الاحدية ، والوجود المنبسط ظهوره وكلمته ؟ وظهور الشي وكلمته لايباينه .

والعلّية هي التشأن. فعادالوجود طرّاً الى اقليم الله، والنور الى صقع الله تعالى \_ «الله نور السموات والارض». (سبزوارى ٢٠)

كلمة «جميعها »مبتدأ ، وقوله « ترجع الى اصل واحد » خبره. (آملى٧١) غرضه دفع توهم أن الوجود ، اذا كان له المراتب المختلفة ، لم يكن واحداً، بل كثيراً. (هيدجي١٠٥)

لابملاحظة كل مرتبة مرتبة ، بل بلحاظ أصل الوجود وحقيقته فى مقابل العدم كلاحظة أشعة ذات مراتب مختلفة ، لكن لامن حيث مراتبها ، بل من حيث انها أشعة فى مقابل الظلمة البحتة. ومعلوم انها بهذه الملاحظة واحدة. (آملي ٧١)

## بما هي مشتركات في مفهوم الوجود ٥٥/١-٢

ان مفهومالوجود واحد، وجميع هذه المراتب منحيث اشتراكها فى مفهومهواحد، لان التفاوت بينها بالوجود. (آملي ۷۲)

#### وبما هي شيء ٢/٥٥

كما يأتى فى المعـاد الروحانى . و « لفظ ما » فى هذا الموضع مبهم ، ما بعده بيانه . (سبزوارى٢٠)

لان كثرة الشيء على وجه تنافى وحدته انما تحصل بتخلل ماسواه فيه حتى يجزّيه ويقطّعه الى شيء شيء . . . قال المصنف في المقصد السادس في المعاد الروحاني :

« وما له تكثر قد حصلا ففيه ماسواه قد تخللا».

لكن ليس غير الوجود شئ يتخلل بين الوجود حتى يجعله وجوداً ووجوداً، لعدم غير له؛ لان غيره إما المهيئة وإما العدم. أما العدم فهو لا شئ محض، وليس بشئ حتى يتخلل بينه. وأما المهيئة فهى من حيث هى مهيئة معدومة، وبالوجود تصير موجودة. (آملى ٧٢)

#### شيئية الوجود 7/00

فإن ما به الامتياز فى الشديد، وهو الشدة ، عين مابه الاشتراك، وهوالوجود . (هيدجي ١٠٦)

#### لبساطته ٥٥/٣

كما فى الواحد لابشرط ، فانه ما به الاشتراك فى الاعداد ، وما به الامتياز فيها . فالستة مشتركة مع العشرة فى الواحد لابشرط ، وممتازة عنها باربعة ، وهى ليست الا الواحد لابشرط ، اذ قوام جميع الاعداد بالواحد . وكالخط الطويل متفق مع الخط القصير ، فى الامتداد الطولى ، وممتاز عنه بقدر زائد عليه . وهو أيضاً ليس الا الامتداد الطولى . ونظائره كثيرة .

واما فى شيئية المهية ، فاحدهما غير الاخر، لان ما به الاشتراك هوالجنس مثلاً، وما به الامتياز هوالفصل. ولا شي من الجنس بفصل. نعم هيلهنا ايضاً مابه الاشتراك عين ما به الامتياز ، بحسب الوجود ، اذ وجودهما واحد سيها فى البسائط الخارجية . واذا كان اثر الوجود فى غيره هكذا ، فما ظنك به فى نفسه؟ (سبزوارى٢١)

## لا في شيئية المهية ٢/٥٥

فإن مابه الامتياز فى شيئية الماهية ، وهوالفصل، غير ما به الاشتراك ، وهوالجنس. (هيدجي، ١٠٦)

فان امتياز مهية عن مهية إما بتمام الذات ، مثل الاجناس العالية ، بلا ان يكون بينها ما به اشتراك ذاتى اصلاً إلا فى أمر عرضى خارج عن ذاتها البسيطة ، وإما امتيازهما بجزء من الذات واشتراكها بجزء آخر منها، وذلك كالانواع المندرجة تحت جنس واحد، كالانسان والفرس. (آملي ٧٣)

## وبما ان هذه الكثرة من حيث الشدة ٥٥/٣-٤

في الوجود، كالنور الحسي، كثرتان: احداهما من حيث الكمال والنقص الجامع بين

انحاء الست من الاختلاف التشكيكي؛ وهو كثرة ذاتية ، وتسمى بالكثرة النورية. وهذه هى الكثرة التي كلما كانت أوفر، كانت فى الوحدة أوغر... واذا بلغت هذه الكثرة الى منتهاها ترجع الى الوحدة. وثانيتها الكثرة التى تحصل لها بالقياس الى مهية مهية ، وهى كثرة ظلمانية، أى ناشية من القوابل ، منافية للوحدة. لكنها عرضية ، ولمكان عرضيتها لاتنثلم بها الوحدة الذاتية التي هي الوحدة الحقيقية. (آملي ٧٣)

#### تؤكّد الوحدة ٥٥/٤

لانها من السعة والحيطة. فكلمّا كانت الفعليّات اكثر، كانت الوحدة اوفر، اذ السلب اعوز وافقد. ثم المراتب الطوليّة، كلمّا هو في التالى منها، فني المتلوّ بنحواعلي.

وبالجملة للوجود كثرتان: احدهما انه مقدم ومؤخر، وشديدوضعيف ، وتام وفوق التهام ، وناقص مستكف وغير مستكف. وعرفت معنى النقص والضعف. فهذا كثرة نورية. وفي الحقيقة وحدة جمعية ، بل وحدة حقة حقيقية. وحدسك الصائب يكني مؤنة ان تعلم انه أين الوحدة الحقة الظلية التي في الانسان الكامل ظل الله ، صاحب النفس الكلية الالهية ، والجوهرة اللاهوتية ، من الوحدة العددية ، كما في الماء الواحد أو النقطة الواحدة.

والاخرى انه انسان وفرس وبقر وبياض وسواد وغيرها . وهذا كثرة ظلمانية ، يوصف الوجود بها بالعرض ، من حيث الاضافة الى المهيّات ، وياخذه التباين والضدّية والنّدية ونحوها بالعرض، وياخذ المهيّة بالذات. (سبزواري٢١)

## وان لم تكن الكثرة...كذلك ٥٥/٥

أى تؤكّد الوحدة. (هيدجي ٢٠٦)

## والوجود عند طائفة مشائبة ٥٥/٧

قد عرفت وجه قولهم بالتباين ، وانه باعتبارالعليّة والمعلوليّة . وعرفت انه يكنى التفاوت بالكمال والنقص. فاعرف انه لايرضى بالقول بالتباين، من استشرق قلبه بالحكمة المتعالية ، اذ لو تباينت الوجودات بذواتها – وهي بسيطة لاتركيب فيها من الاجزاء

الخارجية ولا الذهنية ، فلاجهة وحدة فيها . لان تمام ذاتها جهة الامتياز – لم تنحل شبهة ابن كمونه . لانه اذا كانت الوجودات المرتبة بالعلية والمعلولية كذلك ، فليجز وجودان متكافئان كذلك، هما واجبان ، لان الوجوب شدة الوجود . فلايلزم التركيب مما به الامتياز فيها . ولم يكن الوجودات الخاصة آيات الله . ولم يصح القاعدة البديهية القائلة ان «معطى الشئ ليس فاقداً له » ، ولا ان «وجود العلة حد تام لوجود المعلول» و «وجود المعلول حد ناقص لوجودها»، كما قاله بعض اساطين الحكمة . ولم يصح القاعدة المبرهنة المتفق عليها بين الحكماء والمتكلمين ان «العلم بالعلة مستلزم للعلم بالمعلول » . وكيف يكون العلم بالمباين بالذات مستلزماً للعلم بالمباين الاخر ؟ وهل يكون العلم بالوجود مستلزماً للعلم بالعباين الاخر ؟ وهل يكون العلم بالوجود مستلزما للعلم بالعدم ؟ وكذا النوروالظلمة ؛ والعلم والجهل البسيط ، والقدرة والعجز ، ونظائرها الى غير ذلك ، من مفاسد هذا القول . ولما كان ظاهره فاسداً ، والعروارى ٢١ كان ظاهره فاسداً ، واله صدر المتألمين ، قدس سرة ، في اول الشواهد بان مرادهم التباين بالعرض للمهيات . (سبزوارى ٢١ كان)

#### حقائق تباینت ٥٥/٧

لما عرفت مما استدلوا له بانه لو لم تكن كذلك ، وكانت حقيقة الوجود حقيقة واحدة ، لما كان وجود فى كونه علة لوجود أولى من كونه معلولا ، فلزم فى علية وجود لوجود الترجيح من غير مرجح . ولذا يجب ان تكون الوجودات حقائق متباينة . وقد مر الجواب عن هذا بانه يكنى فى الخروج عن الترجيح من غير مرجح التفاوت التشكيكى فى الحقيقة الواحدة بالكمال والنقص الجامع بين انواعه الست. (آملى ٧٤)

## بتمام ذواتها البسيطة ٥٥/٨

التباين أى اختلاف وجود عن وجود بتمام ذاتهما البسيطة نظير ما قالوا فى اختلاف الأجناس العالية بعضها عن بعض، حيث ان الجوهر الجنسى يباين الكم الجنسى فى تمام ذاته، اذ ليس ذاته كل ولها جزء، لكى يكون اختلافه مع الكم الجنسى فى بعض الذات، والا يكون مركباً من جنس وفصل، وهومناف لكونه جنس الأجناس...

فالاجناس العالية كلها حقائق بسيطة ، وفى عين بساطتها يختلف بعضها عن بعض آخر. وليس اختلافها هذا الا فى تمام ذاتها البسيطة. واختلاف وجود مع وجود عندالمشائين يكون كذلك. (آملي ٧٤—٧٥)

#### لابالفصول ٥٥/٨

اذ لوكانكذلك ، لكان الوجود المطلق، أعنى مفهوم الوجود ، جنساً لها، فتصير الوجودات انواعاً متباينة فى بعض الذات ، وكلواحد منها مركب من جنس، هو الوجود المطلق ، و فصل مميز، وهومستلزم للتركيب ، مع ان الوجود بسيط لاتركيب فيه اصلاً. (آملي ٧٥)

#### ولا بالمصنفات والمشخصات ٥/٥٥

لانه لوكانكذلك، لكانت الوجودات اصنافاً أو اشخاصاً لمطلق الوجود، ويكون الوجود المطلق نوعاً لها، مع ان الوجود لا يكون نوعاً لانه لوكان نوعاً لاحتاج في تخصصه بكل فرد الى تشخص زائد لا شتراك طبيعته بين كثيرين، والمشخص لا يكون مقوماً لمعنى النوع، أى داخلاً في حقيقته ومهيته، بل هو عرضى بالنسبة الى النوع كالفصل بالقياس الى الجنس، بل يحصل وجوده، فيلزم ان يكون حقيقة الوجود متحصلة بمشخص مفرد لها، وهو محال، والايلزم قلب المقسم مقوماً. (آملى ٧٥)

### المطلق عرضي ٩/٥٥

لأن الذاتى هو لا يختلف فى الأعيان والأذهان، وما فى الأذهان نفس ما هو فى الأعيان. والموجود، لما كانت حقيقته نفس كونه فى الأعيان، يمتنع أن يكون فى الأذهان. وإلا، لزم انقلاب الحقيقة عما كانت. فكل ما يرسم من الوجود، فى النفس ويعرض له الكلية والعموم فهو ليس حقيقة الوجود، حتى يكون جنساً أو نوعاً، بل وجهاً من وجوهه. فليس عمومه عموم معنى الجنس، بل عموم أمر لازم انتزاعى. (هيدجي ١٠٧)

يعنى ان الوجود المطلق عرضى لازم للوجودات الحناصة، من قبيل عرضى الحنارج المحمول، اى ينتزع نفسذوات الوجودات الحناصة البسيطة، كالامكان المنتزع عن نفسذوات

الممكنات. وهذا، اعنى عرضى الخارج المحمول، يسمى بذاتى باب البرهان، فى مقابل ذاتى باب الايساغوجى ماليس بخارج عن حقيقة الشئ ، سواء كان نفس الشئ أو جزءه. (آملى ٧٥-٧٦)

## بمعنى أنه خارج محمول ٥٥/١٠

توضيحه أنه قد يطلق «الذاتى» ويراد بهما ليس بخارج عن الذات، سواء كان عينها أم جزء منها ، كما فى كتاب ايساغوجى، أى الكليات الحنمس . وقد يطلق على الشي بلا انضمام أمراليه، بأن يكون الشي كافياً لصدقه عليه بنفس ذاته بلاانضام جهة أوملاحظة حيثية أخرى غير ذانه ، كما فى كتاب البرهان .

والثانى أعم من الأول لاطلاقه على المعنى العرضى المنتزع من نفس ذات الشئ أيضاً .... فإنه يفهم وينتزع عن نفس ذات الموضوع ويحمل عليه من دون اعتبار حيثية خارجة عنها ، بل مجر د ذات الموضوع حيثية انتزاع المحمول، كحمل «الشئ » على الأشياء الخاصة ، وحمل و العرض على الكم والكيف وغيرهما، و «الممكن » على الماهيات الامكانية و «الزوجية » على الاربعة ؛ فإن ذوات هذه الموضوعات كافية لصدق تلك المحمولات عليها بلاجهة أخرى ، فهى مستحقة لحملها في ذواتها. (هيدجي١٠٧ -١٠٨)

### عرضي بمعنى المحمول بالضميمة ٥٠/٥٥

المحمول بالضميمة... لابدّ من اتّصاف الموضوع وانضهامه بحيثية أخرى، هى صفة قائمة به ، كالحكم على الانسان بالأبيضية ، فان الأبيض لا يحمل على الانسان إلا بعد انضهام البياض به ، ولا يكون الانسان محكياً عنه بذاته ، بل مع ملاحظة انضهامه بالبياض. (هيدجى١٠٧)

هوالذى يعرض الشي لا باعتبارنفس ذاته ، بل باعتبار انضياف أمر زائد على الذات، كالابيض ، فانه لا يحمل على الجسم مثلاً الا بعد انضياف البياض الذى هو خارج عن حقيقته الى حقيقته . (آملي ٧٦)

#### لكان الواحد كثيراً ٥٥/١٤

لأن المفهوم عنوان المصداق، وهوهو بوجه. واذا اختلف المصاديق والمعنونات، والمعنونات، والمعنونات، والمعنوان واحد، لزم أن يتحد الواحد معالكثير. وهو بديهى البطلان. (هيدجي١٠٨) تلك الجهات الكثيرة المتكثرة ١٦/٥٥

ان صدق عنوان كلى كالانسان على معنون بذلك العنوان ومصداق له، هو بان تتشكل قضية حملية بجعل المعنون موضوعاً لها والعنوان محمولاً. فيحمل الكلى على مصداقه بالحمل الشائع الصناعى المعتبر فيه اتحاد الموضوع والمحمول وجوداً وتغايرهما مفهوماً ومهية، مثل « زيد انسان » و «عمرو انسان » و «بكر انسان ».

واذا حمل المفهوم الواحد على الكثيرين، فلا يخلو ان يكون بين هؤلاء الكثيرين قدرجامع، كما في زيد وعمرو و بكر، حيث انكلواحد مركب من جهة انسانية وخصوصية زيدية أو عمروية أو بكرية. فحينئذ يصح الحمل، ويتحقق الاتحاد، أى اتحاد المحمول الواحد مع الموضوع وجوداً. والمصحت للحمل هوالجهة الانسانية الموجودة في زيد وعمرو وبكر؛ وأما خصوصية زيد أو عمرو، فهي ليست انساناً، بل هي خصوصية ضمت الما الانسان، فصار الانسان بها زيداً أو عمرواً. وبالحقيقة الموضوع في «زيد انسان» هوجهة الانسانية التي في زيد، لازيد بتمامه وكماله من انسانيته وخصوصية زيديته. كيف، ولوكانت خصوصية زيديته انساناً، لم يكن عمرو انساناً لانه فاقد للخصوصية الزيدية. نعم الموضوع في القضية هو زيد، ولكن المصحح لحمل الانسان عليه هو جهة الانسانية المشتركة بينه وبين عمرو وغيره. (آملي ٧٧—٧٧)

### الواحد الجنسي ١٨/٥٥

الواحد الجنسي كالحيوان ، فانهواحد ، ولكنه واحد جنسي . والواحد اخذ صفة له من حيث نفسه.

والواحد بالجنس هوالأمور المتعددة المشتركة فى جنسواحد، كالانسان والفرس، فانها واحد فى الجنس، فالواحد صفة لجنسها، والافها متعدد. فالواحد الجنسى ، اعنى الحيوان الواحد ، متحد مع الأنواع الكثيرة ، كالانسان والفرس. (آملي٧٩)

الواحد النوعي ١٨/٥٥

كالانسان ، وهو عين زيد وعمرو وغيرهما. (هيدجي١٠٨)

فرق بین ان یکون ۱۸/۵۵ –۱۹

بعبارة أخرى، فرق بينصدق شئ على آخروكونه إياه. فإن الانسان يصدق عليه أنه حيوان، وليس نفسه هوالحيوان، اذ الانسان، من حيث هو انسان، انسان لاغير، فلا يصدق عليه مفهوم آخرغيرذاته. وهكذا زيد انسان، وبما هوزيد ليس بانسان، ضرورة ان كل شئ في نفسه ليس إلا نفسه. (هيدجي ١٠٩)

ان كون الواحد تحته الكثير هو بصدق شي واحد على اشياء متعددة، مثل الانسان الواحد الذي هو واحد نوعى الصادق على زيد وعمرو وبكر الذين هم الكثيرين بالعدد . وكون الواحد عين الكثير هو بكون شي بعينه شيئاً آخر . فالانسان مثلاً يصدق عليه انه حيوان من حيث كونه نوعاً مندرجاً تحته ، وليس نفسه هوالحيوان . كيف . . . والشي هوهو لاهو وغيره . فالانسان من حيث هوانسان انسان ، لاغير ، ولايصدق عليه مفهوم آخرغير ذاته هذا . (آملي ٧٩—٨٠)

## تحته الكثير ١٩/٥٥

لأن جهة الوحدة متقدّمة، وجهة الكثرة متأخّرة، لتقدّم المعروض، وتأخّر العارض وكيف يكون الواحد النوعي عين الكثير العددى ، ولم يكن قط الواحد النوعي عين الواحد بالنوع ؟ وقس عليه . وسيأتى في موضعه . (سبزواري٢٢)

من هذا القبيل ١٩/٥٥

أى تحته الكثير . (هيدجي ١٠٩)

هىالعوارض ٥٥/٢٢

وهي هنا الاجانب والغراثب عن الحقيقة. (سبزواري٢٢)

## وأيضاً لو انتزع مفهوم واحد من المتخالفات ١/٥٦

سيأتى مايتعلق بالمقام فى دفع شبهة ابن كمونة. (هيدجي١٠٩)

لو انتزع عن خصوصيّة زيد وخصوصية عمرو معنى واحد مثل الانسانيّة مثلاً". (آملي٨٧)

## على تقدير وجود على حدة ٢/٥٦

سوى وجود كل واحدة واحدة ، كما قيل إن لهيئة الاجتماع العارضة للعشرة ، مثلاً ، وجود غير وجود ات آحادها. فعلى فرض التسليم ، يلزم أن يكون الواحد عين الكثير. وقد قلنا إنه باطل بالضرورة ، اذ الكثرة باقية بحالها ، سيّما المجموع بمعنى الآحاد بالأسر، فإن كثرته ظاهرة. (هيدجي ١٠٩)

#### عين الكثير ٤/٥٦

اذ المجموع هنا الآحاد بالاسر، وكثرته ظاهرة. (سبزواری ۲۲)

## ثم کیف یکون ۲۵/۵

دليل آخر لابطال مذهب الخصم ، ذكره قبل اتمام الدليل السابق ، اذ قوله: «وان كانت الخصوصيات ملغاة» من تتمة الدليل السابق. فهذا الكلام وقع فى البين. (هيدجي ١٠٩) لاتفاوت بين المهية والحقيقة ٥/٥٦

الفرق بين المهية والحقيقة بالعموم من وجه . ومادة الاجتماع هي المهية الموجودة في الحارج، فانها مهيئة ، كما هو واضح ، وحقيقة ، لان الحقيقة عبارة عن الشئ بوصف الموجودية في الحارج... ومادة افتراق المهيئة عن الحقيقة هي المهية الموجودة في الذهن أو المهيئة من حيث هي هي . ومادة افتراق الحقيقة عن المهية هي حقيقة الوجود وواقعه ، بناء على أصالة الوجود ، حيث انها موجودة في الحارج ومتحققة فيه ، لكنها ليست مهية ، بل هي حقيقة الوجود. (آملي ٨٣)

#### كالمهية لحقيقته ٥/٥٦

لانه حكاية عن ذاته ، لاعن عارضه . فنسبة مفهومالوجود الىحقيقة نسبةالانسانيّة

الى الانسان، أى مفهوم الانسان الى الانسان الحارجي. فمفهومالوجود من اللوازم المنتزعة من حاق ذات الملزوم. (سبزوارى٢٢–٢٣)

اذ ذلك المفهوم عرض ينتزع عن حاق ذات الوجود. والعرض المنتزع من ذات الشيئ لايكون في تعريف الشيئ أقل من ذاتياته ، كما قال الشيخ الرئيس. فمفهوم الوجود لكونه كذلك كالماهية لحقيقته في افادة تعريفها. فوحدته لاتجامع تباين الحقيقة وتعددها. (هيدجي ١١٠)

انتزاع مفهوم الوجود عنالوجودات الخاصة المتخالفة بذواتها ، على قول المشاثين، يكون من قبيل انتزاع الانسانية عن الانسان ، فإنه لايحتاج فى انتزاع مفهوم الوجود عنها الى اعتبار شئ آخرمعها يغايرها.

لكن مفهوم الوجود ليس مهية للوجودات ، لما عرفت من أنه مفهوم ، لامهيّة . فيكون نسبة مفهوم الوجود الى مصاديقه كنسبة المهيّة الى مصاديقها. فلذا قال كالمهية »، لا إنه مهيّة .

وحينئذ نقول: اذا كان انتزاع مفهوم واحد عن المتخالفات بما هي متخالفات جائزاً، لزم ان يكون لحقائق متخالفة ، وهي الوجودات الخاصة ، مهية واحدة ، وهي مفهوم الوجود لما عرفت من ان مفهوم الوجود بالقياس الى حقيقته كالمهية بالنسبة الى مصاديقها. (آملي ٨٤)

## على زعم المحقق الدواني ٢٥/٥٦

انمــا اسند نسبة هذا المذهب الى ذوق التأله الى زعم المحقق الدوانى لمـا ستعرف فى ابطال هذا المذهب من انه بعيد عن ذوق المتألهين. (آملي ٨٥)

## ذوق التأله ١٢/٥٦

الذوق مصدر بمعنى « چشيدن » . واصطلح اهل البيان فى اطلاقه على قوة بها يدرك الانسان لطائف الكلام ووجوه محاسنه الخفية . وفى اصطلاح اهل المعرفة هو اول درجة

شهود الحق. ويطلقون على اوسط مقام الشهودكلمة والشرب » ، واذا بلغ النهاية سمى «رياً ». (آملي ٨٥)

## أى للوجود أفراد حقيقية ١٥/٥٦

هذا مذهب القائلين باعتبارية الوجود من المتكلمين ، فهم يزعمون بانه ليس للوجود فرد حقيق اصلاً ، لا افراد متخالفة بالذات، كما كان يزعمه المشائون، ولا مختلفة بالمراتب كما كان على طريقة الفهلويين . بل ليس الامفهوم الوجود الذى هو أمر ذهنى وحصصه التى هى عبارة عن اضافة ذاك المفهوم الى مهية مهية بحيث تكون الاضافة كالمعنى الحرفى داخلة والمضاف اليه خارجاً. وهذه الحصص أيضاً ليست الافى الذهن .

فنى الخارج ليس من الوجود عين ولا أثر. بل المتأصل فى الخارج ليس الا المهيات التى ينتزع منها مفهوم الوجود، الا أن المهية الواجبة مجهولة الكنه، وهى التى ينتزع من نفس ذاتها مفهوم الوجود بلااعتبار شئ آخر مغاير لها. وهذا معنى كونه واجب الوجود عندهم والمهيات المكنة ينتزع عنها الوجود بعد اكتسابها من الجاعل حيثية تسمى عندهم بالحيثية المكتسبة، وهى التي مر في غرر أصالة الوجود. (آملي ٨٦)

## متخالفة بالذات أو بالمراتب ١٥/٥٦

متخالفة بالذات، كما يقوله المشاؤن، أو بالمراتب، كما يقوله الفهلويون. (هيدجي ١١٠) والحصص الذهنية ١٨/٥٦

قيد « الذهنية » هنا و «فى الحارج » فى المشبه به ، اشارة الى ان التشبيه فى مجرّ دالتوافق، لا فى الحارجيّة. لان ّ الحصص اعتباريّة ، والبياض خارجى. ولكث ان تجعل «الحارج » قيد المضاف اليه ، وتريد به البياض » حصصه الذهنيّة. (سبزوارى٢٣)

مبتدأ ، خبره قوله «كبياض الثلج» .

هذا من باب تشبيه المعقول بالمحسوس، إن اعتبر « في الخارج » قيداً للمشبّ به، أي: الحصص في الذهن كبياض الثلج وغيره في الخارج، لأن البياض خارجي والحصص اعتبارية.

ولك أن تعتبره قيداً للمضاف اليه أعنى الثلج، وتريد بالبياض حصصه الذهنية، كما صرّح [اى المصنف] به في الحاشية. (هيدجي ١١٠)

## كبياض هذا الثلج وذاك وذلك في الخارج ١٨/٥٦

قال[المصنف] في الحاشية: يصح جعل «في الخارج» ظرفاً للمضاف، أعنى قوله «كبياض» الذي أضيف الى قوله «هذا الثلج»، وجعله ظرفاً للمضاف اليه، أعنى قوله «هذا الثلج». فعلى الأول، فيكون تشبيه الحصص الذهنية، وهي حصص الوجود، بالحصص الخارجية، اعنى بياض هذا الثلج و ذاك من قبيل تشبيه المعقول بالمحسوس. وعلى الثانى، فيكون المشبه والمشبه به كلاهما ذهنياً من قبيل تشبيه المعقول بالمعقول. (آملي ٨٦-٨٧) ذاك وذلك م 1٨/٥٦

كلاهما معطوفان على « هذا ». (هيدجي ١١٠)

## حيث انها متماثلة متفقة في اللوازم ١٥/٥٦ –١٩

أى البياضات. (هيدجي١١٠)

هذا بيان لوجه الشبه. يعنى كما أن بياض هذا الثلج وذاك متماثل متفق فى اللوازم، كذلك وجود هذه المهيّة وتلك متماثلة متفقة فى اللوازم. وانما الفرق بينهما ان البياض أمر موجود فى الخارج، وأما الوجود فهو أمر ذهنى اعتبارى. (آملي ۸۷)

## والأفراد الخارجية ١٩/٥٦

مبتدأ ، خبره قوله «كالأجناس العالية »؛كذلك قوله « والمراتب الخارجية »خبره قوله «كراتب الأنوار » أى الحسية .

قوله: (المتفاوتة »، أى بالنقص والكمال، والمتحدة بالذات. (هيدجي ١١٠-١١١) كمراتب الانوار ٢٠/٥٦-٢١

أى، الاشعة الشمسية والقمرية والسرجية والاظلة. (سبزواري٣٧)

## المذهب المنسوب الى ذوق المتألهين ٢٢/٥٦

للتوحيد مراتب اربع: (١) توحيد العوام (التوحيد العاميّ) ، (٢) توحيد الخواص

(التوحيد الخاصي) ، توحيد خاص الخاص ، (٤) توحيد اخص الخواص.

(١)يقول بكثرةالوجود والموجود جميعاً ويخصصفرداً منها بالواجب. اكثرالناس في هذا المقام .

(٢) يقول بوحدة الوجود والموجود جميعاً. هذا مذهبالصوفية،وهم على طائفتين:

الأولى على ان للوجود مصداقاً حقيقياً واقعياً، وانه ليس الا واحد؛ وهذا الشيء الواحد يتشأن بشؤون مختلفة ويتطور بأطوار متكثرة ، فنى السهاء سماء وفى الارض ارض وهكذا. وليس له حقيقة اخرى مجرداً عن تلك المجالى. وهذه الكثرة لاتنثلم بوحدته لانها أموراعتبارية. وهذا هو المذهب المنسوب الى جهلة الصوفية .

والثانية ، وهم الأكابر منهم القائلون بان للوجود حقيقة مجرداً عن المجالى ، لكن الوجود بجميعه ، من المجرد عن المجالى وغيره ، واجب. وليست مرتبته الواجبية عندهم مختصة بمرتبة المجرد عن المجالى المعبر عنها بمرتبة بشرط لا ، بل الكل ، من الدرة الى الذرة والقرن الى القدم ، وجود الواجب ، مع كون ماعدى تلك المرتبة البشرط اللائية مفتقرة الى تلك المرتبة ، بل عين الفقر اليها. و[هذا] الفقر [لا] ينافى الوجوب لانه فقر الى نفس الحقيقة . . . [أى] فقر الشيء الى نفسه . وهذا المذهب . . . يظهر من صدر المتألمين ارتضائه في كتبه ، خصوصاً في مبحث العلة والمعلول من الاسفار .

(٣) يقول بوحدة الوجود وكثرة الموجود. هذا المذهب المنسوب الى ذوق التأله. وهوالذى ارتضاه جم غفير من المحققين ، كالمدوانى والداماد ، وكان عليه صدرالمتألهين فى برهة من الزمان . وحاصل هذا القول ان الوجود واحد حقيقى ، لاكثرة فيهما اصلاً ، لابحسب الانواع ، ولابحسب الأفراد ، ولابحسب المراتب ، والموجود متعدد، وهوالمهية. وموجودية الكل بانتسابه الى الوجود ، لابالوجودات الحاصة الامكانية بالامكان الفقرى.

(٤) يقول بوحدةالوجود والموجود جميعاً في عين كثرتها،أى كثرة الوجودوالموجود وهو مذهب صدرالمتألهين والعرفاء الشامخين... والفرق بين هذا القول وبينالقول الثالث

المنسوب الىذوق التأله ان القائل بهذا القول [أى(٤)] يقول بتكثرالوجود والموجود معاً، ومعذلك يثبتالوحدة في عين الكثرة.

وقد أوضحه المصنف فى حاشيته على الأسفار بمثال. وهو انه ، اذا كان انسان مقابلاً لمرائى متعددة ، فالانسان متعدد وكذا الانسانية ، لكنها فى عين الكثرة واحد بملاحظة العكسية وعدم الأصلية ، اذ عكس الشيء ، بما هو عكس الشيء ، ليس بشيء على حياله ، بل انما هو آلة للحاظ الشيء . ولوجعل ملحوظاً بالذات ، لم يكن عكساً حاكياً عن الشيء بل حاجباً عنه . فكلما كان نظرك الى العاكس ، تجعل العكوس عنواناتاً وآلاتاً للحاظه . . . فظهورالعاكس كخيط ينظم لآلى العكوس المتفننة ، ويربطها ويجمع شتاتها ويتصالح الأضداد برباطها بخلاف ما اذا كنت محتجباً عن العاكس و وقع نظرك اولاً على العكوس المتخالفة عاهى متخالفة .

فالوجودات ، اذا لاحظتها بما هى مضافة الى الحق سبحانه بالاضافة الاشراقية ، اعنى بعنوان انها اشراقات نوره، لم تكنخالية فى ظهورها عن ظهوره. واذا لاحظتها اموراً مستقلة بذواتها ، كنت جاهلاً بحقائقها، اذ الفقر ذاتى لها.

فالوجود حقيقة واحدة ذات مراتب متضاوتة بالشدة والضعف ونحوهما، وهذا التفاوت لاينافى الوحدة ، لان ما به التفاوت عين مابه الاتفاق... وسمى هذه الكثرة كثرة نورانية ، وكثرة المهيات كثرة ظلمانية. فللوجودات الحناصة الامكانية حقائق، ولكنها اضواء لشمس الحقيقة وروابط محضة ، لاانها اشياء لها الربط. (آملي ۸۷–۹۰)

## بوجه من الوجوه ۱/۵۷

أى ، لاانواع ولاافراد ولامراتب. لان من يقول بالمراتب ، يجعل المرتبة الناقصة معلولاً. والمعلول عند هولاء هوالمهية ، لاصالتها فى التحقق وفى الجعل. (سبزوارى٢٣) القول بالثانى ٥/٥٠

أىالقول بأن للوجود ثانياً.يعنى يلزم عليهم أن يقولوا بأصالةالوجود أيضاً لتصريحهم

بأن واجب الوجود هونفس الوجود المؤكد القائم بذاته، وأن المفهوم العام البديهي المشترك لايصلح لذلك .

واذا كان الواجب تعالى وجوداً حقيقياً ، كان الوجود أصيلاً ، لأن انتفاء الطبيعة بانتفاء جميع الأفراد وتحققها بتحقق فرد ما ، ولامعنى لتأصله فى موضع دون موضع . فلزم عليهم القول بأصلين . وهذا شرك خنى لايرضى به قط ذوق التألّه. (هيدجي١١١)

إن[مذهب ذوق التألّه] لايتم إلا على أصالة المهية ، إذ لوكانت اعتبارية ، لا نتزعت من وجود الواجب ، تعالى عن ذلك ، إذ لا وجود غيره عندهم حتى يجعل منشأ انتزاع المهيات. فلابد أن يقولوا بأصالتها ، كما هم مصرحون بها أيضاً . فيلزم حينئذ أن يكون فى دارالتحقق سنخان ، أحدهما الوجود . . وثانيها المهية بحيث إنها ليست اعتبارية عندهم . (آملي ٩١)

## وان في دارالتحقق سنخين ٦/٥٧

لانا حيث قلنا بالمراتب للوجود ، قلنا مرتبة منه عليّة ، ومرتبة معلول . فنحن فى وحدة الحقيقة فى مندوحة . واما هولاء ، فليقولوا باصلين: الوجود للوجوب ، والمهيّة للامكان ، والوجود نور والمهية ظلمة . فهذا القول لايخلو عن شرك خنى ، كما ان القول باصلين للعالم: النور الحسّى والظلمة المقابلة له ، شرك جلىّ.

ولا يمكنهم القول باعتبارية المهية ، لوجوه . اما اولاً ، فلانة خلاف تصريحاتهم باصالة المهية . واما ثانياً ، فلانها ، اذا كانت اعتبارية انتزاعية ، لابد من منشأ انتزاع لها ، ولامر تبة ناقصة منتزع هي من نقصها ، فلابد ان تنتزع من وجود الواجب تعالى ، ولاحد لوجوده بالبرهان ، وعلى اعترافهم . على انه ، لو انتزعت منه ، كان له مهية بل مهيات . وهذا أيضاً باطل بالبرهان ، وعلى اعترافهم . واما ثالثا ، فلانها ، اذا كانت اعتبارية ، لزم اجتماع المتقابلين في الواحد الشخصي الواجب بالذات ، وهما الوجوب الذاتي والامكان والوحدة والكثرة والعلية والمعلولية ، وغير ذلك . والمتقابلان لا يكفيها الموضوع الاعتبارى ، ولا الحيثية التعليلية ، ان كانت ، بل لابد لها من موضوعين متأصلين ، أوحيثيتين تقييديتين .

واماً اذا كانت المهيّة اصيلة ، أو للوجود مراتب، فلايلزم اجتماع المتقابلين بوجه من الوجوه. (سبزواري٢٣–٢٤)

#### نعتقد ان ذوق التأله ∨ه/∨

هذه الطريقة هي طريقة صدرالمتألهين . فالمضاف اليه عنده هوالوجود، وهوالحق تعالى الذي ذاته بذاته هوالوجود الشديد الغير المتناهي شدة ، والاضافة أيضاً هي الوجود، وهو الوجود المنبسط الذي هو فعله تعالى وفيضه ونوره ووجهه ؛ والمضاف أيضاً هوالوجود، وهو انحاء الوجودات الخاصة التي هي مراتب الوجود المنبسط . . فلايقال بالثاني للوجود (آملي ٩٢)

## هوالوجود ۱/۵۷

أى الوجود المنبسط الانتسابي الاشراق. (هيدجي١١١)

بالمرتبة الغيرالمتناهية ١١/٥٧

وهي المرتبة المضاف اليها. (هيدجي(١١١)

#### التعلقات والروابط ١١/٥٧

ان الممكن الوجود، بناء على اصالة الوجود، ليس الا الوجود، ومعنى امكان الوجود هو الامكان الفقرى فى مقابل غناء الواجب. وهذا بخلاف امكان المهية، فانه بمعنى سلب الضرورة من جانبتى الوجود والعدم. وانما لايكون امكان الوجود مثل امكان المهية لان سلب ضرورة الوجود عن الوجودكسلب ضرورة سلب العدم عنه، كلاهما ممتنع...

فثبوت الوجود للوجود، أي كونه نفسه ضرورى، كما ان سلب العدم عنه أيضاً ضرورى . فامكان الوجود امكان فقرى في مقابل غناء الواجب ؛ ليس غناه امراً عارضاً على نفسه بحيث يكون هوشي والغنى العارض عليه شي آخر، حتى لوجود النظر عن غناه، ولوحظ هومن حيث نفسه ، لم يكن غنياً بل هوفي مرتبة ذاته غنى . . . فالممكن المفتقر اليه فقير في مرتبة ذاته بل عارضاً عليه ، للزم انه ، لوجود النظر عن فقرة العارض عليه ، لم يكن فقرة في مرتبة ذاته بل عارضاً عليه ، للزم انه ، لوجود النظر عن فقرة العارض عليه ، لم يكن فقيراً مع انه فقيرياً.

فالتعلق بالغير مأخوذ فى مرتبة ذات الممكن، فيكون كالجزء من حده، كما ان الغنى بالنسبة الى الواجب كذلك. فالوجودات الامكانية عين التعلق بالمبدء. (آملي٩٣)

## لاانها اشياء لها التعلق ١٢/٥٧

واللا، لزم غنائها فى مرتبة ذاتها. وهو باطل ـــه يا ايها الناس انتم الفقراء الى الله والله هو الغنى »، وهى متقومات فى ذواتها بالوجوب، مثل تقوم المهيّة بعلل قوامها بوجه. (سبزوارى ٢٤)

## قول المتكلمين المذكور ١٣/٥٧

بقوله (من قال: ماكان له سوى الحصص». (هيدجي ١١١)

## بارجاعه الى الأول ١٤/٥٧

لا الارجاع الى القول الأول من كل وجه. فان القائلين به لم يقولوا بالاضافة الاشراقية التي هوالوجود المنبسط، مع أن الأول أيضاً بظاهره باطل. (هيدجي١١١)

# بان یکون مرادهم ۱٤/۵۷

بان یکون الحکم علی المفهوم،من حیث السّرایة الی الحقیقة والحکایة عنهـا (سبزواری۲۶)

### الا في النسب ١٦/٥٧

الحاصلة بينه وبين الماهيات المنسوبة اليه. (هيدجي١١١)

## مع اضافة الى خصوصية ١٨/٥٧

كوجود الانسان حيث إنه حصّة من مفهوم الوجود، وهونفس ذلك المفهوم مع اضافة الى خصوصية. (هيدجي١١٢)

## تصير طرفاً ١٩/٥٧

اذ معنى الحرفى يصير معنى إسمياً بتوجيه الالتفات اليه. (هيدجي١١٢)

## اعنى الحصة الحقيقية ١٩/٥٧

اطلاق، الحصة » هنا من باب صنعة المشاكلة ، وتطبيق عالمي الذهن والخارج . فني الخارج تجلّ وانتساب اشراق ، وفىالذهن حصّة وانتساب مقولى. (سبزوارى ٢٤)

## هى ربط محض ۲۰/۵۷

أى غير مستقلّة فى الموجودية، كالاضافة المقولية فإنهـا غير مستقلّة بالمفهومية . (هيدجى١١٢)

#### حيث لايخلو ٢٠/٥٧

كما أن الحصة لايخلو فىاللحاظ عن المفهوم الكلي. (هيدجي١١٢)

#### بما هوتقيد لابما هوقيد ٢٣/٥٧

« بما هوتقيد » ، أى غير مستقل فى اللحاظ ؛ «لا بما هوقيد » ، أى مستقل فى اللحاظ . (هيدجي ١١٢)

### وقید خارجی ۲۳/۵۷

وهوما اضيف اليه الكلي. (هيدجي١١٢)

#### لانفسية له بهذه الحيثية ٢٥/٥٧

حتى يحكم عليه أنّه هو أو ليس هو . وإنما هو آلة لحاظ الغير بحسب الذهن . (هيدجي١١٢)

يعنى بحيثية انه تقيد، اذ التقيد عبارة عن إضافة الشيُّ الى الشيُّ ، والإضافة بما هي واقع الإضافة معنى حرف غير مستقلة في اللحاظ ، بل هي آلة لملاحظة الغير . فلا نفسية لهـــا من حيث هي اضافة. (آملي ٩٤)

## الشي اي المهية ٢/٥٨

ان «الشئ» يطلق على الوجود وعلى المهيّة ... شيئيّة الوجود باعتبار نفسه، ولكن المهية شيء باعتبار أن وجودها شئ، وإلا فهى من حيث نفسها لاتصدق عليها الشئ. بل هي لاشئ محض، أى أمر اعتبارى. (آملي ٩٤)

### اشارة الى ماهو التحقيق ٣/٥٨

الموجود فى الذهن ، على التحقيق ، هو نفس مهية الشي الذى يتصور . فاذا تصورت زيداً مثلاً ، فهية زيد المتصور هو المتصور ، لاشي آخر من صورته وشبحه أو أى شي يكون غيره . فتلك المهية هي هي بعينها في عالم الماهوية . وإنما الإختلاف بين الخارج والذهن من ناحية الوجود . نعم ، هي باعتبار عين وعيني ، وباعتبار الذهن صورة . فهي تختلف تسميتها ذهناً وخارجاً . وأما بحسب مقوماتها وذاتياتها بمعني ما ليس بخارج عن ذاتها ، فهي هي . (آملي ٩٥)

## تحصل بأنفسها ١٥/٤

أى لابأشباحها. فالاختلاف بينالوجود العينى والذهنى بالوجود، دون الماهية. من ثم قال بعض الفضلاء: الأشياء فى الخارج أعيان، وفى الذهن صور. (هيدجى١١٢) قيام صدورى لاحلولى ٥٥/٥

امًا الصّور الحياليّة، فلان التخيل بانشاء النفس فى عالمها صوراً مجرّدة، تجرّداً برزخيّاً مثاليّاً. واما الصّورالعقليّة: فقيامها بالعقل البسيط صدورى ، كما قال الحكماء: انّ العقل البسيط النّذى هو مقام شامخ من النفس ، خلّلاق للمعقولات التفصيليّة. (سبزوارى ٢٤)

كقيام الفعل بفاعله ، لا قيام المقبول بقابله. بعبارة أخرى الصور قامت بالنفس قياماً عنه ، لا قياماً فيه ، بناء على ماذهب اليه منان النفس خلاق للصور ، فإن الله قد خلق النفس الإنسانية بحيث يكون لها اقتدار على إيجاد صور الأشياء المجردة والمادية ، لأنها من سنخ الملكوت وعالم القدرة . الجمهور على أن التعقل عبارة عن قبول النفس الصور العقلية ، وهو إنفعال ، لافعل . (هيد جي ١٦٣)

القيام الصدورى كقيام المعلول بعلته ، وقيام الفعل بفاعله ، حيث ان العلّـة ليست عجلاً قابليّاً للمعلول ، بل المعلول متقوم بالعلة ، قائم بها قياماً عنه ، أى يكون صادراً عنها،

بحيث لولا العلة لم يكن للمعلول ذاتأصلاً، وانما تذوّته بتعلقه بعلته، بل هونفس التعلق بها. (آملي ٩٥)

## بحر من الزيبق بارد بالطبع ٨/٥٨ - ٩

مرجع القضية... الى شرطية... هكذا: لو وجد فى الخارج بحر من الزيبق فهوعلى تقدير وجوده بارد بالطبع. والمحكوم عليه فى هذه القضية هو نفس البحر من الزيبق، لاصورته ونقشه ولامثاله وما يشابهه ، ضرورة أن نقش البحر من زيبق مما يصح عنه سلب البرودة بالطبع. واذا كان المحكوم عليه هو نفس البحر من الزيبق، وكان ثبوت الشي لشي فرع ثبوت المثبت له ، وكان البحر من الزيبق معدوماً فى الخارج ، فيجب ان يكون موجوداً فى الذهن ، والا لم يصح الحكم عليه بحكم الفرعية. فهوموجود فى الذهن . وهو المطلوب . (آملي ٩٦) المتماع النقيضين ٩/٥٨

مثال للمعدوم الممتنع الوجود فى الخارج ضرورة امتناع اجتماع النقيضين فى الخارج. فان قلت: اجتماع النقيضين كما انه ممتنع فى الخارج ممتنع فى أى وعاء من الاوعية. فكيف تقول بوجوده فى الذهن ؟ قلت: المحكوم عليه هو مفهوم اجتماع النقيضين ، وهو ممكن الوجود فى الذهن ، لانا اذا تصورنا مفهوم اجتماع النقيضين ، فقد تصورنا ذاك المفهوم لا شيئاً آخر. فهو، وان كان مفهوم اجتماع النقيضين بالحمل الاولى، لكنه مصداق للموجود فى الذهن... ان حكمنا عليه بالامتناع وقلنا بان اجتماع النقيضين ممتنع ، فهو ، اعنى مفهوم اجتماع النقيضين ، نيس محكوماً عليه بالامتناع من حيث انه مفهوم . بل المفهوم يؤخذ عبرة لملاحظة مصاديقه، ويحكم عليه لا بان يقف الحكم عليه، بل بان يسرى منه الى مصاديقه. (آملى ٩٧)

### اشارة عقلية ١٢/٥٨

لابد من ان يكون للمشاراليه نحو ثبوت حتى يشاراليه...لكن لا بمعنى انه موجود في الذهن بغير الاشارة الذهنية ، بل بمعنى

ان تصوره والاشارة الذهنية اليه وجوده في الذهن كما انه ايجاده ايضاً. (آملي ٩٨)

#### والمعدوم المطلق ١٢/٥٨

والتفصيل ان الشقوق اربعة. فان الكلى العقلى، اما معدوم، فالمعدوم لايشار اليه. وامّاانّه ليس له الله شيئية المهيّة ، فيلزم تقرر المهيّة منفكيّة عن كافة الوجودات ، كما يقول به المعتزلة. وهو باطل. وامّا موجود في الخارج ، فلايكون كليّاً ، اذالشي مالم يتشخّص لم يوجد. وامّا موجود في الذهن ، فهو المطلوب. (سبزواري ٢٤)

#### لايشار اليه ١٣/٥٨

لا حساً ولا عقلاً. (هيدجي ١١٣)

#### المادة ولواحقها ١٧/٥٨

لواحق المادة مايعرض الشي من ناحية كونه مادياً ... كالمقدار والاين والوضع والجهة والحيز ونحو ذلك. (آملي ٩٨)

#### مما لحقه بالذات او بالعرض ١/٥٩

ما يلحق البياض بالذات كالزمان حيث ان البياض زمانى بذاته، بمعنى انه مع قطع النظر عن موضوعه موجود فى الزمان. وما يلحقه بالعرض كالمقدار، فان البياض من حيث نفسه لايكون متقدراً بمقدار، وانما يعرضه المقدار بتوسط موضوعه. (آملى ٩٨)

## اذ لاميز في صرف الشيء ٢/٥٩

فلوكان فيه كثرة وميز، انضم اليه موضوعان أو مكانان أو زمانان ، أوغير ذلك. اذ الشئ لايتثنتى ولايتكر ربنفسه. هذا خلف، اذا المفروض تجرده عنها. (سبزواري ٢٤) ان صرف كل حقيقة ، ما لم ينضم اليها مايغايرها من موضوع أو امر لاحق به كالزمان والمكان ونحوهما، فهو لايتكرر ولايتثنى. فالبياض يتكرر ويصيرهذا البياض وذاك البياض اذا كان فى الثلج والعاج مثلاً، وحيث كان الثلج غير العاج، يكون بياض الثلج غير بياض العاج. وإذا جردناه عن الثلج والعاج، ترتفع هذه الاثنينية قطعاً. (آملي ٩٩)

#### موجود بوجود وسیع ۵۹/۳

وليس بمعدوم مطلقا ، لان الوحدة مساوقة للوجود، بل عينه ، ولانه ملتفت اليه للعقل. (سبزوارى ٢٤)

المراد بسعة وجوده هو قابليته لأن ينطبق على كل واحد من أشخاصه بحيث يجوزأن يصدق على كل واحد من أشخاصه . . . وهو بهذا النوع من الوحدة لايوجد فى الحارج، وإلا لزم إتصاف أمر واحد بصفات متضادة . (آملي ٩٩)

### لانه فيه بنعت الكثرة ٥٩/٤

دفع لما يتوهم ان صرف كل حقيقة ، هو الكلمى الطبيعى، وهو موجود فى الخارج؛ فلايثبت به الوجود الذهنى. وبيان الدفع ان الطبيعى موجود بنحو الكثرة والاختلاط ، لان وجود الطبيعى بعين وجود اشخاصه، والعقل يدرك الصرف الواحد وهو فى الذهن .

(سبزواری ۲۲–۲۰)

## صقع شامخ ٥٩/٤

هومرتبة قوة العاقلة التي هي أعلى المراتب التيبقية المراتب دونها، وهو مرتبةالقوة الحاسة والمتخيلة والواهمة. (آملي ١٠٠)

### بعضها يثبت المطلوب ٥/٥٩

من مسلك موضوعية الموجبة:الوجه الأول.

من مسلكك الكلية:الوجه الثاني.

من مسلك الوحدة:الوجه الثالث.

من مسلكث التصديق:الوجه الأول.

من مسلك التصور: الوجهان الآخران [الكلية والوحدة]. (آملي. ١٠)

### قاعدة الفرعية ٥/٥٩

وهي قولهم إن ثبوت شي لشي فرع لثبوت المثبت له. (هيدجي١١٣)

#### الذات اي المهية ١١/٥٩

لما كانت «الذات» تطلق غالباً على المعنى المرادف للحقيقة ، أعنى المهية الموجودة في الحنارج ، وهي ليست بمراد هنا ، اذ المهية ، مع قيد الوجود الحارجي ، ليست محفوظة في أنحاء الوجودات ، فسترها بالمهيّة التي هي تطلق على نفس المهيّة من حيث هي هي . (آملي ١٠٠)

### عالية كانت او سافلة ١٢-١١/٥٩

أى النفوس السمّاوية والعقول الكلّية. فللمهيّات كينونات سابقة وبرزات فى النشآت العينية. فكما ان كلّ الحروف فى مدار رأس قلم الكاتب بنحو الجمع، ثم فى لوحه بنحو التفصيل، كذلك جميع الحروف التكوينيّة فى القلم الاعلى بنحو الوحدة والجمع، وفى اللّوح المحفوظ بنحو التقدير. والمهيّة محفوظة بعينها فى النشآت ، كالهيولى الباقية فى الاحوال. (سبزوارى ٢٥)

قيد لقوله « الذهنية » اذ الوجود الذهنى ينقسم الى العالى والسافل... [العالى هو] عالم العقول المعبر عنه بعالم القضاء ؛ و[عالم] النفوس الكلية المجردة المعبر عنه بعالم اللوح المحفوظ؛ و[عالم] النفوس المنطبعة الفلكية المعبر عنه بعالم لوح المحو والاثبات...و[السافل هو] عالم نفوسنا المعبر عنه بالذهن السافل. (آملي ١٠٠)

### ان الذاتي لايختلف ولايتخلّف ١٢/٥٩

يعنى اذا قيل إن المهيئة وجدت فى الذهن ، فصدق هذا الكلام بأن تكون المهيئة بجميع أجزائها وجدت فى الذهن ، وإلا فلم تكن المهية موجودة فى الذهن . (آملى ١٠١) ايضاً ١٤/٥٩

أى ،كما ان ذلك بالتصديق منالعقل ، كذلك هذه المعارضة بنظر العقل . (سبزوارى ٢٥)

## فجوهر مع عرض کیف اجتمع ۱۶/۵۹ م

اعلم ان الاشكال في باب الوجود الذهني... من وجوه: (١) من جهة كون شيءً

واحد جوهراً وعرضاً؛ (٢) ومن جهة كونه علماً ومعلوماً؛ (٣) ومن جهة كونه جزئياً وكليّاً؛ (٤) ومن جهة كونه جزئياً وكليّاً؛ (٤) ومن جهة كونه مجنّساً بجنسين \_ فيها اذ تصوّر فرد من الكمّ مثلاً، فانه كم وكيف \_ أوكونه نوعين من جنسواحد \_ فيها اذا تصور كيف محسوس مثلاً كالسواد فانه ، لما كان مهية السواد ، كيف محسوس، ولما كان علماً ، كيف نفساني .

وان العمدة فى الاشكال هوالاشكال الأخير. وطريق دفعه هو باتخاذ مفرّ من اجتماعها. وهو (١) تارة باخراجه عن تحت المقولتين... هوطريق من انكر الوجودالذهنى مطلقاً ، وقال بان العلم اضافة بين العالم والمعلوم، كالفخر الرّازى. فانه، بناء عليه، لاتكون الصورة من مقولة الكيف ، ولاتندرج تحت مقولة المعلوم بالعرض.

واخرى(٢) بابقائه تحت مقولة الكيف واخراجه عن تحت غيره... و[هو]طريق من يقول بالاشباح لابالأنفس .

وثالثة (٣) باخراجه عن تحت الكيف وابقائه تحت غيره ... [اى] اندراجه تحت مقولة المعلوم بالعرض. هوطريق المحقق الدوانى القائل بانه كيف بالمسامحة.

ورابعة (٤) بابقائه تحت المقولتين . . . هو طريق السيد السند وطريق الفاضل القوشجى الذى يقول بوجود شيئين احدهما من مقولة الكيف، وهوالقائم بالذهن، والآخر من مقولة المعلوم بالعرض ، وهوالحاصل فيه . وطريق صدرالمتألهين . . ان كون الصورة العلمية التي هي معاوم بالذات مندرجة تحت المقولتين وتصدق عليها المقولتان وتحملان عليها ، لكن مع تفاوت الحملين . فقولة المعلوم بالعرض تحمل عليها حملاً اولياً ذاتياً ، ومقولة الكيف تحمل عليها حملاً شائعاً صناعياً . . .

وطريق المصنف فى باب العلم انه من سنخ الوجود ... اذ عليه لايكون من سنخ المهيات حتى يندرج تحت مقولة الكيف أو غير الكيف. (آملي ١١٣–١١٤)

ان الجوهر جنس لها ١٥/٥٩ –١٦

خلافاً لمن زعم أن الجوهر عرض للحقائق الجوهرية. (هيدجي١١٣) في كون كل من الجوهر والعرض جنساً لما دونهما، أو عدم كونها جنساً ، أو كون الجوهر جنساً لما دونه دون العرض ، أقوال واحتمالات.

(١) كون كلواحد منها جنساً لما تحتها. فتكون المقولة حينئذ اثنتين: مقولة الجوهر ومقولة العرض. والعقل والنفس والهيولى والصورة والجسم المركب من الهيولى والصورة أنواع جوهرية مندرجة تحت مقولة الجوهر؛ والكمّ والكيف وغيرهما الى آخر التسعة العرضية أنواع عرضية مندرجة تحت مقولة العرض. . . . هذا الاحتمال كانه لم يذهب اليه ذاهب.

(٢) عدم كون كل واحد منها جنساً لماتحته. فيكون المقولات حينئذ اربعة عشر: التسعة العرضية والخمسة الجوهرية...

(٣) ان يكون الجوهر جنساً لماتحته من الجواهر، ولكن العرض لم يكن كذلك. وعلى هذا فالمقولات عشرة: واحدة منها مقولة الجوهر، والتسعالآخر مقولات العرضية . وهذا طريق المشائين وعليه ارسطو. (آملي ١٠١)

## كما هومذهبهم في الذهن ١٨/٥٩

حيث ان مذهبهم فى الصور العلمية أنها قائمة بالذهن قياماً حلولياً والذهن مستغن عنها ، فتكون عرضاً ، لان العرض هو الحال" فى محل يكون ذلك المحل مستغنياً عن هذا الحال".

وهذا بخلاف مذهب المصنف فى باب الصور العلمية، فانه يقول بان قيامها بالذهن قيام صدورى لاحلولى، فلايلزم عنده اجتماع جوهرية شى مع عرضيته. (آملى ١٠١ – ١٠١) والعلم عين المعلوم بالذات ٢٢/٥٩

العلم ، أى الصورة الذهنية ، عين المعلوم بالذات. وهو من حيث الوجود فى الذهن معلوم بالذات ، ومن حيث الوجود فى الخارج معلوم بالعرض . والمعلوم بالذات يطابق المعلوم بالعرض. وهما مثلان متشاركان فى الماهية ولوازمها. (هيدجى١١٣)

## العرضعرض عام للمقولات ١/٦٠

هذا على طريقة المشائين من جعل المقولات عشراً ، واحدة منهـا مقولة الجوهر

بادّعاء أنه يصدق على الجواهر صدقاً ذاتياً ، وتسعة منها مقولات العرض بناء على ان صدقه عليها عرضى لكونه من ناحية وجوداتها ، وأما من حيث ماهياتها فلاعرضية لها ، بل هى مستقلات فى التعقل. (آملى ١٠٢)

### من العروض ١/٦٠

وهو نسبة الطرّو والحلول. ولمّا كان وجود الاعراض ، فى انفسها ، عين وجودها لموضوعها ، قلنا: هو وجودها .

وبالجملة عروض الشئ ، أو وجوده ، بعد تمامية مهيته بمقوماتها . فكما ان الوجود زائد على المهية ، فالعرضية زائدة على الكم والكيف، الى اخر المقولات. فظهر انها ليست جنسا لها . ومعلوم انها ، لو كانت جنسا ، لم يكن المقولات اجناساً عالية . (سبزوارى ٢٥)

#### وجودها في الموضوعات ٢/٦٠

هذا المعنى ثابت لها بالقياس الى الغير، وذاتى الشيُّ يثبت له مع قطع النظرعماعداه. وبالحقيقة ، العرض تعبير عن وجودها الرابطى ، فإن وجودها فى نفسها عين وجودها لموضوعها. والوجود خارج عن الماهية، لم يكن ذاتياً لها. (هيدجى ١١٣)

## لايصير جنساً له 7/٦٠

فهو جوهر بحسب ماهيته، اذ يصدق عليه أنه ماهية اذا وجدت فى الحارج تكون لا فى موضوع ، وعرض باعتبار وجوده فى الذهن ، اذ يصدق عليه انه موجود بالفعل فى موضوع. فلا منافاة بينها. وانحا المنافاة فى صدقها بالذات على شئ ففهوم العرض يعرض لجميع المقولات فى الذهن ، ولتسعمنها فى الحارج. وأما اندراج جميع المقولات بالذات تحت الكيف على تقدير كون الصورة العقلية عين المعلوم لصدق عدم اقتضاء القسمة والنسبة عليها ، فظاهر الورود، لكونه جنساً لما يندرج تحته. (هيدجى ١١٣ - ١١٤)

## كيفاً محسوساً وكيفاً نفسانياً ٦/٦٠

«كيفاً محسوساً » لأنه مما يدرك بالحس. و «كيفاً نفسانياً» ، لأن العلم من الكيفيات

النفسانية. فلزم ان يكون شي واحد مندرجاً تحت نوعين فى مرتبة واحدة. (هيدجي ١١٤) مثل ان يكون شي واحد تحت نوع الانسان ونوع الفرس بأن يكون فى عين كونه انساناً فرساً ايضاً. وهو محال لاستلزامه كون شي واحد مفصلا " بفصلين فى درجة واحدة. (آملي ١٠٢)

#### مجرد الاضافة ٩/٦٠

فان كانت مع الوضع ، فهو العلم الاحساسي . وان كانت مجرّدة عنه ، فان كانت الله الاضافة الى واحد من الجزئيات العينيّة ، اضافة ضعيفة ، فهوالعلم التخيّلي . وان كانت الى كلّها من نوع أو انواع ، فهو العلم التعقيلي . واما جعل الاضافة في التخيّل الى عالم المثال ، وفي التعقل الى الصّور الكلّية التي في العقل الفعال ، فليسوا قائلين به .

وعلى أى تقدير فالعلم الذى هو اعلىٰ رتبة من سائرالكمالات ، لايحاذيه شي متاصل حينئذ فىالنفس ـــ « ومن لم يجعلالله له نوراً فما له من نور» .

ويبطله ايضاً ان لايمكن تقسيم العلم حينئذ الى التصوّر والتّصديق. (سبزوارى ٢٥) أى الاضافة المقولية بين الشيُّ والشيُّ. ولذا يبطله العلم بالمعدوم، اذ المعدوم ليس بشيُّ حتى يقع طرفاً للاضافة ؛ وعلم النفس بذاته ، اذ ليس بين النفس ونفسه اثنينية حتى يصير الاثنان طرفى الاضافة. وهذه الطريقة محكية عن فخرالرازى. (آملي ١٠٢)

# في الزمان والمكان ١٤/٦٠

منوّر لافتراق الحصول فىالشى عن القيام بالشى . فان الزمان مثلاً ، عرض غير قار. والحاصل فيه جوهر ، كالجسم ، والنفس ، بما هى نفس . ولا يقوم الجوهر بالعرض . ومعنى حصوله فيه ان له نسبة الى قدرمن حركة الفلك بالحدوث فيه ، بل له اليه نسبة عاطية ، بما هوموجود طبيعى . (سبزوارى ٢٥)

#### وثانيهما موجود خارجي ١٤/٦٠

لانَّ الهيئة القائمة بالموجود الخارجي،موجودة خارجيَّة. (سبزواري ٢٥–٢٦)

#### اتما الاشكال ٢٠/٥١-١٦

جعل الاشكال من وجوه ثلاثة: احدها مامر". وثانيها كون شئ واحد علماً ومعلوماً، من حيث ان العلم له حكم، والمعلوم له حكم. فان العلم بزيد، صفة النفس، لازيد. والعلم بالكفر، صفة المؤمن، لاالكفر. والعلم بالعالم عين ذات الله، لاالعالم. وثالثها كون شئ واحد كلياً وجزئياً، من حيث ان الموضوع من جملة المشخصات. فالكلى الذى فى نفس شخصيته جزئى.

والتحقيق فى دفع الثاني ان العلم والمعلوم بالذات ، وان كانا متحدين بوجه ، الا انهما متغايران ، تغاير الوجود والمهيئة . فمن جهة الوجود ، علم ، ومن جهة المهيئة ، معلوم . وفى دفع الثالث ، ان الكلتى فى ذاته ، وان كان جزئياً ، كما ذكر ، الا انه ، اذا قيس الى الاشخاص الخارجيئة والذهنيئة ، ولوحظ مشموليئها له ، فهوكلتى. وامنا دفع الاول فهو طويل الذيل ، وسياتى . (سبزوارى ٢٦)

#### تصویره ۱۷/٦٠

إنا اذا فرضنا شخصاً محاطاً بمرآت بحيث انطبع صورة شخصه وجسده فى تلك المرآت. فهناك أمران: صورة حاصلة فى المرآت، لاقائمة بها، وهى الصورة الطبيعية التى فى مادة الشخص؛ وصورة منطبعة فى سطح المرآت، قائمة بها.

وهكذا فى مرآت الذهن. فعنده لكل مدرك ثلاث صور: (١) الصورة الخارجية التي هي المعلومة بالعرض، (٢) والصورة الذهنية التي هي حاصلة فىالذهن، لاقائمة به، وهي الأمر الذهني عنده، (٣) والصورة الخارجية القائمة بالذهن، وهي الأمر الخارجي عنده. فلكل مقابل موضوع على حدة. (آملي ١٠٢—١٠٣)

## وفیه مافیه ۲۰/۲۰

لانته خلاف الوجدان، ولانته جمع بين القول بالشبح والمثلية، لان ذلك القائم شبح للموجود الخارجي، وذلك الحاصل مثل له. ووجهه واضح. لما فيه محذورات اخرى تطلب من كتب اخرى ، كالاسفار والشوارق: وانتى، في تعاليقي على الاسفار، ذكرت له

# توجيهاً وجيهاً على طريقة الاشراق، ليس هنا موضع ذكره. (سبزوارى ٢٦)

اشارة الى مافى هذا المذهب من المفاسدو المحذورات، كماقال المحقق الدوانى: هذاالقائم بالذهن ، ان كان مغايراً للأمر المعلوم بالماهية كما يدل عليه ظاهر كلامه ، فهو بعينه القول بالشبح والمثال؛ وإنكان متحداً معه فيها ، عادالاشكال. (هيدجي١١٤)

## لامايغايرها في المهية ٢/٦١

ولو غايرها فى المهية ، لم يكن الوجود الذّهنى لهذه المهيّات ، ولا لمهيّة واحدة ، نحوان من الوجود . ومن المفاسد العظيمة ، على القول بالشبح ، لزوم كون العلوم جهالات . لان " العلم بالشيّ انكشافه بما هو عليه . واذا غرب شيّ من مقوّماته ، لم يكن هذه المهيّة تلك المهيّة. وقد يوجه الشبح بان المهيّة ، وان كانت محفوظة ، اللا انّها مأخوذة مع الوجود الذهنى ، شبح لها مع الوجود الخارجى ، كما يقال : «للوجود الذهنى الوجود الظلّى» (١). (سبزوارى ٢٦)

#### كما لايخفي 3/71

قال المحقق المذكور[أى اللاهيجي] بعد تقرير المذهبين على ماهو المشهور: فالحق أن ماهيات الأشياء فى الذهن ، لمّا لم يظهر عنها آثارها ولم يصدر عنها أحكامها، أطلق القدماء عليها لفظ الأشباح ، لأن شبح الشي ً لا يصدر عنه أثر ذلك الشي ً؛ لا أنهم قائلون بحصول أشباح الأشياء فى الذهن ، وأن هناك مذهبين. (هيدجي ١١٥)

### بعد تمهید مقدمة ۲/٦١

إنه بناء على أصالة الوجود لاخفاء فى صدق هذه المقدمة... ضرورة ان المهية أمر اعتبارى... فما لم يكن وجود لم يكن لاعتبار المهية منشأ ، فالمهية متأخرة عن الوجود تأخر كل أمر اعتبارى عن منشأ اعتباره . وأما على القول بأصالة المهية الذى هومذهب السيد السند ، فالأمر بالعكس حيث ان الوجود ينتزع من المهية.

وقد وجهه المصنف في حاشيته... بان مراده بالموجود المتقدم ، بناءً على مذاقه من

<sup>(</sup>۱) در حاشیهٔ شرح منظومهٔ چاپ ناصری « الخارجی » آمدهاست.

أصالة المهية، هوالمهية الصادرة عن الجاعل، أوالمهية الخارجة عن استواء الطرفين المستحقة لحمل الموجود عليها باكتسابها حيثيّة المجعوليّة المتقدمة على المهيّة من حيث هي هي . (آملي ١٠٦)

## لما كانت موجودية المهية متقدمة على نفسها ٦/٦١

لعلك تقول: كيف يقول السيّد بهذا، وهويقول باصالة المهيّة واعتباريّة الوجود؟ فاقول: مراده تقدم المهيّة الخارجة (١) عن استواء الطرفين ، المستحقة لحمل الموجود ، باكتسابها حيثيّة المجعوليّة على المهية ، من حيث هي هي ، تقدّماً بالاحقيّة . وبعبارة نفسه ، المهيّة التي لم تتّحد . لكن المناسب المهيّة التي لم تتّحد . لكن المناسب لاصالة المهيّة ان يقول المهيّة متقدّمة على الوجود بالتجوهر ، كما يقول السيّد المحقق الداماد ، والمحقق الدواني ، والمحقق اللاهيجي ، قدست اسرارهم . (سبزواري ٢٦-٢٧)

قال فى حاشية الأسفار: إن قلت: كيف يصح للسيد أن يقول بتقديم الموجودية على المهية مع إفراطه فى القول باعتبارية الوجود؟ قلت: مراده بالموجود المتقدم هو المهية الصادرة عن الجاعل، وبالمهية المتأخرة نفس شيئية المهية من حيث هى التى اعتباريتها اتفاقية ...

والمراد بالتقدم التقدم بالأحقية، كما أشاراليه في الحاشية، يعني تحقق الشي وحصوله من حيث هو موجود أولى بالحصول من حيث هي ماهية. (هيدجي ١١٥) فمع قطع النظر عن الوجود لا يكون هناك مهية اصلا ٦/٦١ –٧

بمعنى انه مالم يصر موجوداً لم يكن مهية من المهيات ، اذ المعدوم الصرف ليس له مهية اصلاً ، ... فما لم يكن له نوع تحصل وتحقق ، إما ذهناً أو خارجاً ، لم يكن مهية من المهيات. فان قلت: فما يصير موجوداً ثم مهية ، إما هذه المهية ، فيصير هذه المهية موجودة ثم يصير هذه المهية ، وهوظاهر البطلان ؛ أو مهية أخرى ، وهو افحش ، مثل ان يقال وجد الفرس فصار انساناً. قلت : لاحصر ، بل يتصور شق ثالث . أما اولاً ، فلان هذا التقدم رتبى

<sup>(</sup>۱) در حاشیهٔ چاپ ناصری « الخارجیة » آمده.

لازمانى. وارتفاع النقيضين فى المرتبة جائز. فنى مرتبة الموجودية المطلقة ، لاانسان ولافرس ولاغيرهما من التعينات. وأما ثانياً، فلان معنى قولنا: وجد فصار انساناً، ليس انه وجدشى معين فصار انساناً حتى يتأتى الترديد بأن هذا الشئ المعين إما انسان أو غيره ؛ بل معناه ان هناك أمرواحد، وهو الموجود المطلق ، وهو انسان وموجود ، فتحققه وحصوله، من حيث هو مهية الانسان. وأما ثالثاً ، فبالنقض بتقدم كل ملزوم على لازمه ، كالاربعة على الزوجية ؛ اذ يقال حينئذ: لوو بحدت الاربعة اولاً ، فصارت زوجاً ، فا و بحد اولاً إما زوج ، فالزوج يصير زوجاً ، أو ليس بزوج ، فتكون الاربعة ليست بزوج ، ثم تصير زوجاً. والحل هو ماذكرناه من كون التقدم رتبياً ، فنى رتبة الاربعة لازوج ولا لازوج ، بل النقيضان كلاهما مرتفعان فى تلك المرتبة . (آملى ١٠٧)

## اندفع الاشكالات ١١/٦١

هی اشکال کون شی و احد جو هر آ و عرضاً ، و اشکال کونه علماً و معلوماً ، و اشکال کونه جزئیاً و کلیاً. (آملی ۱۰۷)

### مداراشكال كون شئ واحد ١٣/٦١

اذ مدارجز ثيته على كون الموضوع من جملة المشخصات، ومداركليّته على انّ كلّ شئ في العقل، يحذف غرائبه، سواءكان ذلكث الشئ نفس الموجود الخارجي، أوشبحه أو منقلبه. (سبزواري٢٧)

ذلك لان مدار كون شئ واحد جوهراً وعرضاً وعلماً ومعلوماً ، هو ان الموجود فى الذهن، لمّا كان بعينه الموجود فى الخارج ، وما فى الخارج معلوم وجوهر وما فى الذهن علم وعرض، فيلزم كون شئ واحد باعتبار الوعائين جوهراً وعرضاً وعلماً ومعلوماً.

وأما مداراشكال كون شي واحد جزئياوكلبا ، فهو باعتبار وعاء الذهن فقط ، اذ الموجود فى الذهن جزئى، باعتباركونه قائماً بالذهن، والموضوع من جملة المشخصات؛ وكلى، باعتبار ان كل شي فى العقل محذوفاً عنه الغرائب كلى ، سواء كان ذلك الشي نفس الموجود الخارجي ، على ما يقوله المحققون ، أو شبحه ، على قول القائلين بالشبح ، او منقلبه ، على

قول هذا المحقق السيد السند. (آملي ١٠٨)

#### حقيقة معيّنة ١٤/٦١

حتى يكون مخالفها شبحها، بل له ابهام، مثلانته الامرالدائر بين الجوهروالكيف. وما قال «بل الموجود...» مثل مايقال فى تفسير الكلى بالمطابقة لكثيرين، مع ان المطابق موجود مجرد، والكثيرون ماديون مثلاً، وبينها غاية البعد، ان المراد بالمطابقة انه، لوحصل الكلتى فى الخارج، كان عين الافراد، ولو حصلت فى العقل، صارت عين ذلك الكلتى المجرد، اذ يحذف غرائها. (سبزوارى ٧٧)

أى مع قطع النظر عن الوجود الحارجى والذهنى ، ليس للشى ذات معينة يمكن ان يقال هى موجودة فى الحارج أو فى الذهن ، وان الموجود فى الذهن عين له أو شبح . بللشى مع قطع النظر عن الوجودين ابهام ، مثل انه الأمر المردد بين الجوهر والعرض بحيث لو وجد فى الحارج يتعين جوهراً وفى الذهن يتعين عرضاً. (آملى ١٠٨)

### بل الموجود الخارجي ١٥/٦١

مطابقة الموجود الخارجي مع الموجود الذهني ، مع كونه في الخارج جوهراً مثلاً ، وفي الذهن كيفاً ، نظير مطابقة الكلي مع الكثيرين ، مع ان الكلي موجود مجرد والكثيرين ماديون مثلاً ، وبينها غاية البعد. فكما أن معنى مطابقة الكلي معالكثير بمعنى أنه لو حصل الكلي في الخارج لكان عين الأفراد ، ولو حصلت الأفراد في العقل بالتقشير والتعرية ، لكانت عين الكلي ، كذلك في المقام ، لو حصل الجوهر الخارجي في الذهن لكان عين الكيف ، ولو حصل الجوهر . (آملي ١٠٩)

## الهيولي المبهمة ١٨/٦١

حیث تصیر تارة ً باقتران الصورة ماء ، وتارة هواء،وأخرى ناراً. (هیدجی،۱۱۵) ظاهرأنه لیس هناك مادّة مشتركة بین جمیع الموجودات حتی یشار الیها و یحکم علیها بأنها تارة تصیر جوهراً وتارة كیفاً. (آملی،۱۰۹)

### انقلاب امر فی صفته ۱۹/٦۱

كانقلاب الأسود ابيض والحار بارداً ونظائرهما. (آملي ١٠٩) أو صورته ١٩/٦١

كانقلاب الماء هواء. (آملي ١٠٩)

## واما انقلاب نفس الحقيقة ١٩/٦١

هذا القول ليس اولى من ان يقال: هما حقيقتان برأسها. واذ ليس فيها مادة مشتركة ، فلم تقول: هذه نفس تلك ؟ اذا لم تكن مادة مشتركة فى انقلاب امرفى صفته أو فى صورته ، بل بياض وسواد ، أوصورة نوعية مائية وصورة نوعية هوائية ، هل يمكن ايضاً ان يقال: احدهما عين الآخر؟ او بمجرد لفظ الانقلاب ، يكون احدهما عين الآخر. (سبزوارى ٢٧)

#### امراً مبهماً ٢٠/٦١

مثل نفس الأمروالشي والممكن. لايخني ان كل واحد منهـا من المعقولات الثانية ، لايحاذيه شي في الحارج ، فلم يكن شي باقياً في الاحوال. (سبزواري ٢٧)

# وأنتى للمهية هذا العرض العريض ٢١/٦١ ٢٢-

بأن تكون مرتبة منها جوهراً وأخرى عرضاً ، مع كونها منشأ الاختلاف، والشيء الذي له مراتب لابد أن يكون حقيقة واحدة. (هيدجي ١١٥)

## بالتشبيه والمسامحة ٢/٦٢

حاصل مراد المحقق الدواني . . . ان العلم لايكون كيفاً حقيقة . وانما قالوا انه كيف لمشابهته بالكيف . . .

ان موضوع علم مابعدالطبيعة . . . هو عبــارة عن الموجود بما هو موجود وهل هو الموجود بما هوموجود مطلقاً ، سواءكان موجوداً ذهنياً أو موجوداً خارجياً ؛ أو هوالموجود الخارجي بما هو موجود ، لامطلق الموجود . ففيه خلاف . والسيد المحقق على الاول ، والمحقق

## الدوانى علىالأخير .

فعلى قول المحقق الدوانى، الموجود الخارجى منحيث انه موجود، ينقسم الىالواجب والممكن، والممكن منه ينقسم الى الجوهر والعرض، والعرض منه ينقسم الى الكم والكيف وغيرهما من المقولات العرضية. وذلك لان المقسم، وهو الموجود الخارجي، معتبر فى الأقسام، لان القسم يحصل من المقسم اذا انضم اليه قيد.

فالعلم ، ثما لم يكن موجوداً خارجياً ، بل هو موجود في الذهن ، فليس كيفاً ، لان الكيف من أقسام الموجود الخارجي . وانما اطلقوا عليه الكيف لانه شبيه به . ووجه شباهته به هو ان الكيف موجود خارجي لايقبل القسمة ولا النسبة بذاته ، والعلم لايقبل القسمة والنسبة بذاته . ففيه شي من الكيف . ولكنه ليس موجوداً خارجياً . فليس بكيف ، لكنه شبيه به . (آملي ١١٠–١١١)

## كان من مقولة المعلوم ٧/٦٢

أى المعلوم بالعرض . فان المعلوم بالذات يطابق المعلوم بالعرض ، وهما مثلان ، والمثلان امران متشاركان فى المهيئة ولازمها. فالعلم بالشمس شمس اخرى ، والعلم بالقمر قمر آخر، وبالحجرحجر آخر، وهكذا. ولذا يقال: « العلم بالشى ً صورته الحاصلة عندالعقل ». ويقال « صورة الشى ً مهيته التى هو بها هو » . (سبزوارى ٢٧-٢٨)

ان العلم... مندرج تحت مقولة المعلوم بالعرض حقيقة ؛ فان كان المعلوم بالعرض جوهرأ فهو جوهر، وان كان كما فكم وهكذا...

كون الموجود الذهنى من مقولة المعلوم بالعرض قد اثبتها [الدوانى] بان العلم، لماكان متحداً مع المعلوم بالذات ، فلامحالة يكون مندرجاً فيما يندرج فيه المعلوم بالذات. فالمعلوم بالذات ، ان كان جوهراً ، فالعلم به بحكم الاتحاد معه يكون جوهراً ، وان كان كماً ، فكماً، وهكذا .

ولا يخنى ان هذه الدعوى، وان كانت حقاً عندنا ، لكنها لاتتم على مذاق المحقق الدوانى ... وذلك لان الملاك في سلب الكيف عن العلم عنده كان من جهة كونه موجوداً

ذهنياً مع ان الكيف عنده من أقسام الموجود الخارجى. وعلى هذا، فيجب ان لا يكون جوهراً، لان الجوهر عنده ايضاً من أقسام الموجود الخارجى. والمقسم يجب ان يسرى الى الأفراد. (آملي ١١٠–١١٢)

## وهو نحو منالوجود ۱۰/٦٢

هو الوجود الرابطي. وهذا الوجود والعروض للأعراض التسعة بعد تمامية ماهياتها، والوجود زائد على الماهية. فلايكون العرض المطلق ذاتياً لها، بلخارجاً محمولاً بغيرضميمة. (هيدجي ١١٥)

فلا تكون عرضية الأعراض ذاتية لها [أى للهاهيات] بمعنى الذاتى فى باب البرهان، أى ما ينتزع من نفس ذاتها، بل يكون من قبيل الخارج عن ذاتها المحمول عليها. (آملى ١١٣) ولا منافاة بين كون الشئ جوهراً ١٢/٦٢

لامنافاة فى كون الشى عجوهراً وعرضاً باعتبارين، اذ كون الجوهر فىالذهن جوهراً بالذات وعرضاً بالعرض بالمعنى المذكور. ولاضرر فيه. (هيدجى ١١٥–١١٦)

لأن جوهريته ذاتى ، أى صفة للمهيّة نفسها ، وعرضيته عرضى ، وهو المراد بكونه عرضاً خارجيًا ، أى تكون العرضية خارجة عن مقام ذاتها ، فيكون عرضاً بالعرض . (آملي ١٩٣)

## بمعنی انه مهیّة حق وجودها ۱۳/۹۲

أو مهية ، اذا وجدت فى الخارج ، كانت لا فى الموضوع . وعلى أى تقدير ، لا تتوهمن ان المهية الجوهرية التى فى الذهن ، جوهريتها بالقوة ، لانها بالفعل فى موضوع ، هوالنفس . وذلك لان عدم الكون فى الموضوع بالقوة ، لا الجوهرية ، بل الجوهرية بالفعل ، اعم من الله كون فى الموضوع بالفعل ، كما فى الخارج ، أو بالقوة ، كما فى الذهن . وهذا مثل ما يقال فى تعريف الجسم : انه « الجوهر الذى يمكن ان يفرض فيه خطوط ثلثة متقاطعة على زوايا قوائم » . فالمكعب جسم ، والكرة ايضاً جسم ، وان لم يكن فيها خط بالفعل . ففعلية جسمية الكرة بقوة قبول الخطوط وامكانها ، ولا يعتبر فعلية الخطوط . (سبزوارى ٢٨)

### لا في مقام ذاته ١٤/٦٢

قوله: «لا في مقام ذاته» نظير قولهم «لابالذات». (هيدجي ١١٦)

#### كما ان الجزئي ١٧/٦٢

أى مفهوم الجزئى المنطقى جزئى بالحمل الاولى، وليس بجزئى بالشائع، بل كلّى . (سبزوارى ٢٨)

#### ولذا اعتبر ۱۸/۶۲

انتها اعتبرها من اعتبر لما راى، من ان قولنا. «الجزئى جزئى» و «الجزئى ليس بجزئى » ليس بجزئى » ليس تناقضا، مع انه مستجمع لجميع شرايطه، كالوحدات الثمانية المشهورة ، اذ التناقض فى القضايا اختلاف القضيتين، بحيث يلزم من صدق كل كذب الاخرى أ. وهما هناصادقتان وحيث اعتبرت وحدة الحمل، ظهر ان عدم تناقضها من جهة اختلاف الحمل. ولو اتحد، تناقضها . (سبزوارى ٢٨)

## ان الطبائع الكلية العقلية ٢٠/٦٢

المراد بالطبائع الكلية نفس الطبائع المرسلة اللا بشرطية المقسمية والمهيات من حيث هي هي التي هي الكليات الطبيعية. وليس المراد بها الكليات العقلية المصطلحة المقابلة لها . (آملي ١١٤)

## من حيث كليتها ومعقوليتها ٢٠/٦٢

ليس مراده، قدّس سرّه، الكلّى العقلى الموجود بوجود تجرّدى احاطى، بل المراد بكلّيتها الكلّى الطبيعي المعروض للكلّية فى بعض المواطن، وهو احد معانى الكلّى. أو ابهام الطبيعة، حيث انها المهيّة المطلقة واللابشرط المقسمى الغير المرهونة بالجز ثية والكلّية والتجسّم والتجرّد، وغيرها، وبمعقوليّتها عجرّد كونها مفهوماً. (سبزوارى ٢٨)

المراد بكليتها هو إبهامها المفرط وعدم ارتهانها بشي أصلاً ، من الجزئية والكلية، والتجسم والتجرد، وغيرها.

# وبمعقوليتها مجردكونها مفهوماً ذهنياً. (آملي ١١٤) لاتدخل تحت مقولة ٢٠/٦٢\_٢١

أى لاتكون فرداً ومصداقاً لمقولة. (هيدجي ١١٦)

لأنها من حيث هي طبيعة من الطبائع [لا] تصدق عليها المقولة و [لا] تحمل عليها حملاً أولياً ذاتياً، كما ان الإنسان من حيث إنه إنسان هو عين الإنسان، لا أنه فرد منه، فان الإنسان لا يكون فرداً من نفسه، بل هوهو نفسه. وبعبارة أخرى، الإنسان إنسان بالحمل الأولى، لا أنه انسان بالحمل الشائع الصناعي. (آملي ١١٤—١١٥)

## تصير مظهراً أو مصدراً لها ٢٢/٦٢

المظهريّة بالنسبة الى المعقولات الكلّية ، والمصدريّة بالنسبة الى الخيالات مثلاً. وذلك لان "العلّية تقتضى سوائيّة ازيد ممّا فى العقليات ، اذ لها وجود تجرّدى وسيع ، ووحدة جمعيّة تحاكى تجرّد النفس النطقيّة القدسيّة . فهى من صقع النفس ، كما نقول : ان العقول المفارقة من صقع الربوبيّة ، بخلاف الخيالات ، لان "كلاً منها مردود متقدّر متشكّل ، ولا تجرّد حقيقى فيها . ولذا كثيراً مانقول : التعقّل بالاتحاد ، والتخيّل بالمخلاقيّة باذن الله تعالى السبزوارى ٧٨ ـــ ٢٩)

مظهراً لها بالنسبة الى المقولات الكلية، ومصدراً لها بالنسبة الىالتخيلات، بناءً على طريقته ـ قدس سرّه ـ من كون ادراك الكليات العقلية بمشاهدة النفس اياها عن بعد واتحادها معها. فتصير النفس مظهراً لها، وادراك الصور المتخيّلة بانشاء النفس اياها فى مرتبة الحيال. (آملي ١١٥)

## لكنه غيرمجد ٤/٦٣

حاصل مااعتبره فى صيرورة الشى ورداً من شى وصحة جعله عليه حملاً شائعاً أمران. احداهما ان يكون مفهوم هذا الشى مأخوذاً فى حقيقته كأخذ مفهوم الجوهر فى حقيقة الانسان وحدة .

وثانيهما ان يترتب عليه أثره بان يكون باعتبار جوهريته مهيّة حق وجودها ان يكون لا فى موضوع .

فمجرد تحقق الامرالاول... لا يوجب اندراج ذاك النوع فى ذاك الجنس... حتى يصح حمله عليه شائعاً، ما لم يترتب عليه آثاره.

وترتب الآثار متوقف على موجوديته بوجود يخص به ويكون وجوده، اذ بالوجود المخصوص بالشيء يترتب عليه آثاره. فكما ان المهية من حيث هي هي ، مع قطع النظر عن الوجودين ، لا يترتب عليها اثر ها ، وما لم يترتب عليها آثار ها ، لا يكون فرداً من تلك الطبيعة ، لكن الطبيعة المأخوذة فها هي هي بالحمل الأولى. (آملي ١١٥—١١٦)

#### الملاك ٢٢/٦٢

نعم، المهيّة التي هي اللاشي الوجودي، كيف يتصحّح بها حقيقة شي ؟ فجرّد مهيّة الانسان مثلا، التي في العقل، ليس انسانا حقيقيّاً، ولاحقيقة الانسان، اذ المهية تصير بالوجود حقيقة. والوجود الذي يضاف الى المهيّات، بواسطة في العروض، هو الوجودات المتشتة، لاالوجود العلمي. فكما ان مفهوم الوجود ليس وجوداً حقيقيّاً، ولايصير به شي موجوداً، كذلك مفهوم الجوهر. مثلاً، ليس جوهراً حقيقيّاً.

وبالجملة ، هذا الحكيم المتأله ، قدّس سرّه ، مع المحقق الدوانى فى شقاق. فالمحقق يدّعى صحة صحة السلب للكيف ، وصحة الاثبات للمقولات الاخر . وهو ، قدّس سرّه ، يدعى صحة السلب لحقائق المقولات ، وصحة الاثبات للكيف . ومدار هذا الاشكال على اثبات كلاالامرين بالحقيقة لكل صورة صورة من المعقولات . ومتى طرد احدهما انحل . (سبزوارى ٢٩)

### لاحقائقها ١٥/٦٣

اذ الحقيقة باعتبار الوجود الخاص. (هيدجي ١١٦) والوجود وان لم يكن ١٦٦/١٣

كأنه دفع عن سؤال مقدّر، وهوأنالوجودالخارجي، اذ انضم الىالكلياتالطبيعية كيف يصيّرها حقائق محصّلة، مع أنه ليس بجوهرولاعرض. (هيدجي ١١٦)

## لان الكلام في الكلتي العقلي ١٨/٦٣

أى ، الكلِّي الذَّ هني ، وهوالمفهوم الذي يعقل. (سبزواري ٢٩)

مراده من الكلى العقلى هو الكلى الطبيعى الموجود فى الذهن ، لا الكلى العقلى الاصطلاحى اعنى الطبيعى المقيد بالكلية. (آملى ١١٧)

#### هذا الوجود للنفس ١٩/٦٣

سيَّما على قاعدة اتَّحاد المدرك والمدرّك. (هيدجي ١١٦)

### فليس في ذلك المقام ٢٢/٦٣

ولذا «كان الله ولم يكن معه شي »، معانّه تعالى عالم بكل شي . وهذا بوجه بعيد كالمرات التي يترائى فيه الصور . فذلك الوجود، انتها هو وجود المرات، لا المرثيّات ، اذ وجود المرثيّات هوالوجودات المتشتتات. (سبزوارى ٢٩)

هو المرتبة الواحدية المعبر عنهـا بعالم الأسمـاء والصفات. . . واتى بكلمة « ذلك » المشار بهـا الى البعيد اشارة الى ترفّع ذاك المقـام وبعده عن ان يناله ايدى العقول . (آملي ١١٧)

#### حیوان وانسان ۲۳/۶۳

سلب الحيوان والانسان ونحوهما عن ذاك المقام من جهة عدم وجودها بوجودات المختصة بهما ، وان كانت موجودات بوجوده تعالى . فيكون نظير وجودات الصورالعلمية في صقع النفس بوجود النفس . وهذا معنى ما قاله العرفاء من ان الأعيان الثابتة ما شمت رائحة الوجود . والمراد بالأعيان الثابتة المهيّات الكلية ، وعدم اشتهامها رائحة الوجود بمعنى عدم وجودها بوجودات المختصة ، لاسلب الوجود عنها مطلقاً. (آملي ١١٧)

#### لاتثبت ازید من هذا ۲/٦٤

أى، من ان هذه المهيّات التي تحمل على انفسها بالحمل الاولى، لها ظهور آخر بوجود آخر، مع جوازكون الوجود الآخر لها بالعرض، لابالذات. (سبزوارى ٢٩)

#### وناهیک ۲۶/ه

وناهيك قول الحكيم المعنوى فى المثنوى:

شمس درخارج اگرچه هست فرد میتوان هم مثل او تصویر کرد شمس جان کو خارج آمد از اثیر نبودش در ذهن و در خارج نظیر (سنزواری ۲۹–۳۰)

#### والجواب انه لايتفاوت الآمر ٧/٦٤

لايتفاوت الأمر عند المصنف [ملاصدرا] ، فان نفس الطبيعة في الوجود الخيالي ايضاً ليس فرداً حتى ان الوجود الخارجي ايضاً كونه فرداً ليس باعتبار نفس الطبيعة ، وان كان الفرد نفس الطبيعة ايضاً بالعرض ، فانها موجودة بالوجود الخاص بها . والوجود عين التشخص ، فهو شخص بالذات ، وهو الواسطة لعروض التشخص ، والفردية للطبيعة ايضاً . وأما الموجود الخيالي مما يعد فرداً من الطبيعة ، فليس موجوداً بالوجود الخاص بالطبيعة ، لان ذلك الوجود وجود النفس ، ولا سيا على قاعدة اتحاد المدرك مع المدرك ، فانها وجود واحد بسيط منتزع منها مفاهيم عامة وخاصة بلاانثلام في وحدتها وبساطتها . فكل وجود خيالي اشراق من النفس وظهور منه كما في الوجود الإحاطي . (آملي ١١٨)

## ليس فرد الانسان ولاالجوهر ٦٤/٨

كيف؟ وقد مرّ معيارالفرديّة الحقيقيّة ، من انّه يترتب على المندرج آثارالطبيعة المندرج فيها ، ولايترتب الآثار المترقيّة من الانسان على الانسان الخيالى. (سبزوارى٣٠) وبالجملة صحيّة هذه السّلوب ١٠/٦٤

كسلب الجوهريّة ، وسلب الانسانيّة ، وسلب المقولات الاخر، اجناساً وانواعاً وافراداً، عن وجود تلك الصّورالعلميّة ، أى بما هى وجود ، اشارة الى ماهو المرضى عندنا ، من انّ العلم وجود واشراق من النفس، كما سنحقق. (سبزوارى ٣٠)

هذه الجملة غيرمرتبطة بالجواب المتقدم عليه ، بل هي مربوطة بما يختاره المصنف

فى الجواب من أن العلم ليس من مقولة الكيف ، لأنه من سنخ الوجود ، لاالمهيّة ، فيكون خارجاً عن مقسم الجوهروالعرض. (آملي ١١٨)

## كيفاً بالذات ١٢/٦٤

بأن يكون الكيف ذاتياً لها.

ولما بين أن المقولات فى الذهن ليست بالحمل الشائع مقولات، بل بالحمل الأول فقط، وراى أنه لو صدق عليها الكيف صدقاً ذاتياً عاد الإشكال، أراد تصحيحه أولاً عا ذكره صدر المتألهين من أنها كيف بالعرض؛ ثم بماهو الحق عنده من نفى العلم كيفاً مطلقاً. (هيدجي ١١٦)

## ومفاهيم المقولات ايضاً ٦٣/٦٤

أي ماهياتها في أنفسها ، لا من حيث معقوليتها. (هيدجي ١١٦-١١٧)

امًّا نفسها أو جزءها ١٣/٦٤ –١٤

اذا كانت المعقولات، هي الاجناس العالية ، أو جزئهــا ، اذا كانت انواعهــا . (سبزواري ٣٠)

بعبارة أخرى ، عينها أو مأخوذ فيها. (هيدجي ١١٧)

كما قال فيمابعد هذا الكلام ١٥-١٤/٦٤

حيث يقول: وأما من حيث كونها صفات موجودة للذهن ، ناعتة لها ، من مقولة الكيف بالعرض ، لا ان الكيف ذاتى لها. (آملي ١١٨)

## فما هذا الكيف بالذات ١٥/٦٤

حتى تكون المفهومات الذهنية كيفيات بالعرض له .

وحاصل ما قاله فى الجواب ان المقولات فى العقل مفاهيم جوهروكم وكيف الى آخره، وظهورها وانكشافها لدى النفس وجود خاصّ له ماهيّة، هى مفهوم العلم، وهى كيف بالذات، والمقولات كيفيات بالعرض. (هيدجى ١١٧)

## من حيث وجودها فيالنفس ١٦/٦٤

مراده من قوله « ومن حيث وجودها فى النفس تحت مقولة الكيف » ان وجودها مبرزكيفيتها ، لا ان وجودها فى النفس كيف. كيف والوجود لا يكون جوهراً ولا عرضاً . (آملى ١١٨)

قلنا: وجود تلك المهيات ١٧/٦٤

يعنى فى النفس. (هيدجى ١١٧)

## كونها وتحققها ١٧/٦٤

اذ الوجود ليس امراً ينضم الى المهيئة ، بل ما به تتذرّوت المهيئة ، ومابه يشاراليها اشارة عقليئة ، أو غيرها . وقد مر معنى زيادته عليها فى التنصور ، لا فى حاق الذرّهن . وكما يقول اهل الاعتبار ان الوجود كون المهيئة وتحقّقها ، يقوله اهل التحقيق ، لكن بمعنى ان بالوجود كونها ، وليس لها كون وتحقق بدونه ، وهى فانية فيه تحقّقا . (سيزوارى ٣٠)

#### ذلک الوجود ۱۸/٦٤

أى الكون أو التحقق فىالذهن. (هيدجي ١١٧)

## بل لعله وجود خاص ۱۸/٦٤

ان للصورالعلمية وجود فى الذهن تكون هى بذاك الوجود مقولة المعلوم بالعرض ، جوهراً أو كما أو كيفاً أو غيرها؛ ولها وجود آخرينضم اليها تكون هو بذلك الوجودالآخر كيفاً بالعرض.

ولهذا الوجودالآخر المنضم اليهامهية اخرى هي مهية العلم، وهي الكيف بالذات. فصارت الصور العلمية كيفاً بالعرض، وانتهى الكيف بالعرض الى الكيف بالذات. (آملي ١٢٠) لوجود تلك الصور ٢٠/٦٤)

أي ، لكونها وتحققها المذكور . (سبزوارى ٣٠)

### و وجود آخر ۲۰/٦٤

أى وجود آخر زائد على كونها وتحققها فىالنفس، يكون منضها الى ماهيات الصور المعلومة، فيكون كمالا النايا لوجود تلك الصور،أى لكونها وتحققها الذى هوالكمال الأول. (آملي ١٢٠)

## بعد اللتيا والتي ٢٣/٦٤

يقال «وقع فلان فى اللتيا والتى »،وهما إسمان من أسماء الدواهى... وأصله أن رجلاً تزوج قصيرة، فقاسى منها أضعاف ذلك، تزوج قصيرة، فقاسى منها أضعاف ذلك، فطلقها. فقال : بعد اللتيا والتى، لا اتزوج ابداً. فكنى بهما عن الشدائد المتعاقبة – من مجمع البحرين. (آملى ١٢٠–١٢١)

## لان وجود تلك الصور ١/٦٥

حاصله انه ليس للصور العلمية فى النفس وجودان ، احدهما بالذات، وهو كونها وتحققها ، والآخر بالعرض ، وهو ظهورها على النفس ، حتى يكون لهذا الوجود العرضى مهية يكون هذا الوجود لهذه المهية بالذات ، وكانت تلك المهية هى العلم ، وهى من مقولة الكيف بالذات . وتكون الصور العلمية كيفاً بالعرض .

وذلك لمخالفته للوجدان ، اذ ليس فى انفسنا غير ظهورالصورالعلمية شيئاً آخر. (آملي ۱۲۱)

### ضميمة تزيد على وجودها ٢/٦٥

أى ، وجودها فى نفسه وجودها للنفس، و وجودها للنفس ليس يزيد على وجود النفس، اذ لاوجود لها الله الوجود التطفّلي للنفس، كما مرّ. فكما لم يكن فيها جوهرحقيقي مثلاً، الله الجوهر بالحمل الاولى، كذلك لاكيف حقيقى، اذ لاوجود الله وجود النفس، والكيف من المحمولات بالضميمة. (سبزوارى ٣٠)

#### وظهورها لدى النفس ٢/٦٥

جواب عمَّا مرَّ في توجيه الكيفيَّة ، من انَّ ذلك الوجود الخاص ، ظهورها على

النفس بان المراد بالظهور، اما الظهورلدى النفس، وهو ليس سوى تلك المهيات وكونها وتحققها، واما الظهورللنفس، وهذا، اما نسبته مقولية، فيلزم ان يكون العلم اضافة لاكيفاً، واما اضافة اشراقية من النفس اليها، فيكون وجوداً ونوراً. فالعلم وجود واشراق من النفس، كما هو الحق عندنا. وقد مر ان النورهو الوجود، والوجود، سيم الوجود الصورى التجردى، عراتبه، هو النور. (سبزوارى ٣٠)

حاصله أنه لابد فى كون العلم كيفاً والصورالمعلومة كيفيات من اثبات أمرزائد على وجود النفس. وليس هنا أمر آخر. (هيدجي ١١٧)

ظهورها [أى ظهور الصورالعلمية] على النفس ليس إلا كونها وتحققها، لا أمر ينضم الى وجودها فى الذهن، لأن المراد بظهورها لدى النفس هوموجوديتها بوجود النفس وتقوّمها بها. وهو ليس إلا كونها وتحققها بتحقق النفس، لابوجود آخر ينضم الى النفس. واللا، كان هذا الوجود ظهوراً لمهية فى نفسها، أى تصير مستقلة بالوجود، لاظهورها لدى النفس. (آملي ١٢١)

### لكان ظهور نفسه ٦٥/٥

لاظهوره لغيره، بل الظهورللنفس بناء على أن الوجود للماهيات الذهنية تبعاً وتطفلاً (هيلجي ١١٧–١١٨)

## وليس هنا أمرآخر ٥/٦٥–٦

ينضم الى وجود تلك الصور اللّذى للنفس حقيقة حتى يحمل عليهــا الكيف . (هيدجي ١١٨)

### من المحمولات بالضميمة ٦/٦٥

وليس كالعرض المطلق. فلابد من اتصاف موضوعه، وهوالنفس، وانضهامه بحيثية أخرى، هي صفة قائمة به حتى ينتزع منه ماهية الكيف. (هيدجي ١١٨)

### الظهوروالوجودللنفس ٦/٦٥

ان المراد، بظهورالصورلدي النفس ، هو موجوديتها وتحققها بعين وجود النفس

وتحققها ، لابانضهام ذاك الظهور الى وجودها .

وأما المراد بر ظهورها للنفس » هونسبتها الى النفس . وتلك النسبة إما مقولية ، أى نسبة متوسطة بين النفس وبين الصور العلمية . ومهية هذه النسبة هي العلم . وإما نسبة اشراقية ، أى فائضة من النفس ، بافاضتها تتحقق الصور العلمية ، لا بمعنى انها شي والصور العلمية المتحققة بها شي آخر ، بل بمعنى انها عين تلك الصور العلمية ، والفرق بينها هو الفرق بين الا يجاد والوجود . فنفس تلك الاضافة الاشراقية من حيث انتسابها الى النفس ايجاد وانشاء ، ومن حيث استنادها الى الصور العلمية وجود لها . وفى الحقيقة ، ليس الا النفس وهذا الاشراق . لكن ينتزع من هذا الاشراق وتلك الاضافة ماهيات الصور العلمية .

فعلى الاول، اعنى كون النسبة المقولية هى العلم ، يلزم ان يكون العلم من مقولة الاضافة. لا الكيف. وعلى الثانى ، اعنى كون النسبة الاشراقية هى العلم ، يلزم ان يكون العلم من سنخ الوجود. وهذا هو الموافق للتحقيق. (آملى ١٢١–١٢٢)

#### والوجود ليس بماهية ٨/٦٥

فالعلم ليس بكيف. (هيدجي ١١٨)

# فكما ان فيض الله... الفيض الاقدس ١٠/٦٥ ١١-١٠/٦

الفيض المقدس، هو التجلّى الافعالى الذى هو ظهور الذات المتعالية فى المظاهر التى هى المهيّات الامكانية الموجودة بوجوداتها الخاصّة فى كلّ بحسبه. والفيض الاقدس هو التجلّى الاسمائى والصّفاتى اللّذي هو ظهور الذّات بالاسماء والصفات الملزومة للأعيان الشابتة، لزوما غير متاخر قى الوجود. فالكلّ هناك موجودة بالوجود الواحد. والمراد بالتعيّنات فى المرتبة الواحديّة، هى الصّور العلميّة التفصيليّة. (سبزوارى ٣١)

ان حقيقة الوجود الغير المنزل الى المراتب الامكانية لها ظهورات.

(١) فاول ظهورها هو تجلى ذاتها لذاتها وظهورها على ذاتها، مع قطع النظرعن التعيّنات الصفاتية والأسمائية . ويعبر عن هذه المرتبة بالحضرة الأحدية، والهويّة الصرفة،

ومقام غيب الغيوب، والكنز المخنى، والغيب المصون، ومنقطع الاشارات، ومقــام لا اسم له ولا رسم له.

(٢) ثم لها ظهور على تعينات الصفات والاسماء ولوازمها المسهاة بالاعيان الثابتة. وهي المهيات الكلية اللازمة لهذا التجلى الأسمائي الغير المنفكة عنه نظير عدم انفكاك لوازم المهية عن المهية ... وان شئت فعبر عن ذلك باللوازم الغير المتأخرة عن وجود ملزومها، ولازم ذلك موجوديتها بعين وجود الملزوم. ولذا لاتكون موجودة، أى بوجوداتها الخاصة، وان كانت موجودة بوجود الحق تطفلاً. وعن ذلك يعبرون بانها موجودة بوجوده تعالى، لابايجاده. وهذا معنى ما قالوا: الأعيان الثابتة ما شمت رائحة الوجود. وهذا، اعنى ظهورها على الاعيان الثابتة هو الظهور الأول على الاعيان. وبهذا الاعتباريسمى ذلك الوجود بالحضرة الواحدية، وعالم الاسماء، وبرزخ البرازخ، ومقام الجمع، والتجلى الاسمائي، والفيض الأقدس، والصبح الازل، ومقام العاء، والنشأة العلمية.

(٣) ثم لها ظهور ثالت، وهوظهورها الثانى على الاعيان الامكانية، وتجلى ثان عليها، وهو تجلى واحد وظهور فارد فى كل بحسبه... وهذه المرتبة تسمى بالفيض المقدس، والنفس الرحمانى، والحق المخلوق به، والمشية، والرحمة الواسعة، والحقيقة المحمدية، والوجود المنبسط. وهذا الوجود المنبسط مع وحدته وبساطته، له مراتب تحصل العوالم من مراتبا من اول العوالم، وهو عالم الجبروت، الى آخرها الذى هوالناسوت. (آملى ١٢٧-١٢٣)

## فكذلك اشراق النفس 17/70-13

التى هى الآية الكبرى المنبسط على كل المهيّات العالميّة، كما قيل: الحكمة صيرورة النفس الانسانيّة عالماً عقلياً مضاهياً للعالم العينى. فلهذه الآية الكبرى، وجود منبسط، وليس بجوهر ولا عرض، لوجهين: احدهما ان الوجود بسيط، وليس بالذّات جوهراً وعرضاً. وثانيها ان ذلك الوجود للنفس، كما عرفت. و وجود النفس لامهيّة له، كما قال بعض المحقيّقين. وياتى في موضعه انها بحت وجود ظل حقّ، وان التفاوت بين الوجودات المجرّدة عن المهيّة، بالشدّة والضّعف. (سبزوارى ٣١)

#### المعقولة بالذات ٢١/٦٥

احتراز عن المعقول بالعرض. فلايقول احد ان العاقل متحد معه. وبعد ما اريد المعقول بالذات ، لايراد ان مفهومه عين العاقل، كما نصرح به فى آخر هذا المبحث، اذ المفهوم لايصير عين حقيقة الوجود، بل يراد ان وجود المعقول بالذات، وجود النفس، اذ قد مر ان وجودها تبعاً وتطفيلا. وبعد مايراد الاتحاد بحسب الوجود، يراد اتحاده بوجودها الظهورى ، ونورها الفعلى، لابوجود اعلى المراتب ، كاللطيفة السرية والخفوية ، الاان يراد الموضع الاول من الموضعين المذكورين فيا بعد. (سبزوارى ٣١)

المقصود من اتحاد العاقل والمعقول ليس اتحاد مهية العاقل مع مهية المعقول بالذات التى هى عين مهية المعقول بالعرض، ضرورة انه ليس من عاقل ان يتفوّه بانه اذا تعقلنا شجراً تصير مهياتنا عين مهية المحجر، واذا تعقلنا حجراً تصير مهياتنا عين مهية الحجر... ولا اتحاد وجود العاقل مع مهية المعقول بالذات التى هى مهية المعقول بالعرض. ولااتحاد وجود العاقل مع وجود المعقول بالعرض حتى يكون اذا تعقلنا فرساً يصير وجودنا عين وجود الفرس الخارجي الذي هو المعقول بالعرض.

بل المراد اتحاد وجود العاقل مع وجود المعقول بالذات الذى وجوده فىنفسه عين وجوده لعاقله.

وهذا الاتحاد ايضاً ليس على نحوالاطلاق مع عدم انحفاظ المراتب، بل يكون على احد نحوين: (١) إما بنحوالكثرة فى الوحدة بمعنى وجود الصورالعلمية على نحواللف والرتق بوجودالنفس فى المرتبة الشامخة من النفس والمقام العالى منها. (٢) أو بنحوالوحدة فى الكثرة بمعنى وجودها على نحوالنشر والفتق بنوروجود النفس وشعاعه واشراقه الذى هوظل وجودها وكالمعنى الحرفى بالنسبة اليها. (آملى ١٢٤–١٢٥)

## من باب اتحاد المادة والصورة ٢٢/٦٥ - ٢٣

والذى دعاهم الى القول باتحاد المادّة والصّورة، انّ الفعليّات بينها التأبّىوالتنازع،

فلاتت حد بعضها ببعض. والهيولى لما كانت قوة محضة وابهاماً صرفاً، لا تابى ولا تعصى من جانبها. فتتحد بكل فعلية فعلية. فالصورة النوعية المائية مثلاً، تابى عن الهوائية ، لكن هيوليها قابلة للهوائية. واذا كانت هيولى الجسمانيات هكذا، فما حدسك بهيولى العقليات في شدة لطافتها وتجر دها؟ وهى العقل الهيولاني الذي هو هيولى المعقولات النفسانية. فالنفس للطافتها، باي شيء تتوجة ، تتصور بصورته وتتحد بها. (سبزواري ٣١–٣٢)

## فان النفس في مقام العقل الهيولاني ٢٣/٦٥

النفس فى المرتبة الاولى عقل هيولانى ، أى قابلة لكل صورة علمية ترد عليها ، والصورالعلمية منزلتها بالنسبة اليها منزلة الصورة بالنسبة الىالمادة. واذاكانت الهيولى متحدة معالصورة ، مع كونها جسمانية ، فاتحاد النفس فى مرتبة العقل الهيولانى للطافتها وتجردها مع الصورة العلمية أولى. (آملى ١٢٧)

## مسلك التضايف 1/77

حاصله أن العاقلية والمعقولية متضايفان كالأبوة والبنوة...

قال [صدرالمتألمين] في الأسفار ، بعد اثبات أن الصورة المعقولة وجودها في نفسها ووجودها للعاقل شي واحد... انه «لو فرض ان المعقول بالفعل أمر وجوده غير وجود العاقل حتى يكونا ذاتين موجودتين متغايرتين ، لكل منها هوية مغايرة للاخرى، ويكون الارتباط بينها بمجرد الحالية والمحلية ، كالسواد والجسم الذى هو محل السواد، لكان يلزم حينئذ ان يمكن اعتبار وجود كل منها ، مع عزل النظر عن اعتبار صاحبه ، لان أقل مراتب الاثنينية بين شيئين اثنين أن يكون لكل منها وجود في نفسه وان قطع النظر عن قرينه لكن الحال في المعقول بالفعل ليس هذا الحال ، اذ المعقول بالفعل ليس له وجود آخر إلا هذا الوجود الذي هو بذاته معقول لا بشي آخر . وكون الشي معقولا لا يتصور إلا أن يكون الشي عاقلا له . فلو كان أمراً مغايراً له ، لكان هو في حد نفسه ، مع قطع النظر عن ذلك العاقل ، غير معقول ، فلم يكن وجوده هذا الوجود العقلي، وهو وجود الصورة العقلية . فان الصورة المعقولة من الشي المجردة عن المادة ، سواء كان تجردها بتجريد مجرد اياها عن الصورة المعقولة من الشي المجردة عن المادة ، سواء كان تجردها بتجريد عجرد اياها عن

المادة أو بحسب الفطرة ، فهي معقولة بالفعل أبداً ، سواء عقلها عاقل منخارج أم لا.

وقد مرّ فى مباحث المضاف أن المتضايفين متكافئان فى الوجود وفى درجة الوجود: ان كان أحدهما بالفعل، كان الآخر بالفعل، وإن كان بالقوة، كان الآخر بالفعل، وإن كان المركا ١٢٨-١٢٨)

## لما ذكرنا في تعاليق الاسفار ٢/٦٦

اورد عليه[أى على مسلك التضايف] فى حاشيته على الأسفار بان التكافؤ الذى هو مقتضى التضايف أن يكون بينها المعية ولا يكون بينها التقدم والتأخر. وأما اتحادهما ، فلايثبت بدليل التضايف؛ بل يحتاج الى دليل آخر. (آملى ١٢٨)

### ومماً يويد ذلك ٣/٦٦

هذا ممَّا خطر ببالي. وهو قوى "بشرط الحدس الصائب . وممَّا خطر ببالي ايضاً، دلالة التبدلات والتجددات الاخروية التي وردت في الكتاب والسُّنة عليه ، مثل قوله تعالى «كلَّما نضجت جلودهم بدلناهم جلودا» ، ومثل حركات اهل الجنَّة واكلاتهم ومباشراتهم المتجددة وغير ذلك ، ممَّا لايحصي . ولولا الاتحاد، ورد الاشكال بانَّ القوة والاستعداد هناك مفقودان ، اذ الهيولي من خاصية هذه النشأة ، فلاترتتى الى هُناك . والدنيا مزرعة ، والآخرة دارالحصاد. فاذن ، كلّ ماهي لوازم اعمالهم وملكاتهم ، في طرفي اللطفوالقهر ، لابدّ ان يشاهدوها دفعة ، مع انّه لايساعده العقل والنقل . ولايمكن لكثير من المتفلسفة الواقعين في ورطة نني العلم بالجزئيات عن الحق ، تعالى عن ذلك علَّوا كبيراً ، تصويره. فكيف يقع لاصحاب اليمين ، فضلاً عن اصحاب الشهال ؟ ولو تيسّر هذالهولاء، لكان لهم اعلى المقامات، مع انَّه لم يكن لهم من العلوم والاحوال مايوجبه . وان اثبت هذالصاحب العقل البسيط والمستفاد ، كان موجَّها ، لكن الكلام في اهل الصورة . فنقول في حلَّه: تلك الدَّار دارالصورالصرفة ، ولامادَّة ولاقوة هناك. وحركاتها وتبدلاتها كلها صوربحتة.وعدم اجتماعها ، مكانا و زمانا ، ذاتية لصورها ومقاديرها المتشكلة. وزمانها الصّورى، وهوالدهر الاسفل، والذاتي لايعليّل. والغيبة في الابعاد القارّة، وعدم القرار في الزمان، انما هما بالذات، ولو في هذه النشاة. وليسا بسبب الهيولى، حتى لو فرض عدم الهيولى لكان الامتدادات القارة وغيرها بحالها في عدم اجتماع اجزائها. والمدرك، ولوكان من اصحاب اليمين، لم يخرج عقله النظرى الذى يدور عليه التجرد الحقيقي والسعة، من القوة الى الفعل. فصار ضيق الوجود، اذ نشأ نفسه مدة عمره على الاتحاد بالصور الممتدة والجزئيات الداثرة. فنفسه بالفطرة الثانوية، لو لم يتحد بالمدركات الصورية والمتقدرات الحنالية، لم تتضيق، ولم تقع فى التفرقة والغيبة، التي هي عن لوازم المقادير والاجسام.

این بخاك اندرشد و كل خاك شد وان نمك اندر شد وكل پاك شد فثبت دلالة هذا على اتحاد المدرك بالمدرك وانحل الاشكال، وان كان عسر الانحلال. (سنزوارى٣٣–٣٣)

حاصله ان الخارج، كما لم يكن ظرفاً للخارجي، مثل المكان الذي ظرف للمتمكن بل الحارجي مرتبة من وجود الحارج وبه يشكل الحارج ويتحقق، وليس نسبته الى الحارج كنسبة الكوزالى الماء، حيث يكون الكوزشيئاً وهوالظرف، والماء شيئاً آخر وهوالمظروف واذا قلنا: زيد في الحارج، لايكون الدار التي زيد فيها خارجاً لزيد، اذ الدار ايضاً في الحارج. بل زيد، ودار زيد، والبلد الذي فيه دار زيد، والارض التي فيها بلد دار زيد، والسهاء الذي يظل على تلك الارض، كلها في الحارج، بمعنى ان كل واحد منها شيء من الحارج. فالحارج والحارجي شيء واحد؛ كذلك الذهن ليس شيئاً والذهني شيء آخر، حتى يكون الذهن ظرفاً والذهني مظروفاً، ويكون حصوله فيه محصول المظروف في الظرف. بل الذهن والذهني شيء واحد. (آملي ١٢٩)

## وجودات المدركات ٩/٦٦ -١٠

المراد بالمدركات... هى الصور العلمية والقوى التى محل لها كالمتخيلة والواهمة ونحوهما. أما كون الصورمدركات، فواضح... وأما كون القوى مدركات، فلكونها معلومة للنفس بالعلم الحضورى، أى نفس وجوداتها علوم للنفس. وليس علم النفس بتوسيط صورها لكى تكون صورها المعلومة بالذات وهى المعلومة بتوسيط صورها بالعرض:

بل هى المعلومة بالذات، فهى علم ومعلوم معاً. (آملى ١٣٠) منطوية فى وجود ذلك المدرك بنحو اعلى العمار ١٠/٦٦

المراد بالمدركات، القوى، وما فيها من الصور، لان القوى ايضاً من مدركات النفس بالعلم الحضورى. والمراد بالانطواء فيه بنحو اعلى، كينونتها فيه بنحواللف والوحدة والبساطة. والمراد بالعقول التفصيلية، المعقولات المفصّلة التى تسمّى النفس فى مرتبتها وحاً. وتسمية الملكة الخلاقة للتفاصيل التى تسمّى النفس فى مرتبتها روحاً. وتسمية الملكة البسيطة بالعقل البسيطة بالعقل البسيط، وكل معقول بالعقل التفصيلى ، انبها هى فى كتاب النفس، حتى ان النفس تسمّى عقلا ، من باب تسمية المحل باسم الحال ، اذ العقل اسم للكلتى العقلى ، كما هو على مذهب القائلين بالتغاير.

ولكث ان تجعل العقول التفصيليّـة العقول بالفعل البسيطة ، والعقل البسيط العقل الفعال ، أو تريد بها العقول المفارقة ، وبه العقل الكلّـي.

ثم ان القول بالاتحاد قول المشائين، كما قال المحقق الطوسى فى شرح الاشارات: والمشائون القائلون باتحاد العاقل بالمعقول. وهوقول المولوى فى المثنوى:

ای برادر تو همین اندیشهای مابتی تو استخوان و ریشهای (سبزواری ۳۳–۳۶)

المراد بالمدرك هوالنفس ؛ وبانطواء وجوداتها فى وجود المدرك بنحو اعلى ، كون وجود النفس فى المرتبة العليا منها وجوداً لها بنحو اللف والوحدة والبساطة ، مجامعية المداد اللّذى على رأس القلم للحروف التى ينشرح منه على القرطاس ... وللحروف المسودة على ظهرالقرطاس مثلا وجودان: وجود تفصيلى لكل واحدة منها، به تمتازكل عن الأخرى... و وجود اجمالى ، وهو وجود المداد الذى على رأس القلم ، اذ ذاك المداد هوالذى يظهر بتلك الصور من الحروف. لكن وجود الحروف بالاصالة هى الوجودات التفصيلية ، اذ بها يترتب على الحروف آثارها؛ وقد عرفت ان وجودكل شى هومابه يترتب عليه آثاره . وأما وجود المداد على رأس القلم ، فهو وجودها تطفلاً . (آملى ١٣١)

### انطواء العقول التفصيلية فيالعقل البسيط ٢٦-١٠/٦٦

في العقول التفصيلية والعقل البسيط احتمالات.

(١) ان يكون المراد بالعقول التفصيليّة المعقولات المفصلة التي تسمّى النفس فى مرتبتها قلباً ؛ وبالعقل البسيط الملكة الخلاقة لتلك الصورالمفصلة التي تسمّى النفس فى مرتبتها روحاً.

(٢) ان يكون المراد بالعقول التفصيلية النفس الناطقة فى مرتبة العقل بالفعل؛ و بالعقل البسيط العقل الفعيّال .

(٣) ان يكون المراد بالعقول التفصيلية العقول المفارقة ماعدا العقل الاول؛ وبالعقل البسيط العقل الاول. (آملي ١٣١)

### نوره الفعلى انبسط ١١/٦٦

أى العلم بها. وهو مرتبةالقلب بالاصطلاح المذكور. (هيدجي ١١٩)

هو اشراقه واضافته الاشراقية على الصور العلمية التي هي ايجاد لتلك الصور ووجود لها الذي به يتحقق تلكث الصور. بل التحقق ليس الاله. وأما مهيات الصور العلمية، فيسند اليها التحقق بالعرض.

اعلم ان للعرفاء والحكماء اصطلاح خاص فى مراتب النفس ... فالعرفاء قالوا ان للنفس مراتب سبع ، يعبرون عنها باللطائف السبعة...وهى (١) الطبع (٢) والنفس (٣) والقلب (٤) والروح (٥) والسرّ (٦) والحنى (٧) والأخنى . فهى وطبع ، باعتبار مبدئيتها للحركة والسكون؛ وونفس ، باعتبار مبدئيتها للادراكات الجزئية؛ ووقلب ، باعتبار مبدئيتها للادراكات الكلية التفصيلية؛ و وروح ، باعتبار حصول الملكة البسيطة الخلاقة للتفاصيل لها ؛ و وسرّ ، باعتبار فنائها فى مقام الواحدية ؛ و واخنى ، باعتبار فنائها فى مرتبة الأحدية . هذا بحسب اصطلاح العرفاء .

والحكماء قالوا ايضاً بان للنفس سبع مراتب: (١) العقل الهيولاني (٢) والعقل بالملكة (٣) والعقل المستفاد (٥) والمحوالذي هومقام التوحيد الأفعالي (٦) والطمس

وهو مقام التوحيد الصفاتى (٧) والمحق وهو مقام التوحيد الذاتى. (آملى ١٣١–١٣٢) فى الثانى ١٥/٦٦

أى في مقام الوحدة في الكثرة .

يعنى ان المتحد مع المدرك في مقام الوحدة في الكثرة هو نور النفس و إشراقها المنبسط على هياكل المهيات والصور العلمية ، لا النفس في مقامها الشامخ، حتى يلزم التجافى من مقامها ومرتبتها. ولكن نورها المنبسط و فيضها الإشراق ، لما كان إضافة إشراقية بالنسبة الى مقامها العالى ، ولم يكن له قوام في مقابل النفس ، ولا له ظهور إلا بوجود النفس ، بل هو ظهور النفى الحرفى بالنسبة الى الظاهر ، كالعكس بالنسبة الى العاكس ، يقال اتحد المدرك مع المدرك . وفي الحقيقة ، المتحد هو نور المدرك ، لا المدرك نفسه . (آملي ١٣٢)

## ولكن ذلك النور ٦٥/٦٦

استدراك لما يتوهم أنه ، إن كان النورالفعلى عين المدرك ، فلم سمّيته فعله ؟ وإن كان غيره ، لم يكن المدرك المتحد معه متحداً مع المدرك.

بيانه أن النور الفعلى للمدرك ، أى إشراقه المنبسط علىالمدركات، وجهه، لاهو ولا غيره ، اذ هوكالمعنى الحرف ، لااستقلال له حتى يثبت له حكم ، فيقال إنه هو أو ليس هو، بل هو تبع محض وتعلق صرف لوجود النفس. (هيدجى ١٢٠)

#### الاتصاف بالمعقول وعروضه ٢/٦٧

يعنى الاتصاف بمصداق المعقول لا بمفهومه . ولذا أتى بالمثال، وهو اتصاف الانسان بالكلية في مثل الانسان كلى ، حيث ان الكليّة مصداق المعقول كما لايخنى . (آملي ١٣٣)

# والمراد بالثاني ما ليس في الدرجة الاولىٰ ٢/٦٧

فان النوعيّة مثلاً معقول ثان ، معانّها معقول رابع. فان الانسان مثلاً ،اذاحذف مشخصاته بنظر العقل ، فهوالمعقول الاول ، وعرضه الكلّية ، وهي المعقول الثاني. ثمّ اذا

قاسه العقل الى افراده، وراه غيرخارج عنها ، طرأه الذاتية ، وهي المعقول الثالث . ثم اذا لاحظ حمله على الكثرة المتفقة الحقيقة ، اخذته النوعية ، وهي المعقول الرابع . نظير قولهم، «الهيولى الثانية » ،مع انها قد تكون رابعة وخامسة أو غيرها ، كالاخلاط للاعضاء ، وهي مسبوقة بالهيولى المنوعة بالهيولى المنوقة بالهيولى الاولى. (سبزوارى ٣٤)

### سواء كان اتصافه في العين ١٠/٦٧

معياركون الاتصاف في العين، ان يكون الوجود الرابط للصفة في الخارج، وكون عروضها في العقل، ان يكون وجودها الرابطي، أي وجودها المحمولي الناعتي، في العقل، لا في الخارج. ولاغرو في ذاك ، لان ثبوت شي لشي فرع ثبوت المثبت له، لا الثابت. وكون الوجود الرابط، أي ثبوت شي لشي في الحارج، لايستدعي زيادة مؤنة، كما ان الاعدام ثابتة للاشياء في الخارج بهذا المعنى، وكذا الاعتباريات. فالعمل ثابت لزيد في الخارج وبوجه آخر، وكذا الجهل البسيط، وسلب الكتابة ونحوها، ولا ثبوت نفسي لها في الخارج. وبوجه آخر، معنى كون هذه في الخارج، ان الخارج ظرف لنفسها، لالوجودها، كما ان النسبة الخارجية، معناها ان الخارج ظرف لنفس النسبة، لالوجودها. فكون العدم لزيد في الخارج، أو سلب بصره في الخارج، معناه ان الخارج ظرف لنفس العدم والسلب، لا لوجودهما، حتى يلزم بصره في الخارج، معناه ان الخارج ظرف لنفس العدم والسلب، لا لوجودهما، حتى يلزم التهافت. (سبزواري ٣٤)

## والاول المعقود به ۱/٦٨

هذان رسمان آخران لها. (سبزواری ۳۶)

## لايعقل الا عارضاً لمعقول آخر ٢/٦٨

ان المعقول الثانى، باصطلاح المنطقى، هوما كان عارضاً للشي بما هو فى العقل، بمعنى ان المعروض بقيد كونه فى العقل معروض. ولامحالة يكون اتصافه به ايضاً فى العقل، اذ هو فى الحارج لا يكون هو بقيد كونه فى العقل... فالعارض عليه لا يعقل، اذا عقل عارضاً، الا عارضاً لمعقول آخر.

وانما قيدنا عدم معقولية العارض عليه الا عارضاً لمعقول آخر بما اذا عقل عارضاً لئلا يردّ بانه يمكن ان تعقل العوارض الذهنية منفكاً عن تعقل معروضاتها، مثل ما اذا تعقلنا الكلية بلاتعقل معروض معها من الانسان ونحوه... لما كان المعقول الثانى بالاصطلاح المنطقي هو ماكان عارضاً لمعروض من حيث هو في العقل، كان وجه تسميته بالمعقول الثانى ظاهراً، حيث انه لا يعقل عارضاً الا عند تعقل معقول آخر، فيكون تعقله بعد تعقل معروضة. (آملي ١٣٣-١٣٤)

#### أما على الثاني ٣/٦٨

المعقول الثانى بالاصطلاح الفلسنى ، فى تسميته بالمعقول الثانى خفاء ، حيث انه لا يكون عارضاً لمعروضه من حيث هو فى العقل ، بل هو عارض له من حيث هوهو،وان كان العروض حين هو فى العقل ، لكن المعروض ليس مشروطاً بكونه فى العقل. فنى تعقله عارضاً لا يحتاج الى تعقل معقول آخر من حيث هو معقول. (آملى ١٣٤)

## ولم يعقل معروض اولا ً ٣/٦٨

فإن عروضه ، لما كان فى العقل ، وثبوت الشئ للشئ يتوقف على ثبوت المثبت له ، فعروضه يجب أن يُعقل ليعقل عروض العارض له . فكان فى الدرجة الثانية من التعقل ، سواء كان منشأ عروضه هو وجود المعروض فى العقل، كما فى العوارض الذهنية أم لا، كما فى سائر الأمور الإعتبارية . (هيدجى ١٢٠)

#### شيئية ٢/٦٨

استدل فى الشوارق على كون الشيئية من المعقولات الثانية بانها لو كانت متأصلة فى الحارج، لحاذاها أمر فى الحارج. وليس كذلك. لان الاشياء الحارجية أشياء مخصوصة، مثل الانسان والفرس ونحوهما. وليس فى الحارج شى موجود، ولم تكن له خصوصية اخرى حتى يقع بازاء الشيئية المطلقة . بل الشيئية المطلقة أمر ينتزعه العقل من الشى المخصوص كالانسان ونحوه، اذا حصل فى الذهن بأن يجرده العقل من جميع الحنصوصيات فتبتى الشيئية المطلقة. (آملى ١٣٦)

# كما خلط بعضهم ٦٨/٥

هو الفاضل القوشجي. (هيدجي ١٢٠)

### اراد المعنى الثاني ٧/٦٨

أى ، المعقول الثانى الفلسنى ، وهو مساوق للأمر الاعتبارى النفس الامرى عندهم . وجه التوهم ظنّه ان الاتصاف دائما كالعروض ، لابد ان يكون فى العقل ، والحال ان الاتصاف فى هذه المذكورات ونحوها ، فى العين . وهذا من بعض الظن ، لابتنائه على حصر المعقول الثانى فى المنطتى . (سبزوارى ٣٤–٣٥)

### والا لزم التسلسل ٩/٦٨

وجه التسلسل انه لو كان للشيئية العامة فرد يحاذيها بالذات ، مثل زيد الذى فرد الانسان ، لكان مشتركاً مع بقية الاشياء ، مثل الانسان والحجر والشجر ونحوها فى كونه شيئاً . لانه كما يكون الانسان شيئاً ، هذا الذى فرد ذاتى للشيئية أيضاً شيء . فهو يشارك الانسان فى كونه شيئاً . لكن الانسان شيء هوالانسان ، وهذا شيء هوالشيء . فيجبان يكون فيه مابه يمتاز عن الانسان بعد كونها مشتركين فى كونها شيئاً ، كما ان فى الانسان شيء يمتاز به عن هذا الفرد من الشيء ، وهوالانسانية . و اذا كان فى هذا الفرد من الشيء ما به يمتاز عن الانسان المشترك معه فى الشيئية ، فننقل الكلام فيا به يمتاز عما يشاركه فى الشيئية ، فنقول : الذى به يمتاز هذا الفرد من الشيء عما يشاركه فى الشيئية من فنقول : الذى به يمتاز هذا الفرد من الشيء عما يصدق عليه الشيئية . فيحون مشاركاً مع غيره مما يصدق عليه الشيئية . فيحتاج الى ما به يمتاز عن غيره من المشاركات . ثم ننقل النظر الى ما به يمتاز ، والمفروض انه ايضاً شيء ، فيتسلسل . (آملي هما)

#### وان لاتكون من الامورالعامّة ٩/٦٨

الشاملة لكل شيء، لانه اذا لم يكن عروضها فى الذهن خاصة، بلكان فى الخارج، كان المعروض مقدما بالوجود على الشيئية، وكان الضميمة نفسها شيئاً. والانسان والفرس

مثلاً، المتقدمان عليها ، لم يكونا شيئاً ، بل انساناً وفرساً فقط . فلم تشتمل الخصوصيات ، بخلاف ما اذا كانت الشيئية انتزاعية ، فانتها كانت حينئذ حاكية عن مقام ذات كل شئ خاص. وليس المراد من نني العموم انتها ، بعدما كانت ضميمة متأصّلة ، كانت خاصة ، اذا الشئ ما لم يتشخص لم يوجد . فلم تكن من الامور العامة . وذلك لانة مامن عام يوجد بما هو عام ، لما ذكر ، ولان وجود الطبيعي مطلقا ، بوجود اشخاصه ، وهذا لاينني عمومه لكثرة افراده . (سبزواري ٣٥)

ذلك لانة اذا كانت الشيئية عارضة على الانسان مثلاً في الخارج، كعروض البياض له، فلامحالة يجب ان يكون قبل عروضها عليه موجوداً، كما انه قبل عروض البياض عليه موجود. لان ثبوث شي شي شي فرع ثبوت المثبت له في ظرف الثبوت. فحينئذ ننظر الى الانسان الموجود قبل عروض الشيئية عليه، ونسأل انه هل هو شي ام ليس بشي . فان كان شيئا، فهل هو شي بتلك الشيئية التي تعرض بعد، أو بشيئية أخرى عرضته قبل عروض تلك الشيئية . والكل محال.

أما اذا لم يكن قبل عروض تلك الشيئية عليه شيئاً، ف[ذلك محال] لمنافاته لكون الشيئية من الأمور العامة ، مع ان ما يكون موجوداً فهو شيء ، وما ليس بشيء فهو ليس بموجود بالوجدان.

وأما اذا كان شيئاً بتلك الشيئية، فللزوم تقدّم الشيُّ على نفسه.

وأما اذا كان شيئاً بشيئية أخرى ، فننقل الكلام فى تلك الشيئية الثانية، والمفروض انها ايضاً عرض خارجى تحتاج الى ثبوت معروضها فى الخارج. فتحتاج الى شيئية ثالثة، وهكذا، فيتسلسل. (آملى ١٣٦)

## لان لازم الماهية ١١/٦٨

لأنه يلزمها بما هيهي، مع قطع النظرعن الوجودين. والماهية بهذا الإعتبار إعتبارية. في المناهية المناهية من حيث هي، أولى بالإعتبارية. فالإمكان الذي هولازم الماهية من حيث هي، أولى بالإعتبارية. (هيدجي ١٢٠–١٢١)

## لزم امّا التسلسل وامّا الخلف ١٢/٦٨

لانه، اذا كان عروضه فى الخارج — و واجب تقدم المهية بالوجود على عارضها الحارجى — فان كانت ممكنة ، قبل الامكان اللاحق ، لزم الاول . وان كانت واجبة أو ممتنعة ، لزم الثانى . وان لم تكن شيئاً منها ، لزم الثالث . وهذا هوالحلو فى الواقع ، لا فى المرتبة . (سيزوارى ٣٥) .

ذلك لان معروض الامكان فى الخارج(١) إما ممكن، (٢) واما واجب أو ممتنع، (٣) واما لايكون ممكناً ولا واجباً ولاممتنعاً.

فعلى الاول ، فإما ان يكون ممكناً بذلك الامكان الذى يعرضه أو بامكان آخر قبله. فان كان ممكناً بذلك الامكان ، فيلزم تقدم الشئ على نفسه. وان كان بامكان آخر ، فيلزم التسلسل .

وعلىالثانى، فيلزم الخلف ، أعنى صيرورة الواجب أو الممتنع ممكناً .

وعلى الثالث ، يلزم خلوه قبل عروض الامكان عليه عن المواد الثلاث ، اعنى الوجوب والامكان والامتناع . وذلك محال لكون الحصر بينها عقلياً على ما ستعرف . (آملى ١٣٧)

#### الوجود مطلق ومقيد ١/٦٩

حاصله أن الوجود إما أن يكون المراد منه تحقق الشي ، أو يكون المراد تحقق الشي الشي . والأول هوالوجود المطلق ، كقولنا: والانسان موجود ». والثانى هوالوجود المقيد، كقولنا: والانسان كاتب او وموجود كاتباً الهوموجود له الكتابة الله .

وكذا العدم ، إما أن يكون المراد رفعالشي ، أو يكون المراد رفع الشي عن الشي . فالأول هوالعدم المطلق ، والثاني هوالعدم المقيد. (هيدجي ١٢١)

#### كالانسان موجود 7/79

فى مثله ، اذا قصد اثباته لشى ، يجعل ذاك الشى موضوعاً والمشتق من لفظ الوجود من غير تقييده بشى محمولاً حتى من تقييده بكونه وجود الانسان. فان المحمول ليس مقيداً

بشئ ولو بالموضوع . وانما يظهر تقييده بعد الحمل ، لا انه يقيّد ثم يحمل عليه مقيداً . (آملي ١٣٧)

#### كالانسان كاتب ٢/٦٩

فى مثله ، اذ قصد اثبات وجود ذلك الشى لغير ذلك الشى ، يجعل ذلك الغير موضوعاً، وذلك الشي أو وجود ذلك الشي محمولاً ، على سبيل الحمل الاشتقاق . فيقال : «الانسان كاتب» ،أو «موجود كاتباً » ، او «موجود له الكتابة» . (آملي ١٣٨)

## بل جارية في حقيقته ٦٩/٥ ــ٣

أى فىالوجود الحقيقي.

إعلم أن الوجود، قد يطلق، ويراد به المعنى المصدرى النسبى، وهو من المعقولات الثانية التي لايكون وجوده إلا في العقل.

وقد يطلق ويراد به المعنى الحقيقى الذى هو مبدء الأحكام ومنشأ الآثار، وبه يحصل طردالعدم ويأتى بذاته عن البطلان.

ويعبّرعن الأول بالوجود النسبى ، وعن الثانى بالوجود الحقيقى ، وهو ليس من سنخ المفاهيم والماهيات. (هيدجى ١٢١)

## لان الجوهر مهية ٧/٧٠

واما الجوهر، بمعنى الموجود القائم بالذات ، فالوجود الحقيقى قائم بذاته، لابالمهية. وكذا الجوهر ، بمعنى الموجود لا فى الموضوع . فان الوجود الحقيقى موجود بذاته ، وسلب الموضوع وصف سلبى له ، كسائر السلوب. (سبزوارى ٣٥)

لفظة جوهر تطلق على ثلاثة معان. الاول: الموجود القائم بالذات ؛ والوجود بهذا المعنى جوهر ، اذ هو موجود قائم بذاته بناءً على أصالته.

الثانى: الموجود لا فى الموضوع. والوجود بهذا المعنى جوهر ايضاً، اذ هو موجود لا فى الموضوع بناء على أصالته ايضاً.

الثالث: مهية ، اذا وجدت في الخارج، كانت لا في موضوع. والوجود بهذا المعنى

ليس بجوهر، لانه ليس بمهية ، فيكون خارجاً عن مقسم الجوهروالعرض . (آملي ١٢٨) نعم مفهومه عرض ٢/٧٠

الوجود قد يطلق ويراد منه مفهومه. وهو المعنى المصدرى النسبى ومن المعقولات الثانية التي لايكون وجوده الا فى العقل.

وقد يطلق ويراد حقيقته وواقعه. وهوالذى يكون بنفسه مبدء الأحكام ومنشأالآثار ويأبى بذاته عن العدم ، ويعبر عنه بالوجود الحقيقى. وهو الذى يقول بتحقيقه فى الأعيان القائل بأصالته .

وأما الأول ، فهو من سنخ المفاهيم ، وان لم يكن من سنخ المهيات . وهوالذى مادة افتراق المفهوم عن المهية ، اذ هو داخل فى المفاهيم . ولكنه ليس من المهيات. ويصدق على الوجو دات صدقاً عرضياً ، بمعنى انه ينتزع من الوجو دات الخاصة بلاضميمة شي آخر اليها ، ويحمل عليها . فيكون ذاتى باب البرهان ، لا الايساغوجي ، وعرضي الخارج المحمول، لا المحمول بالضميمة . (آملي ١٣٨-١٣٩)

### الخارج المحمول ٧٠/٥

ان العرضى بالنسبة الى الشيُّ هو ما كان خارجاً عن حقيقته ، بمعنى انه ليس نفسه ولا جزء منه مقوّماً له ، على ماهو معنى الذاتى فى باب الايساغوجي.

وهذا العرضى الخارج عن حقيقة المعروض يصح حمله على معروضه اشتقاقاً، مثل «الانسان كاتب » أو «ضاحك » أو « ممكن » أو « شئ » ؛ أو بتوسط « ذو » ، مثل «الانسان ذو كتابة » أو « ذو ضحك » أو «ذوامكان » .

وصحة حمله عليه (١) إما لايتوقف علىضم ضميمة على المعروض. بل نفس المعروض وذاته، مع قطع النظر عن جميع ماعداه، منشأ لصحة الحمل عليه. وذلك كالممكن والشئ المحمولان على الانسان. . . وهذا هو المحمول بلاضميمة ، أو المحمول بالضميمة بالصاد المهملة. (٢) وإما يتوقف على ضميمة على المعروض، بحيث لولاه لم يصح الحمل . وذلك كالكاتب والضاحك . فان لم ينضم اليه الكتابة والضحك ، لم يستحق

لأن يحمل عليه الكاتب والضاحك. وهذا هوالمحمول بالضميمة. (آملي ١٣٩)

## فيكون الوجودالخاص ٦/٧٠

ان اتحاد الوجود والمهيّة فى الخارج أشد من اتحاد الجنس والفصل. لان الجنس والفصل كل منها مهيّة قد اتحدتا فى الوجود. وأما الوجود، فليس الا نفس تحقّق المهيّة وكونها. وهذا منشأ أشدية اتحادهما من اتحاد الجنس والفصل.

وكيفها كان ، يسرى حكم كل منهها الى الآخر. فيصير كل منهها محكوماً بحكم الآخر ، لكن بالعرض . فيكمون الوجود جوهراً بجوهريّة المهيّة وعرضاً بعرضيتها عرضاً . (آملي ١٣٩—١٤٠)

## بل يلحق الوجودات الخاصة ٧/٧٠ ٨

أى ، لانفس حقيقة الوجود ، بما هى حقيقة احكام اخرى للمهيّات ، كالكثرة الظلمانية والتباين والتضاد والتماثل وغيرها . فالتباين حكم مهيّتى الانسان والفرس . والتضاد حكم مهيّتى البياضوالسواد . والتماثل حكم المهيّة الشخصيّة لزيدوعمرو . لكن يسرى فى الجميع منها الى وجوداتها الخاصّة ، فتتصف بها بالعرض ، بل تتصف بنفس المهيّات ، كماقيل: «من » و « تو » عارض ذات وجوديم .

لكنّه كالاتصاف بالخارج المحمول ، لا كالاتصاف بالمحمول بالضميمة . وتلك السّراية لاتحاد المهيّة وفنائها بالوجود . وحكم احد المتحدين يسرى الى الآخر . فكما ان المهيّة تتصف بالتحقق بتبعيّة الوجود، يتصف الوجود باحكامها بالعرض.

رق الزّجاج ورقت الخمر فتشابها وتشاكل الامر فكانه خمر ولا قدح وكانتها قدح ولا خمر

(سبزواری ۳۵–۳۳)

## ولا موضوع له ۱۱/۷۰

انه لاموضوع له حتى يتعاقب مع شي ٔ آخرعليه...وليس بينه وبين غيره غاية الحلاف ، اذ غيره ... اماً العدم و إما المهية . أما العدم ، فهو ليس بشي حتى يكون بينه

وبين الوجود غاية الخلاف . وأما المهية. . . فهي منحيث هي هي عدميّ، لاتحقق لها، وانما تحققها بالوجود. (آملي ١٤٠)

#### ولذا تخلية المهية ١١/٧٠ –١٢

تخلية المهيّة عن الرجود عبارة عن لحاظها شيئاً والوجود شيئاً آخر. وفي هذه الملاحظة يحكم العقل بكونها معروضاً للوجود، والوجود عارضاً عليها.

وكون هذه التخلية وهذا اللحاظ عين التحلية منجهة كون هذا اللحاظ وجوداً للمهية فى الذهن. فتكون تخليتها بعين ايجادها فى الذهن، اذ اللحاظ ليس الا الوجودالذهنى. (آملي ١٤١)

### فضلاً عن الضد والند ١٣/٧٠

ربيها يقال: كل ضدّندّوكل ند ضدّ. الاول ، باعتبارتماثلها فىالضّدّيّة، والثانى، باعتبار تباينها فى الوجود. وان كلاً منها فاقد لوجودالآخر. (سبزوارى ٣٦)

# تركيباً حقيقياً له وحدة ١٥/٧٠

فخرج مثل ان نقول مجموع حقيقة الوجود والعدم ، فانها جزء المركب الذى هو ذلك المجموع ، لكن التركيب محض اعتبار العقل. (سبزوارى ٣٦)

المركب الحقيق ماله وحدة حقيقية. ومعيار الوحدة الحقيقية هوان يكون فى الموصوف بها آثار غير الآثار التى فى الأجزاء ،كالياقوت الذى اثره تفريح القلب الذى ليس فى اجزائه من العناصر. وحصول التركيب الحقيقي يتوقف على اختلاط الأجزاء ومزجها وامتزاجها بحيث يفعل كل واحد فى الآخر وينفعل منه ويؤثر فى الآخر ويتأثر به ، حتى يحصل من فعل كل وانفعاله حالة وحدانية متوسطه بين حالات الأجزاء. وكان لتلك الحالة المتوسطة حافظ يسمى بالمزاج.

وانما قيد سلب الجزئية عن الوجود بالمركب الحقيق . . . لصحة تركيب الشيء بالتركيب الشيء بالتركيب الاعتبارى من الوجود وغيره ، كما يقال مجموع حقيقة الوجود والعدم . فان الوجود صار جزء من هذا المجموع المركب منه ومن العدم . لكن التركيب اعتبارى محض ،

(آملی ۱۳۱–۱۳۲)

يجب ان يكون بعضهاحالا ١٦/٧٠

وبالجمله، يجب الحاجة فيابين اجزائه، بنحو الحلول أو العليّة، ليحصل الارتباط التيام والاتحاد. فيكون التركيب حقيقيّاً، لااعتبارياً. والحكماء ادعوا البداهة في انه، لولا الحاجة، لكان التركيب كتركيب الانسان والحجر الموضوع بجنبه. ان قلت: التركيب من الجنس والفصل في البسائط، حقيق، ولا حلول فيها. قلت: الارتباط فيها من جهة عليّة الفصل للجنس. وادرجناها في الانفعال، اذ المعلول منفعل عن عليّه. (سبزواري ٣٦)

التركيب الحقيقي يحصل باجتماع الأجزاء (١) إما بكون بعضها محلاً، كتركيب الجسم من الهيولى والصورة ، حيث ان الهيولى محل للصورة ، والصورة حالة فيها...

(٢) و إما بكون بعضها علّة و بعضها معلولاً ، كتر كيب المهية من الجنس والفصل، حيث ان الفصل علة للجنس.

(٣) وإما بكون بعضها فاعلاً وبعضها منفعلاً، ولو لم يكن بعضها حالاً فى بعض، أو بعضها علة لبعض، كتركيب المواليد الثلاثة عن العناصر الأربعة ، حيث انها أى المواليد تحصل من اجتماع العناصر وفعل كل فى الآخر وانفعاله عن الآخر، بلا حلول من احدها فى الآخر، ولاعلية ومعلولية فها بينهها .

لكن العلية والمعلولية ، كما تكون بين الجنس والفصل ، كذلك تكون بين الحال والمحل ، فان الصورة علة لوجود الهيولى. فالعلية والمعلولية بين اجزاء المركب الحقيقي أعم مورداً من الحالية والمحلية . . والفعل والانفعال بالنسبة الى العلية والمعلولية كذلك . أى كل مورد مركب يتحقق بين أجزائه العلية والمعلولية ، كالمركب من المادة والصورة والمركب من الجنس والفصل ، يتحقق بينها الفعل والانفعال ايضاً ، اذ العلة فاعلة في معلولها ، والمعلول مركب بين أجزائه الفعل والانفعال لايلزم ان يكون بعضها علة من علته ، وكل مركب بين أجزائه الفعل والانفعال لايلزم ان يكون بعضها علة و بعضها معلولاً ، ولا بعضها حالاً وبعضها علاً ، كما في المواليد المركبة من العناصر . فان

التركيب فى المواليد يحصل من فعل العناصر بعضها من بعض و انفعال بعضها عن البعض، بلاحالية ومحلية أو علية ومعلولية بينها ...

وكان عليه[أى على المصنف] ان يذكر ماكان بعضها علة وبعضها معلولاً. واعتذر في الحاشية باندراج ذلك في الانفعال. (آملي ١٤٢–١٤٣)

#### والحلول والانفعال ١٧/٧٠

ان قلت: لايلزم ان يكون حقيقة الوجود حالة أو منفعلة ، اذ لو كانت محلا أو علة، كان الارتباط حاصلاً ايضاً. قلت: المراد بالحلول ، القدر المشترك بين الحالية والمحلية ، ولا يجوز عليها المحلية ايضاً ، لان المحل محتاج الى الحال فى الوجود ، أو التنوع ، أو التشخص . ولو كانت علة ، كانت منفعلة ايضاً ، فان الفصل فى الاتتصاف بالجنس محتاج اليه . (سبزوارى ٣٦)

يعنى الوجود لايكون حالاً فى غيره ولا محلاً لغيره...ولا يمكن ان يكون فاعلاً فى شىء يحصل منها المركب ولا منفعلاً عن الشيء...

أما انه لايكون حالاً فى غيره، فلان غير الوجود هو العدم أو المهيّة . وشى منها لا يصلح للمحليّة ضرورة ان العدم ننى محض والمهيّة ايضاً امرعدى، مضافاً الى ان الحال ايضاً يحتاج الى المحل، ولا يعقل حاجة الوجود الى العدم أو المهية...

وأما ان الوجود لايكون محلاً ، فلان المحل ما يكون فى وجوده مفتقراً الى الحال . فلوكان الوجود محلاً لكان محتاجاً الى الحال فيه ، فيلزم احتياجه فى ذاته التى هى وجوده — حيث ان الوجود بنفسه الوجود — الى العدم أو الى المهية...

وأمّا انّه لايمكن ان يكون منفعلاً عن غيره فواضح ، اذ العدم أو المهيّة لايعقل ان يكونا فاعلين في الوجود، حيث ان العدم نني محض والمهيّة من حيث هي هي اعتباريّة صرفة.

وأما أنه لايكون فاعلاً فىغيره ، فلان فعله فىغيره إما يكون بالعلية أو يكون بصرف التأثير بلاعلية . . . أما انه لايكون علة،فلان العلة فى الجزء المركب الحقيقي كالفصل

تكون منفعلة ايضاً. فان الفصل فى الاتصاف بالجنس يحتاج الى الجنس... وأما الفاعلية بلاعلية ، كما فى تركيب المواليد من العناصر ، حيث ان الماء مثلاً ليس علة لوجود النار فى المركب ، بل هو منشأ لكسر سورة حرارة النار ، كما ان النار ايضاً منشأ لكسر برودة الماء. فيكون كل فاعل فى الآخر وكل منفعل عن الآخر ، ولايتم التركيب بفاعلية أحد الأجزاء فى الآخر من دون انفعاله عنه. فهوايضاً غير معقول ، لان الوجود لا يعقل ان يكون منفعلاً عن غيره . (آملي ١٤٣–١٤٤)

### بل يلزم الخلف ١٨/٧٠

لان الجزء الآخر الذى هو غيرالوجود يلزم ان يكون ، كالكل الذى هوالمركب ، موجوداً. فتكون حقيقة الوجود متحققاً فى الجزء الآخر وفى المركب منها. فلم يكن جزء ولا كلاً ، اذ لم يبق للوجود ثانياً حتى يجتمع معه لكى يصير هوجزء ، ومن ضمه بجزء آخر يتحصل الكل. فلاكل ولا جزء حينئذ أصلاً. (آملي ١٤٥)

# کلتها موجودة ۷۸/۷۰

فحقیقة الوجود فیها. فلم تبق ثانیاً، فلم تکن جزء. هذا خلف. (سبزواری٣٦-٣٧) قولنا لاتحاد الکل ۱۸/۷۰–۱۹

في مبحث زيادة الوجود على الماهية. (هيدجي ١٢٢)

## حتى يلزم منه ۲۱/۷۰

على أن الجزء الخارجي متقدم في الوجود على كله ، فيلزم كون حقيقة الوجود قبل الوجود.وهومحال. (هيدجي ١٢٢)

#### والتفاوت بالاعتبار ١/٧١

أى، اعتبارى بشرط لا ولابشرط. فالجنس الطبيعى عين المادّة ، لكن اذا اعتبر لابشرط مع الفصل، كان جنساً. واذا اعتبر بشرط لامعه، كان مادّة. وكذا الفصل الطبيعى والصورة. (سبزوارى ٣٧)

#### اذ قلب المقسم ٢/٧١

وأيضاً ، لو كان الوجود جنساً لأفراده ، لكان امتياز الوجود الواجبي عن غيره بالفصل فيتركب . (هيدجي ١٢٢)

#### من نقیض ۷۱/۳-٤

هوالعدم. «أومما هو فى قوة النقيض» ، وهو الماهية ، وهى باعتباريتها فىقوةالعدم. (هيدجى ١٢٢–١٢٣)

### اذ قد تقرر ان كلاً من الجنس والفصل ٧١/٥

ان نسبة الجنس الى الفصل نسبة العرض العام بالنسبة الى الخاصة. فالجنس عرض عام بالقياس الى الفصل ، والفصل خاصة بالنسبة الى الجنس. فكل منها خارج عن حقيقة الآخر، بمعنى انه ليس واحد منها ذاتياً للآخر، بذاتى باب الايساغوجى. فلايصدق أحدهما على الآخرصدقاً ذاتياً. فلايكون أحدهما مقوم اللآخر. فحاجة الجنس الى الفصل ليست في تقرر الماهية ، بل انما هى في تحصله ووجوده. لكن احتياجه في وجوده دون ماهيته انما يتصور في جنس كان له ماهية و وجود فيقال انه في مهيته مستغن عن الفصل وفي وجوده مفتقر اليه. وأما لو كان مهيته عين الوجود ، فاحتياجه في وجوده عين حاجته في مهيته، حيث لامهية له غيرالوجود. فحينئذ يكون احتياجه في مهيته. فيخرج الفصل عن كونه مقسما ويصير مقوماً ، اى مفيداً لمهية الجنس. وهو خلف. (آملي ١٤٥)

#### وحاجة الجنس الى الفصل ٦/٧١

حيث ان الفصل علة الجنس، وذلك لان الفصل الطبيعي صورة، حتى في البسائط الخارجية. فانه بشرط لا، صورة عقلية ، وجنسها بشرط لا لامادة عقلية وللصورة علية ما لوجود المادة . وما يقال «ان الجنس مهم ، والفصل علة تعينه » يرجع الى الوجود ، اذالتعين بالوجود وحقيقة الامر ان ابهام الجنس ليس بحسب مهيته ، لان مهيته معينة ، انها هو بحسب الوجود ، لانه مأخوذ لابشرط ، ووجوده وجودات . ولذا يقال : الجنس يحمل على الكثرة المختلفة الحقائق ، أى يتحديها وينغمر وجوده في وجودات الفصول

الطبيعية له ، لان مفاد الحمل هوالاتحاد فى الوجود ، بخلاف النوع . فانه يحمل على الكثرة المتفقة، لانه يتحد بوجود افراد ، تمام ذاتها واحدة ، وفصلها واحد . وهذا معنى علية الفصول للجنس . ولايلزم توارد العلل على معلول شخصى ، اذ للجنس حصص ، وكل فصل حقيقى علية لوجود حصة منه ، ووجود الطبيعى وحصصه بوجود افراده . (سبزوارى ٣٧)

## وذلک انّما يتصوّر ٧/٧١

لانه حينئذ يمتاز المحتاج عمّا فيه الحاجة . فالمحتاج نفس مهيّة الجنس، وما فيه الحاجة وجودها. وأمّا الوجود الحقيقي ، فلمّا كان تحصّله ذاته ، كان المحتاج فيه وما فيه الحاجة ، واحداً. (سبزوارى ٣٧)

#### فمفيد أنيته مفيد مهيته ٧٧١٨

« مفید انیته ای وجوده وتحصله. ومفید الماهیّة مقوّم . وبعبارة أخری ،الفصل حینتذ مفید لمعنی ذات الجنس ، فكان المقسم مقوّماً. (هیدجی ۱۲۳)

### اذ النسبة بين المشخص والطبيعة النوعية النسبة ٩/٧١

اللام فى كلمة « النسبة » الأخيرة للعهد، اشارة الى النسبة المذكورة، وهى نسبة الجنس الى الفصل .

يعنى ، كما ان حاجة الجنس الى الفصل ليست فى تقومه ، بل فى تحصله ، كذلك النوع لا يكون فى قوام ذاته ومهيته محتاجاً الى التشخص ، بل فى وجوده . وهذا انما يتصور فى نوع له مهية ووجود ، حتى يقال انه فى مهيته غير محتاج ، وفى وجوده محتاج . وأمانوع يكون مهيته عين الوجود مثل حقيقة الوجود ، فاحتياجه فى وجوده عين احتياجه فى مهيته . فلو كانت حقيقة الوجود نوعاً ، لزم ان يكون التشخص المفيد لوجوده مقوماً لمهيته . وهو الخلف . (آملى 150–151)

#### واما غيرالوجود ٢٠/٩\_١٠

هذا من تتمة البرهان على ان الوجود لاجنس له ، اذ لو كان له جنس، فان كان

جنسه الوجود ، لزم المحذور المتقدم ، وهو قلب الفصل المقسم مقوماً ؛ وان كان غير الوجود ، وغير الوجود إما المعدم وإما المهية . فان كان هو العدم ، فيلزم تقوم الوجود المركب من جنس هو العدم ومن فصل بنقيضه ، لان الجنس والفصل من مقومات النوع ومن مفيد مهيته . وان كان هو المهية ، لزم تقوم النوع ، اعنى الوجود المركب من جنس هو المهية ومن فصل بما هو فى قوة نقيضه ، وهو المهية ، لانها من جهة كونها عدمياً ، أى امراً اعتبارياً ، غير متحققة فى الخارج تكون فى قوة العدم الذى هو نقيض للوجود . (آملى ١٤٦)

## في ان تكثر الوجود بالمهيات ١/٧٢

ان للوجود كثرتين. إحداهما من ناحية المهيات، والأخرى من حيث نفسه. والكثرة الأولى عرضية ناشية من ناحية المهيات، والثانية ذاتية، لكن لاينثلم بها وحدة الوجود لكونه مقولاً بالتشكيك. (آملي ١٤٦)

#### ما يقابل المحمول ٣/٧٢

«الموضوع» يطلق تارة ويراد به موضوع العرض، ويطلق أُخرى ويراد بهموضوع المحمول . والمراد به فى المقــام هوالأخير . لأن الوجود لايكون جوهراً ولاعرضاً . فليس موضوعه الموضوع للعرض. (آملي ١٤٦–١٤٧)

#### ومصداقه المهية ٣/٧٢

مفهوم الموضوع بمعنى ما يحمل عليه المحمول ومصداقه هو «زيد» في «زيد قائم »مثلاً، أو «الانسان» في «الانسان ناطق» وغير ذلك. ومن مصاديقه «المهية» في مثل «المهية موجودة».

ففهوم الموضوع لايكون مما يحمل عليه المحمول . وان شئت ، فقل : ان مفهوم الموضوع بالحمل الاولى، وليس بموضوع بالحمل الصناعى ، كما ان مصداق الموضوع بالعكس . أعنى أنه موضوع بالحمل الصناعى ، وليس بموضوع بالحمل الأولى . (آملي ١٤٧)

### والثانية كونه مقدماً ٧٧٢\_٧

ونسمِّها كثرة نوريَّة ، لانَّها توكُّد الوحدة ، لوفور الوجدان للفعليَّات وسلب

الفقدان ، وللسنخية فى المراتب ، وهى فوق المثلية فيها، وارفع منان يقال انه نوع واحد. والمراتب الطولية النزولية ، كلف ونشر ، ومحدود وحد ، ورتق وفتق . والصعودية استكمالات وترقيات . والاستكمالات لبس ثم لبس ، لاخلع ثم لبس . هذا حكم وجودها . واما مهياتها ، فهى بانفسها محفوظة . ولهذا كان كل مرتبة متلوة علما بمرتبة تالية ، ونفس الامر لها . وتلك هى الكثرة فى الوحدة فى الكثرة . ويستتم بهذه الطريقة المستقيمة ، امر العلية والمعلولية ، والمغيى والغاية وغيرها ، من دون الوقوع فى اصالة المهية ، ولا فى تباين الوجودات لدفع اجتماع المتقابلين . (سبزوارى ٣٧ ـ ٣٨)

## وأنواعها كل معالآخر ٩/٧٢

أى نوع كل جنس مع نوع من جنسآخر .

فالامتياز بتهام الذات يتحقق في موردين: أحدهما في نفس الأجناس العالية. فالجوهر الجنسي ممتازعن الكم الجنسي بتهام ذاته . وثانيهما في انواع كل جنس عال مع الانواع من جنس عال آخر. لكن امتياز الأجناس العالية بتهام ذواتها البسيطة، اذلا اجزاء لها . وامتياز انواع جنس عن انواع جنس آخر بتهام ذواتها المركبة . فالكيف المحسوس ، كالبياض مثلاً يمتاز عن الكم المنفصل، كالعدد ، بتهام ذاته ، حيث ان جنس البياض وفصله مغاير العدد وفصله . (آملي ١٤٧ –١٤٨)

## كالانسان والفرس ٢٧/٧٢

وغيرهما من الانواع المندرجة تحت جنس واحد. فالانسان والفرس مشتركان فى جزء من ذاتهها ، وهو الحيوان ، ويكون امتياز كلّ عن الآخر بفصله المختص به . (آملي ١٤٨)

### کزید وعمرو ۱۱/۷۲

فانها مشتركان فى تمــام الذات. ولذا يكونان مثلين. وانما امتيازهما بأمور خارجة عن ذاتها، وهى المسهاة بالعوارض الغريبة ، كعوارضها المشخصة. (آملي ١٤٨)

# المشائون حصروا أقسام التمايز في هذه الثلاثة ٢٢/٧٢

أى بتمام الذات أو ببعضها أو بعوارض غريبة. (آملي ١٤٨)

## قسم رابع ۱۲/۷۲

وهو التفاوت بالتشكيك في امورستة ، يجمعها التفاوت بالنقص والكمال الاانهم [أى الاشراقيين]، لمكان ذهابهم بأصالة المهية ، يجعلون التفاوت بالنقص والكمال في المهية . وأصحاب الحكمة المتعالية ، اعنى صدرالمتألهين واتباعه وافقوا الاشراقيين في التفاوت التشكيكي الذي هو بالنقص والكمال . لكن لمكان ذهابهم بأصالة الوجود ، جعلوا مورده الوجود ، لا المهية . (آملي ١٤٨).

### بالنقص والكمال في المهبة ١٣/٧٢

المراد بها ما به الشي هوهو ، لتشمل حقيقة الوجود، اذ على التحقيق ، هذا القسم تحقيقة في حقيقة الوجود. (سبزواري ٣٨)

بناء على أصالتها عند الإشراقية ، فأن الوجود ، لما كان عندهم من الإنتزاعيات العقلية، ولا تحقق له فى الأفراد الممكنة، فليس يجرى فيه الأتم والأنقص والأشد والأضعف إذ معنى الأتمية والأشدية از دياد الطبيعة العامة فى بعض الأفراد ، وكثرة ترتب الآثار، أو كون الأشد بحيث يوجد فيه ما يوجد فى الأضعف مع زيادة. وشى من هذه المعانى لا يجرى فى الأمور الإنتزاعية الإعتبارية .

والقائلون بأصالة الوجود يثبتون الحالات المذكورة كلها للوجود لكون الماهية انتزاعية اعتبارية. (هيدجي ١٢٣)

### كما بينا في حقيقة الوجود ٢٥/٧٢\_١٥

يعنى أنّه يجوز أن يكون لذات الشي عرض عريض بحسب كمال فى نفس ذلك الشي وتوسط ونقص فيه ، حيث يكون ما فيه التفاوت عين ما به التفاوت. ولكن تلك الذات المتفاضلة بحسب ذاتها هى حقيقة الوجود لاغير. (هيدجى ١٢٣–١٢٤)

# فالميز بين هذا الناقص وهذا الكامل ٧٢/١٥١

إن الميز بين السوادين [الشديد والضعيف] ليس بتمام الذات ، لأن السواد الكامل ليس مهيته مباينة لمهية السوادالناقص ، نظير مباينة الكم الجنسى مثلاً مع الجوهر الجنسى، ولا ببعض الذات، لأن السواد فى الخارج ذات بسيط، حيث انه من الأعراض، والأعراض بسائط خارجية ، ولا بعوارض غريبة ، وإلا لكانا متواطئين ، كتفاوت زيد مع عمرو.

واذ ليس الامتياز بشي من الأقسام الثلاثة ، فيجب ان يكون بقسم رابع ، وهو أن يكون ما بهالتفاوت بعين ما به الاشتراك. (آملي ١٤٩)

### بل بكمال من نفس الحقيقة ١٧/٧٢

السواد الشديد مشترك مع الضعيف فى كونها سواداً ، ويمتاز عنه بشدة السوادية التى هو واجد لها ويكون الناقص فاقداً لها . وهذه الشدة ايضاً من سنخ السواد . فيكون الاشتراك بينها فى السواد والامتياز بينها ايضاً بالسواد وبوجود شى منه فى الكامل مفقود فى الناقص .

وحيث ان المتأصل عندهم [أى عند الاشراقيين] هوالمهية ، والوجود اعتبارى، قالوا بأن الاشتراك فى المهية والامتياز بها. ونحن نوافقهم فى أصل التشكيك، لكن نقول بانه فى وجود المهية ؛ فالسوادان عندنا فى درجة الوجود ، لا فى نفس مهية السوادية . والسوادالشديد أشد وجوداً من وجود السواد الضعيف. (آملي ١٤٩—١٥٠)

## اعلم ان كل المفاهيم ١/٧٣

قد تقدم الفرق بين المفهوم والمهية ، وان بينها العموم منوجه، لصدق المفهوم على مفهوم الوجود دون المهيئة ، وصدق المهيئة على المهيئة الموجودة فى الحنارج دون المفهوم ، وصدقها معاً على المهية الموجودة فى الذهن . (آملي ١٥٠)

### من حيث هو لامن حيث الحكاية ٢/٧٣

هذا قيد لمفهوم الوجود. ووجه الحاجة الى التقييد انه، من حيث الحكاية عن حقيقة الوجود، آلة ومرآة لملاحظة الحقيقة . فلا يحكم عليه بشي من حيث هومفهوم ، بل يحكم

عليه بحكم الحقيقة الذي هوالتشكيك ، لانفيه. (آملي ١٥٠)

### فليس ثابتاً ايضاً ٣/٧٤

فعندنا ، ماهو مرفوع الوجود مرفوع الثبوت والتقرر ايضاً. وعند المعتزلة ، المهيّة الامكانيّة ، في حال العدم ، مرفوعة الوجود ، وليست مرفوعة الثبوت والتقرر.

والداعى لهم على هذا القول ، تصحيح الامكان للمهيّاتْ . فان سلب ضرورتى الوجود والعدم ، في حال الوجود ، عن المهيّة ، أو تساوى الوجود والعدم لها فيها، لايصح ، لانها ، في حال الوجود ، محفوفة بالضرورتين . فلابد ان تكون المهيّة ثابتة قبل الوجود ، ليصح الامكان . وهو وهم ، اذ يكنى فيه سلب الضرورتين عن مرتبة ذاتها عند العقل ، وانفكاكها عن الوجود مرتبة ، عنده ، تعمّ المصحح . وكيف تنفك عن كافّة الوجودات الخارجيّة والمهيّات المحمولة على افرادها حملاً شايعاً ، تنتز ع من حدود الوجودات وفقدها ، وحد الشيء متأخر عنه . وقد مر ان الوجود مقدّم بالاحقيّة على المهيّة ، في موطن كان .

والداعى الآخر لهم تصحيح مسألة العلم الازلى، اذ لو لم يكن فى الازل وجودالاشياء ولامهيتها ، امتنع العلم ولوكان وجودها فيه ، لزم قدمها . فبقى ان يكون فيه مهيتها . ولا يلزم محذور من قدمها ، اذ الممتنع لزوم موجود قديم ، سوى الله تعالى ، لا ثابت قديم . على انه وجب قدم علمه تعالى ، كصفاته الاخر . وسياتى ، فى مقامه ، تحقيق مسألة العلم ، من غير حاجة الى القول بثبوت المعدومات . (سبزوارى ٣٨)

#### بوجه من الوجوه ٧٤/٥

أى لاوجود أصلى، وهو الوجود الذى يخصّها ، أعنى به الوجود الذى به يترتب عليها آثارها ، ولا الوجود التبعى ، وهوالوجود الذى لغيرها، أعنى بهالوجود الذىلايترتب به عليها آثارها . وبهذا التعميم يفترق هذا المذهب عن مذهب الصوفية القائلين بالأعيان الثابتة فى حضرة العلم المنفكّة عنالوجود اللائق بها ، والموجودة بوجود تبعى بتبعية وجود الأسماء والصفات. (آملي ٣٩)

#### قد ساوق الشي ٤/٧٤

بمعنى أن الشيئية فى أىّ نشأة تحققت ، تحقق الوجود. (هيدجي١٢٥)

اذا كان بين لفظين ترادف مفهومى، مثل «الانسان »و «البشر»، يقال انهما مساوقان واذا كان بينهما اختلاف مفهومى وكانا متساويين فى الصدق، كالإنسان والمتعجب أو الضاحك بالقوة، يقال إنهما متساوقان.

فالمساوقة تستعمل فى مورد الإتحاد فى المفهوم وفى مورد التساوى فى الصدق مع الاختلاف فى المفهوم.

وهل مساوقة الشي للوجود من قبيل الاول ، فيكونا متحدى المفهوم، كالانسان والبشر ، أو من قبيل الثانى ، فيكونا من قبيل الانسان والمتعجب ؟... لهم فى ذلك تردد. (آملى ١٥١)

## (قد ساوق) الشي أي المهية ٢/٧٤

لا وجه ظاهر لتفسيره «الشي »بالماهية وتخصيصه بها . بل كل مايصح آن يشار اليه ويعلم ويخبر عنه شي ،ماهية كان ام وجوداً. والمساوقة تعم الاتحاد والمصاحبة . (هيدجي ١٢٥)

الذى عليه معاشر الحكماء هو مساوقة الشي معالوجود ، مع الترديد منهم فى كون مساوقتها من جهة ترادفها المفهومي أو تساويها فىالصدق .

فلاوجه لتفسير المصنف الشي علية ، ولا لاعتراض الهيدجي بتخصيصه الشي عليه اللهية . بل ينبغي الاعتراض بفساد هذا التفسير رأساً. لفساد انحصار الشي عليه بالمهية .

والذى دعاه الى هذا التفسيرهوكونه فى مقام ننىالشيئية عن المهية المعدومة، واثبات ان المعدوم ليس بشى . فحينئذ، لابد ان يفسر الشى بالمهية بمعنى المشى وجوده . ويريد من المساواة .

فعنى ان الشيئية تساوق الوجود ان المهية يطلق عليها والشي واذا كانت موجودة . فالمهيّة المعدومة لايصدق عليهـا الشي لمساواة الشي والوجود. فكل ما لايكون موجوداً فلايكون شيئاً ، خلافاً للمعتزلة القائلين بان المهية المعدومة شئ. (آملي١٥١–١٥٢)

# فالمعدوم أى المهيّة الممكنة ٧٤/٨-٩

فيه اشارة الى استيناس ودفع استغراب من قولهم «المعدوم ثابت» أو «المعدوم شيء»، حيث يحمل على المعدوم بمعنى العدم البحت،أومرفوع شيئية الوجود وشيئية المهيئة. وليس كذلك ، اذ المراد المعدوم بمعنى ذات،أى مهيئة، لها العدم، كالانسان المعدوم ، والفرس المعدوم. أو المعدوم بمعنى مرفوع شيئية الوجود، لاشيئية المهيئة. (سبزوارى ٣٨–٣٩)

فصّل المعتزلى بين المعدوم الممكن وبين المعدوم الممتنع. وقال بان الاول شي دون الأخير. وخصّ الأخير باسم «المنني». فعنده المنني اخصّ من المعدوم، بمعنى ان كل منني معدوم، وأما كل معدوم، فلا يجبان يكون منفياً، بل يمكن ان يكون ثابتاً كالمعدوم الممكن. (آملي ١٥٢)

عنده ثابت ۷/۷٤

مقرّر في الخارج منفكّاً عن صفة الوجود. (هيدجي ١٢٥)

والفطرة السليمة ١٠/٧٤

إن بديهية العقل لاتفرق بين كون وكون بحسب الخارج بحيث يكون أحدهما منشأ للآثار دون الآخر. وتجويز ذلك الفرق مكابرة صريحة. (هيدجي ١٢٥)

فانه بعد ملاحظة ان المراد من الوجود انما هو كون المهيّة وتحققها، لا أمر ينضم اليها ، لامجال لاحتمال ان تكون المهية فى الخارج بلاكون فى الخارج. ولو جوّز مجوّز بعد هذه الملاحظة، فقد كابرعقله...

هذا مع انا كلما تعمقنا ودققنا النظر والتأمل، لانجد فرقاً بين الثبوت والوجود، كما لانجده بين النفي والعدم. (آملي ١٥٣)

بعض المعتزلة ١١/٧٤

كأبى هاشم واتباعه. (هيدجي ١٢٥)

#### فقولهم «صفة» ١٦/٧٤

ليس المراد هنا بيان فوايد الفاظ التعريف. واللا ، فه الصّفة » كالجنس ، لابد ان يشمل جميع الصفات. بل المراد تعيين الصفات التى يطلقون عليها الاحوال. وانتها هى التى يطلق الحكماء عليها المعانى الانتزاعية والصّفات الاعتبارية النفس الامرية. لاانتهم يطلقونها على ايّة صفة كانت ، كالعلم والقدرة ، من الصفات النفسانية ، والبياض والحلاوة ، من الصفات الجسمانية ، كما قلنا: « فبتى فى الحدّ مثل الانتزاعيات» ، فقولنا « فقولم صفة... » بمنزلة قولنا « فقولم الحال ارادوا... » (سبزوارى ٣٩)

#### المعنى الانتزاعي ١٦/٧٤

«الصفة» قد تطلق ويراد بها المعنى القائم بالغير مطلقاً ، سواء كان متصلاً ، كالسواد والبياض ، أو أمراً إنتزاعياً. ويقابلها الذات ، وهى المعنى القائم بنفسه . وقد تطلق ويراد بها المعنى الإنتزاعى القائم بالغير . كالعالمية والقادرية وساير الاضافات. ويقابلها الذات ، وهى المعنى الغير الانتزاعى ، سواء كانت قائماً بنفسه أوكان قائماً بغيره.

فالصفة بالمعنى الاول أعم من الصفة بالمعنى الثانى.

والذات بالعكس، أى أنها بالمعنى الاول اخصّ من الذات بالمعنى الأخير.

اذا تبين ذلك، فاعلم ان مرادهم منالصفة هوالمعنى الانتزاعى القائم بالغير ، اعنى معناها الأخصّ، لامطلق القائم بالغير. فمثل البياض أو السواد ليس حالا عندهم ، بل هو إما موجود أو معدوم. (آملي ١٥٤)

#### فانها صفة للثابت ١٩/٧٤

أى للمعدوم الثابت. وصفة المعدوم معدوم. والحال ما لاتكون موجودة ولامعدومة. (آملي ١٥٤)

### الصفات الوجودية للموجود ٢٠-١٩/٧٤

كالمعنى القائم بالغير، اذا لم يكن انتزاعياً ، كالأعراض مثل السواد والبياض. فانها متحققة باعتبار ذواتها ، فهي من الموجودات دون الحال. (آملي ١٥٥)

#### عن الصفات السلبية ٢٠/٧٤

المعتبرة في مفهومها السلب، كاللابياض واللاسواد. (هيدجي ١٢٦)

#### الغيرالمعتبر في مفهومها السلب ٢١/٧٤

بأن لم يكن السلب داخلاً فى مفهومها، وإن لم تكن موجودة فى الخارج، كالشيئية والوجود والامكان والامتناع، وغيرها من المعانى الانتزاعية والصفات الاعتبارية . (هيدجى ١٢٦)

#### بانه لايصح على مذهب المعتزلة ١/٧٥

أى الذين يقولون بثبوت المعدومات، وان الصفة الانتزاعية للمعدوم، مثل الجوهرية، من الأحوال ، ومع ذلك يعرّف الحال بانها صفة للموجود .

الحاصل ان اعتراض الكاتبى يتوجه على من جمع بين أمورثلثة من المعتزلة، وهى: (١) تعريفه الحال بانها صفة للموجود، و (٢) قوله بثبوت المعدومات، و (٣) قوله بان الجوهرية الثابتة للذات المعدومة من الأحوال.

وأما من لم يجمع بين هذه الأمور ، إما بنني جميعها ، أو ننى بعضها بان عرّف الحال بانها صفة للشيء مطلقاً ، سواءكان موجوداً أو معدوماً ، أو لم يقل بثبوت المعدومات ، أو قال به ولم يقل بان الجوهرية للجوهر المعدوم الثابت من الأحوال ، فلا يتوجه عليه الاشكال. (آملي ١٥٥)

## فيحالتي الوجود والعدم ٢/٧٥

فنى حالة العدم ، صفة للمعدوم ، غاية الامر صفة للثابت لا للموجود . (سبزوارى ٣٩)

# ان يكون صفة له في الجملة ٥٧/٥

والجوهرية هكذا. فانها تكون صفة الموجود والمعدوم. (هيدجي ١٣٨)

يعنى هذا الاعتراض انما يرد، لو كان المراد بقولهم ( صفة للموجود » انها صفة للموجود فقط ، أى لايكون صفة للمعدوم اصلاً. وأما اذا كان المراد به ان الحال لابد ان

يقع للموجود ، سواءكانت صفة للمعدوم ايضاً ام لا، فلايرد هذا الاعتراض ، كما لايخني. (آملي ١٥٥)

## وأيضاً هذا ٥٧/٤

أى الاعتراض وارد. (هيدجي ١٣٨)

#### على مذهب من قال ٥٧/٤

إشارة الى ما قاله شارح المقاصد من أنه إنما يتم هذا الاعتراض لو ثبت ذلك من أبي هاشم. وإلا فمن المعتزلة من لايقول بالحال ، ومنهم من يقول به لا على هذا الوجه . (هيدجي ١٢٦)

## واما على مذهب من لم يقل«المعدوم ثابت» ٥٧/٥

الحاصل ان هنا مسألتين: مسألة ثبوت المعدوم، أى ثبوت المهية منفكة عن الوجود، ومسألة ثبوت الواسطة بين الموجود والمعدوم المسماة بالحال. والثانية غير الاولى. فان الاحوال، عند الفائلين بها، صفات انتزاعية للموجودات، في حال وجودها، والثابت في الثانية، صفات انتزاعية . وفي الاولى ذوات وانواع جوهرية. وأيضاً، الثابت في الاولى، معدوم، وفي الثانية، واسطة بين الموجود والمعدوم. فقائل قال بالحال، لكن لم يقل بثبوت المهيات منفكة عن الوجود؛ أوقال به، وخصص الاحوال بالصفات الانتزاعية للموجودات، ولم يقل باتصاف المهيات الثابتة في حال العدم بالاحوال، كان الاعتراض ساقطاً عنها. ومن جمع بين الاولى والثانية، وقال باتصاف المعدوم بالحال، ورد عليه الاعتراض ولزم ان يقول الحال صفة للشيء. (سبزوارى ٣٩-٤٠)

### عقلاً ٥٧/٨

اذ لاتعقل منالثبوت إلا الوجود ذهناً وخارجاً ، ومنالعدم إلا ننىذلك. فالوجود يرادف الثبوت والعدم يرادف النني. (هيدجي ١٢٦)

#### افراده ۱۵/۱۹

أى إفراد قوله « مرادفة ». (هيدجي ١٢٨)

### يحتمل أن يكون المرادفة مصدراً ٥٠/٧٥

والضميرعائد الى النفى والثبوت، لا الى الوجود والعدم كما فى الأول. (هيدجى ١٢٦) ان كان المعدوم المطلق ١٥/٧٥

أى ماهو المعدوم فى الخارج والذهن ، فهو لايخبر عنه. فإن الإخبارعن الشي بشي بشي يتوقف على تصوره ، وهو وجود فى الذهن. فما لا يتصور فلا يخبر عنه. (آملى ١٥٦) ويتسلسل ١٧/٧٥

لانه لو كان للوجود وجود زائد عليه، والمفروض ان وجوده ايضاً موجود فى الخارج، فله وجود زائد عليه. فوجوده ايضاً موجود بوجود زائد. وهكذا فيتسلسل. (آملي ١٥٦) ولكن بنفس ذاته ١٨/٧٥

وهذا التفاوت بين موجودية الوجود وبين موجودية غيره ، حيث انه موجود بنفس ذاته وغيره موجود بوجود زائد عليه ، ليس من ناحية المشتق حتى يكون اطلاق الموجود على الوجود وعلى غيره بمعنيين من قبيل المشترك. بل انما التفاوت من ناحية الموضوع كما في حمل الابيض على الجسم في قولكك: «الجسم ابيض» ، وعلى البياض نفسه ، حيث ان الجسم ابيض بالبياض ولكن البياض ابيض بنفسه. فان شئت فقل: ابيضية الجسم عرضى من قبيل العرضى المحمول بالضميمة ، وابيضية البياض ذاتى من قبيل الذاتى في باب البرهان والعرضى المحمول بالاضميمة. (آملى ١٥٧)

### لیس بذی وجود ۱۹/۷۵

زائد على نفسه. وأما على معنىأنه ذوعدم أو ما قام بهالعدم ، فالاتصاف المذكور لازم. (هيدجي ١٢٦)

هذا الجواب محكى عنالفخرالرازى حيث أجاب باختيار ان الوجود معدوم فى الخارج، ومنع امتناع اتصاف الشيئ بنقيضه على سبيل الاشتقاق.

وقد وجهه فى الشوارق بان المستحيل انما هواتصاف شى بالوجود والعدم معاً بان يكون شى واحد مجمعاً للوجود والعدم ، أو اتصاف الوجود بالعدم وبالعكس، أو حمل

احدهما علىالآخر مواطياً بان يقال:الوجود عدم والعدم وجود .

وأمّا كون الوجود معدوماً بمعنى انّه مرتفع عنه الوجود ، فليس بمستحيل . (آملي ١٥٧)

#### لايتصف بنقيضه ٥٩/٧٥

بمعنى صدقه عليه.فإن اتصاف الشئ بنقيضه على قسمين: (١) اتصاف به مواطاة و (٢) اتصاف به مواطاة و (٢) اتصاف به اشتقاقاً. والأول محال لاستلزامه الجمع بين المتناقضين ، وهو كون ذلك الشئ وكونه ليس ذلك الشئ والثانى غير مستحيل، لأن المحمول فى قولنا: والسواد سواد» و والسواد ليس بذى سواد » ليس واحداً، حتى يلزم الجمع بين الشيئين ورفعه. والمعنى: السواد سواد بنفسه ، وليس له سواد زائد على ذاته. (هيدجى ١٢٦–١٢٧)

## نقيض الوجود هوالعدم ١٩/٧٥-٢٠

فلوقيل:الوجود عدم ، أو لاوجود ، للزم الاتصاف المذكور.(هيدجي١٢٧)

#### ، النقض بوجود الواجب ٥٠/٧٥

هذا الجواب مذكور فى عبارة المدقق المحقق ملااسمعيل الاصفهانى فى حاشيته على الشوارق: «هذا الدليل لوتم، لدل على كون الواجب الوجود حالاً، اللهم الا ان يقولوا بكونه وجوداً صرفاً ونوراً محضاً». (آملي ١٥٧)

#### لايستلزم للموصوف تقدما بالوجود ٧٤/٧٥

كاتصاف المهيّة بالامكان والشيئية. فان التقدم هنا بالتجوهر ،كتقدم المهيّة على الوجود ، عندالقائل بننى الواسطة وأصالة المهيّة. والغرض ننى لزوم التسلسل. واما حاليته، فلكونه صفة للموجود بهذا الوجود. (سبزوارى ٤٠)

بل يكنى تقدمه عليها بتقررشيئيته فىالعقل. (هيدجي ١٢٧)

لایخنی ان هذا الجواب لایصلح حالیّـة الوجود بمعنی کونه صفة للموجود. وانمــا یصلح کونه صفة لغیر الموجود .

ولذا قال في الحاشية ان وجه حاليَّته وكونه صفة للموجود منحصر بالوجهالاول،

اعني كون الحالة صفة للموجود، ولو بنفس تلكث الصفة. (آملي ١٥٨)

#### الكلى الذي له جزئيات ١/٧٦

اذا كان ذاتياً لجزئياتهـا،لاعرضياً،كى يكون جزءاً لهـا ، حتى يتم البرهان . (آملي ١٥٨)

#### كالانسان ١/٧٦

هذا مثال لكليّ له جزئيات متحققة ، لا للحال. وليسكل كلي له جزئيات حالاً، وان كان كلكليّ كذلك غيرموجود في الحارج عند المستدل. (آملي ١٥٨)

### والالما كان جزء لموجود ٢/٧٦

لامتناع تقوّم الموجود بالمعدوم. (هيدجي ١٢٧)

# فانه نفس الطبيعة التي يعرضها الكلية في نشأة الذهن ٢٠/٧٦ ع

ان اريد الاذهان السافلة ، كان تسمية الطبيعى بالكلى من باب تسمية الشي باسم مايؤول اليه ، كقوله تعالى «اعصر خمرا». وان اريد الاذهان العالية، كانت من باب تسمية الشي باسم ماكان، كقوله تعالى «وآتوا اليتامى اموالهم ». اذكان هناك محذوف المشخصات، ثم صارهنا محفوفاً بها ، ثم تصير فى اذهاننا محذوفة.

هذا ان اريد الاتصاف بالكلّية المنطقيّة ، وان عقدالاصطلاح على اطلاق الكلى على نفس الطبيعة المعروضة على سبيل الارتجال، فلاحاجة الى العلاقة ، اذ لامشاحة فى الاصطلاح. (سبزوارى ٤٠)

الكلى الطبيعى مايكون معروض الكلى المنطقى. فاذا قلت: «الانسان كلى ، فالانسان الذى موضوع فى هذه القضية كلى طبيعى ، والكلى الذى محمول فيها كلى منطقى. ومجموع الموضوع والمحمول كلى عقلى .

ومعلوم ان الانسان موجود فى الحارج. ومعنى كليته انه اذا تصوره العقل يحكم عليه بانه قابل للصدق على الكثيرين فى الحارج. (آملى ١٥٨–١٥٩)

#### ولاستما ٤/٧٦

لانه اشد ابهاما من اللابشرط ، الذي هو قسمه ، لاطلاقه عن الاطلاق والتقييد والكلية والجزئية وغيرها . فالمخلوطة بالوجود والتعين ، نفس طبيعة المقسم . واللابشرط يجتمع معالف شرط . فالحق أن وجود الطبيعي ، بنفس وجود اشخاصه ، لاانه جزء اشخاصه ، الا بحسب التعمل من العقل . (سبزواري ٤٠)

#### المطلقة والمخلوطة والمجردة ٧٦/٥

«المطلقة ،أى اللابشرط القسمى ، و «المخلوطة » أى بشرط شي ، و والمجردة ،أى بشرط لا. (هيدجي ١٢٧)

## ليس جزء له في الخارج ٦/٧٦

بل فى تحليل العقل. فالكلى والتشخص كلاهما موجودان بوجود واحد. (هيدجى ١٣٧) بل هو جزء عقلى. (آملي ١٥٩)

#### م الماهيات الحقيقية ٧/٧٦

احتراز عن الاعتبارية كالماهية المركبة من الأجزاء المتساوية فى العموم والخصوص كالمركبة من النامى والمغتذى والمتحرك بالارادة والحسّاس مثلاً، فانها اعتبارية غير محققة. (هيدجي ١٢٧)

قيد بالحقيقية لانها، لوكانت اعتبارية وكان جنسها معدوماً، لم يلزم تقوم الموجود بالمعدوم، اذ المهية الاعتبارية ليست موجودة ؛ وبالعرضية لانها، لو لم تكن عرضية ، لم تلزم قيام العرض بالعرض. (آملي ١٥٩)

# لزم قيام العرض بالعرض ٢٧٨

المتكلمون ذهبوا الى استحالته [أى قيام العرض بالعرض]. فاستدلوا بوجهين : (١) ان معنى قيام العرض بالمحل تبعيته له فىالتحيّز. فلابد من ان يكون موضوعه متحيّز آ بالذات ليصح تبعية العرض ايّاه فى التحيز. والمتحيز بالذات هو الجوهر. فيجب قيام العرض بالجوهر.

(۲) لو قام عرض بعرض، فلابد بالآخرة من جوهرينتهى اليه سلسلة الأعراض، لامتناع قيام العرض بنفسه. وحينئذ، فقيام بعض الأعراض ببعض ليس أولى من قيام الكل بذلك الجوهر، لانه قائم بنفسه، وكونه كذلك يصيره أولى بالمحلية ، ولان الكل في حيزذلك الجوهر تبعاً له. وهو معنى القيام .

هذا، ولايخني ما في هذين الدليلين من الوهن.

اما الاول ، فلان معنى قيام العرض بالمحل ليس بمعنى تبعيته له فى التحيز اولاً ، بل معناه اختصاصه به بحيث يكون نعتاً له والمحل منعوتاً به . والذى يدل على ذلك صحة اتصاف النفس بالصفات النفسانية والعقول المجردة بأوصافها ، معانها ليسا بمتحيزين ؛ بل اتصاف الواجب بصفاته ، عند من يقول بزيادة صفاته عليه تعالى ؛ بل عند الكل بالنسبة الى صفاته الاضافية . وثانياً ، لو سلم ان معنى قيام العرض بالمحل هو ما ذ كر ، فلايلزم ان يكون ذلك بلاواسطة ، فان معنى التبعية فى التحيز ليس الا ثبوت التحيز للتابع عرضاً لثبوته للمتبوع في جب ان يكون هناك ما يكون له التحيز بالذات ، سواء كان بواسطة أو بغير واسطة . وأما كون التحيز ثابتاً بالذات لما هو على قريب للتابع ، فليس بلازم .

وأما الوجه الثانى فلان قيام شئ بشئ على ما عرفت من معناه من اختصاصه به على وجه يكون الشئ القائم نعتاً والمحل الذى يقوم به منعوتاً ، انما يتحقق من رابطة النسبية بينها ، ولو لم تكن مهية تلك النسبة والربط معلومة لنا . فاذا تحققت تلك الرابطة بين العرض الثانى وبين الجوهر الا بواسطة العرض الأول ، لم تكن مقتضياً لقيامه بالجوهر الآخر الا بالواسطة .فوجود هذه الواسطة كاف فى الترجيع . (آملى ١٦٣ – ١٦٤)

# لان التركيب الحقيقي على قيام الأجزاء ٢٠/٨-٩

اذا كان جنس السواد مثلاً هو اللون موجودا، وله جزء آخر وهو فصله، فلابد من قيام أحدهما بالآخر ليمكن ان يلتئم منها مهية حقيقية لوجوب احتياج بعض اجزاء المهية الحقيقية الى بعض. وهما ، أى الجنس والفصل من المهية العرضية كالسواد، عرضان، لان الجنس والفصل من المهية العرضية كالسواد، عرضان، لان الجنس والفصل والنوع موجودات بوجود واحد. فاذا كان النوع عرضاً، أى موجوداً في

موضوع ، كان الجنس والفصل عرضين ايضاً بحكم الاتحاد. فيلزم قيام العرض بالعرض. وهو غير جائز عندالمتكلمين. هذا غاية تقريب هذا الدليل.

وانما يتم على تقرير تمامية قيام بعض اجزاء المهية الحقيقية ببعض من ناحية وجوب الاحتياج بينها ، والاحتياج يستلزم القيام. ولايخنى مافيه. فان من الجائز ان يكون الاحتياج لعلية بعض الأجزاء لبعض، كما هو كذلك، فان الفصل علة لتحصل الجنس وليس قائمًا به. (آملي ١٥٩–١٦٠)

### ان الأعراض بسائط ٩/٧٦

لأن اللونية من الأجزاء العقلية للسواد، ولا يلزم من كونها موجودة فى العقل التيام حقيقة السواد بحسب الحارج منها ليلزم الاحتياج وقيام العرض بالعرض، اذ لا التيام حقيقة من الأجزاء العقلية، لكونها منتزعة من حقيقة بسيطة، ولا تمايز بينها الا بعد الانتزاع. (هيدجي ١٢٧)

ان المهية المركبة من الجنسوالفصل على قسمين. فنها ما تكون فى الخارج مركبة من المادة والصورة ، والعقل من المادة والصورة ، والعقل ايضاً يحلله الى الجنس والفصل... ومنها ما لاتكون فى الخارج مركبة من المادة والصورة ، كالأعراض مثل السواد والبياض . فان السواد مثلاً ليس فى الخارج مركباً من شى وشى ، حتى يكون شى منه مأخذ انتزاع جنسه الذى هواللون ، وشى منه منشأ اخذ فصله الذى هوالقابض للبصر. بل هذه الحقيقة من حيث تلك الحقيقة ، من دون تقطيعها بشى وشى ، بل من حيث نفسها البسيطة ، منشأ أخذ الجنس والفصل ، فيكون بتمامها مأخذاً لانتزاعها ... وهذا معنى كونها بسيطة فى الخارج ، ومنحلة الى الجنس والفصل فى العقل .

فالجنس والفصل فى كلا القسمين ، أعنى المهية المركبة أو البسيطة فى الحارج، جزء عقلى تحليلى . الا ان التفاوت بينها هو بأن فى المهية المركبة ، الأجزاء الحارجية تكون منشأ أخذ الأجزاء الذهنية . فالمادة مأخذ انتزاع الجنس ، والصورة مأخذ انتزاع الفصل . . . اذا

عرفت ذلك ، فنقول: الأعراض لاتكون لها شي في الخارج بازاء الجنس وشي آخر بازاء الفصل. فالجنس والفصل ليسا من الأجزاء الخارجية في شي من المهيات، لكنها تؤخذ من الأجزاء الخارجية في شي من المهيات، لكنها تؤخذ من الأجزاء الخارجية في المركبات الخارجية دون البسائط . وحيث انها ليسا بازاء مأخذهما شي وشي في الخارج في البسائط الخارجية ، فلايصدق ان اللونية لو كانت معدومة في الخارج لزم تقوم الموجود بالمعدوم. فنختار في الجواب ان اللونية معدومة في الخارج من غير محذور . فيكون حال اللون معذور ، كما قلنا ان الكلية كذلك معدومة في الخارج من غير محذور . فيكون حال اللون بالقياس الى الفرد في كون كل منها جزأ تحليلياً عقلياً . (آملي ١٦٠–١٦٣)

# قيام العرض بالعرض جائز ١١/٧٦

وجمهور المتكلمين على أنه [أى قيام العرض بالعرض] ممتنع ، لأن قيام العرض بالمحل أنه تابع له فى التحيز. فما يقوم به العرض يجب أن يكون متحيزاً بالذات فيصح كون الشيء تبعاً له فى التحيز، والمتحيز بالذات ليس الا الجوهر.

واعترض عليه بأنا لانسلم كون معنى قيام الشى بالشى التبعية فى التحيز. بل معناه اختصاص الشى بالشى بعيث أن يكون تبعاً له. والقيام بهذا المعنى لايختص بالمتحيز ، كما في صفات الله تعالى عند المتكلمين، وصفات الجواهر المجردة عند الفلاسفة. (هيدجي ١٢٨)

ذهب الحكماء الى جواز قيام العرض بالعرض. واستدلوا بجوازه بقيام السرعة والبطؤ بالحركة، وبتوسطها يحلان فى الجسم؛ وقيام الحنشونة والملاسة بالسطح الحال فى الجسم؛ وبقيام الاستقامة والاستدارة والانحناء بالخط الحال فى السطح، وقيام النقطة بالخط. (آملى ١٦٤)

# لاميز في الاعدام من حيث العدم ٧٧٧٧

اعلم ان الموجودات متمايزة بحسب الخارج. وأما الوجودات فهى متمايزة فى السلسلة الطولية بالتقدم والتأخر والغنى والفقر والوجوب والامكان والكمال والنقص والشدة والضعف. وأما فى السلسلة العرضية، فباعتبار ما معه من اللواحق والأعراض.

وذلك عند من يقول بتحقق الوجود، كما انه من يقول باعتباريته يقول بتمايزه باعتبار اضافته الى المهيات .

وأما الأعدام...فتما يزها ليس بحسب ذاتها بل بحسب الوجودات. فالأعدام، ان أخذت مضافة "الى الوجودات تتمايز، وان اخذت بما هي أعدام، فلاتتمايز. (آملي ١٦٥–١٦٦) والالكان في كل شيء اعدام غيرمتناهية ٢/٧٧

فكان فيه تحصَّلات غير متناهية ، لاقتضاء التميَّز ذلك. (سبزوارى ٤٠)

قال صدرالمثألهين [فى الأسفار]: «والوهم حيث يجد اليد ممتازة عن الرجل فيغلط ويقول: عدم أحدهما غير عدم الآخر. ولوكان الأمركما يحسبه ، لكان فى كل شئ أعدام متضاعفة غير متناهية مرّات لامتناهية». (هيدجي ١٢٩)

وانكانت لعدم في عدم ٧/٧٧

كيف لعدم في وجود؟ (هيدجي ١٣٩)

′ فاهوا ٧٧/٧

كما قال المحقق الطوسى... « وقد يتمايز الأعدام. ولهذا استند عدم المعلول الى عدم العلق الفي عدم الفير وينافى عدم الشرط وجود المشروط، ويصحّح عدم الضد وجود الضد الآخر، بخلاف باقى الأعدام ». (هيدجى ١٢٩)

#### فيقال سالبة حملية ١١/٧٧

اذ فى السالبة الحملية يكون سلب الربط ، لا ربط السلب ؛ وفى السالبة الشرطية المتصلة يكون سلب العناد.

فيكون اطلاق الحملية والمتقصلة والمنفصلة عليها من جهة تشابههما بالموجبات (آملي ١٦٧)

# اكثرالمتكلمين على الأول ٢/٧٨

لزعمهم أنه مما يتوقف القول بحشر الأجسام عليه. (هيدجي ١٣٠)

#### على الثاني ٣/٧٨

معالقول بصحة الحشر الجسهانى لعدم قولهم بانعدام الأجساد بالكلية ، بل إما بفساد صورها وبقاء موادّها، وإما بتفرق أجزائها وخروجها عن الانتقاع. ويؤيده قصة ابراهيم الخليل. (هيدجى ١٣٠)

## فلا تكرار في تجليّه تعالىٰ ١٠/٧٨\_٥

اشارة الى الاتفاق من غيرأهل الكلام فى هذه المسألة ، بل الوفاق لكتاب الله . فقولنا «فلاتكرار» تلميح الى قول العرفاء «لاتكرار فى التجلّى» . وله ثلاثة معان: احدها مفاد هذه المسألة ، وهو ان لتجليّه الفعلى ، تفنّنات وتطوّرات . فكما لا تجد صورتين وصوتين ، بل حركتين ، وغير ذلك متماثلتين من جميع الوجوه ، فى مراتب التباعدالمكانى ، كذلك لا تجدها كذلك فى مراتب التعاقب الزمانى . وهذه المراتب مرادنا بالآنات . والوجودات فى اعيانها هى التجليّلات . (سبزوارى ٤٠-٤١)

هذه العبارة مأخوذة عن قول العرفاء: إن الله لايتجلى فى صورة مرتين. والتجلى بالمعنى المصدرى عبارة عن إفاضة الوجود منه تعالى وتنزله عنه كإفاضة الظل من ذى ظل. و بمعنى الاسم المصدرى هو نفس الوجود المفاض منه تعالى...

فلقولهم: « لاتكرار فىالتجلى » ، معان ثلاثة :

(۱) ان كل مرتبة من مراتب الوجود المنبسط والفيض المقدس لا تكرر ولا تعدد ولاعدم لها ، لان عدمها برفعها عن تلك المرتبة وخلو الوجود المنبسط عنها . والمفروض عدم خلوه عنها . . وهذا الوجود المنبسط ، وان كانت له مراتب طولية وفي كل مرتبة من مراتبا ، الا المرتبة الاولى ، يمكن ان يتحقق مراتب عرضية متكافئة ، لكن كل مرتبة من تلك المراتب الطولية والعرضية لاتتكرر، ووجود كل مرتبة لا يتحقق مرتين، لاقبل تحققه ولا بعده .

(٢) ان هذا الوجود المنبسط ، مع قطع النظرعن مراتبه، شي واحد وجلوة واحدة، لا تكرار ولا تعدد فيه...

(٣) ان العالم ، أى ماسوى الله ، من سمائه وأرضه وغيبه وشهادته ، منجهة ارتباط بعضه ببعض ، كارتباط اجزاء بدن واحد بعضها ببعض . شى واحد ، لاتكرار فيه . وقد جعل وحدة العالم فى الالهيات دليلاً على توحيده تبارك وتعالى . (آملي ١٦٩)

# وفي کل آن له شان جدید ۸۷/ه

اقتباس من الآية الشريفة: «كلّ يوم ٍ هو فى شان» . (سبزوارى ٤١)

### «لیس کمثله شیء» ۸۷/۵

تلویح الی ما فی علم الاسماء ، ان کل ما فی العوالم مظاهر الاسماء الحسنی ، فإسمه الذی تدعوالله تعالی به بقولک: «یامن لیس کمثله شی » . هذه المراتب المذکورة من تلک الحیثیة ، مظهره . و هذا معنی البیت المستشهد به . و ثانیها ، ان حیثیة الوجود الذی هو الاصل الحفوظ فی مراتب السلاسل الطولیة و العرضیة ، لما کانت عین حیثیة الوحدة و الشخصیة ، فع قطع النظر عن المهیات ، لم تبق سنخا آخر حتی یصدق التکرار . و هذا مفاد ذکر «یامن فع قطع النظر عن المهیات ، لم تبق سنخا آخر حتی یصدق التکرار . و هذا مفاد ذکر «یامن هولا اله الاهو» . و ثالثها انه اذا اخذ النظام الجملی للعالم ، و هو الانسان الکبیر ، کان علی و احداً « ماخلقکم و لا بعثکم الاکنفس و احداً » . فکان التجلی و احداً ، و لم یکن تکرار فی التجلی ، و ما امر نا الا و احدة . (سبزواری ٤١)

قوله: «ليسكمثله شيء »، وكذا قوله: «وفى كل شيء له آية»، إشارة الى أن الاشياء كلها مظاهر الحق ووجوداتها تجلياته. وقد تبيّن أن لا تكرار فى التجلى. لايخنى أن ماذكره شواهد على المطلوب، والأدلة هى المذكورة بعد هذا، على أن ما استشهد به من الآية والبيت خال عن المناسبة. (هيدجى ١٣٠)

## وفي کل شيء له آية ۲/۷۸

یعنی کل شی ٔ بوحدانیته وعدم تکرر وجوده آیة توحیده. (آملی ۱۹۹)

#### وبعضهم ۷/۷۸

واذا كان المراد اعادة المعدوم بعينه ، بجميع لوازمه وعوارضه، حتى زمانهومرتبته فلاريب فى امتناعها. (سبزوارى ٤١)

#### واستحسن الامام الرازى ۸/۷۸

فى الأسفار: « استحسنه الخطيب الرازى حيث قال: كل من رجع الى فطر ته السليمة، ورفض عن نفسه الميل والعصبية ، شهد عقله الصريح بأن إعادة المعدوم ممتنع » . (هيدجي ١٣٠–١٣١)

### حتم في الشخص ١٠/٧٨

أى من حيث هو شخص . وحينئذ ، حال هذا التجويز واضحة ، اذ الشخص يكون شخصين ، لانه ، اذا تخلل العدم ، وهو بطلان شيئية وجوده ، وبطلان شيئية مهيته ، والوجود مساوق للوحدة والتشخص ، بل عينها ، كان الوجود وجودين ، والواحداثنين ، والشخص شخصين . هذا خلف . (سبزوارى ٤١)

## تجويز تخلل العدم ١١/٧٨

اذا فرض موجود فى الزمان الاول وانعدم فى الزمان الثانى وبطل شيئية وجوده وشيئية مهيئة مهيئة مهيئة مهيئة فيه بحيث لم يبق منه فى الزمان الثانى شى اصلاً، ثم وجد فى الزمان الثالث، وكان وجوده فى الزمان الثالث بعينه هو الوجود فى الزمان الاول والهوية التى فى الزمان الثالث بعينه هوالشخص الثالث بعينها هى الهوية فى الزمان الاول، فكان الشخص فى الزمان الثالث بعينه هوالشخص فى الزمان الاول. فيكون العدم الواقع فى الزمان الثانى متخللاً بين الشخص ونفسه، اذ المفروض كون الموجود فى الزمان الاول والثالث شخصاً واحداً. (آملى ١٧٠)

#### وهو بديهي البطلان ١١/٧٨

اذ تخلیّل شی ٔ إنما يتصور بين شيئيں. (هيدجي ١٣١) وهو بحذاء تقدم الشيء ١٢/٧٨

بل فى الشوارق هو افحش من تقدم الشى على نفسه بالذات. وعلله بعض المدققين. فى حاشيته على الشوارق بان المغايرة بين الشى ونفسه فى تقدم الشى على نفسه بالزمان. (آملى ١٧٠)

#### جاز ان يوجد ١٣/٧٨

صورة القياس هكذا:

لو جاز إعادة المعدوم بعينه ، لجاز ان يوجد ما يماثله فى الماهية وجميع العوارض الشخصية. واللازم باطل لعدم التميز. وذلك اذ يلزم من وجود المثل بهذا المعنى أن يتشخص شخصان بتشخص واحد. فيكون التشخص الواحد مشتركاً بينها ، فلايكون تشخصاً، اذ مقتضى التشخص التوحد المانع من الشركة مطلقاً . فيلزم من فرض المثلين كذلك رفع الامتياز والاثنينية بينها ، ومن وضع الإعادة ثبوت الامتياز من حيث تخصيص أحدهما بالابتداء والآخر بالعود. وهذا تناقض. (هيدجي ١٣١)

# أى يماثل المعادمن جميع الوجوه ١٤-١٣/٧٨

ان قلت: المماثلة من جميع الوجوه ، ترفع الامتياز بين المثلين ، قلت : نعم ، ترفع الامتياز في الواقع ، لكن يلزم ذلك مع ثبوت الامتياز ، من وضع الاعادة . فان احدهما ، بفرض الحضم ، معاد الاول. وهذا كالمماثلة من جميع الوجوه ، بين المبتدأ الاول والمعاد ، اذ تخصيص الحضم الاول بالابتداء ، والثانى بالعود . فيلزم من رفع الامتياز وضعه . (سبزوارى ٤١)

## لأن حكم الامثال فيما يجوز ١٤/٧٨

هذا تعليل لجواز وجود مايماثل المعاد. (آملي ١٧٠)

## وجه عدمالامتياز بينهما ١٥/٧٨–١٦)

يعنى بين المعاد على زعم الخصم والمثل المستأنف على تجويز وجوده. (هيدجى ١٣٢) المراد بعدم الامتياز عدم التميز فى نفس الامر [لاعدمه عند العقل] . وذلك لان التميز بحسب نفس الأمر لاينفك عن التخالف بحسب العوارض الشخصية المفروض عدمه.

فإن قلت: فعلى هذا ، فيلزم ان لايكونا اثنين،مع ان المفروض انها كذلك ؛ قلت: فرضها اثنين مع عدم التخالف فى جميع العوارض المشخصة نشاء من فرض الخصم كون احدهما معاداً والآخر مبتدء. فبهذا الفرض تحققت الاثنينية. لكن يلزم من وضعها

رفعها، اذ لو كانا اثنين ، يلزم ان لايكون بينها امتياز. لكن رفع الامتياز محال لاستلزامه رفع الاثنينية ، وهو مخالف لوضعها.

فان قلت: فعلى هذا يلزم استحالة وجود المبتدى أيضاً ، اذ لو جاز لجاز وجود ما يماثله فى جميع العوارض بعين ماتقدم. ولو وجد ما يماثله، لم يكن بينها تمايز، وهو محال؛ قلت: وجود الاثنين كذلك ابتداء مستلزم لرفع الامتياز الواقعى بلاوضعه اصلاً. ولكن فى المقام يكون رفعه مع وضعه ، اذ المفروض احدهما معاد حسب فرض الخصم، والآخر مبتدء. فوضع الامتياز مستلزم لرفعه. (آملي ۱۷۱)

# جاز اختلافهما في الحكم ١٩/٧٨

بأن يكون المعاد قد خلع عن نفسه الوجود الأول ، ثم اكتسى الوجود الثانى ، وما بينها يكون ثابتاً، بخلاف المستأنف،فإنه ليسكذلك بالفرض.فهذا يكون جهةالامتياز. (هيدجي ١٣٢)

اذ المهية المعادة الموجودة فى الزمان الثالث يسار اليها بانها الثابتة فى الزمان الثانى بوصف كونها معدومة بعد الوجود فى الزمان الاول ، بخلاف المبتدئة الموجودة فى الزمان الثالث حيث يسار اليها بانها الثابئة فى الزمان الثانى بوصف كونها معدومة فيه بعد العدم فى الزمان الاول. فيتحقق الامتياز.

فان قلت: بناء على التحقيق في الوجود الذهني من أن الأشياء بحقائقها توجد في الذهن، يكون الوجود الذهني بمنزلة ثبوت المعدومات. فالذات الموجودة في الزمان الاول وان انعدمت في الزمان الثاني ، لكن يستحفظ وحدتها الشخصية بحسب الوجود الذهني في بعض المدارك العالية المحفوظة عن التغير؛ قلت: المحفوظ وحدته في الوجود الذهني هو المهية. وأما الوجود فلا إشكال في تعدده و تغايره... وحيث ان وحدة الشخص وتعدده بوحدة الوجود و تعدده ، لم يكن الموجود في الذهن عين الموجود في الخارج بحسب الشخص والوجود. وانما هو عينه بسبب المهية. والا فالموجود في الذهن فرد وفي الخارج فرد آخر. فها فردان من مهية واحدة. (آملي ١٧١–١٧٧)

#### العود عاد عين الابتداء ٢٠/٧٨

يعنى يلزم أن تكون حيثية الإعادة عين حيثية الابتداء ، مع انها متنافييل . و وجه اللزوم أن حيثية الإعادة إنما هي بالوجود في الزمان الثالث بعد الإنعدام في الزمان الثانى واذا كان الموجود في الزمان الثالث موجوداً في الزمان الأول لعود الزمان الأول معه ، كانت حيثية الإعادة بعينها حيثية الابتداء ، لأنها عبارة عن الوجود في الزمان الاول المفروض أنه كذلك . (آملي ١٧٢)

#### اذ المفروض إن الهوية المعادة ٢١/٧٨

لا يخنى أنه لايلزم من فرضكون الهوية المعادة بعينها هى الهوية المبتدئة ، صيرورة حيثية الإعادة بعينها حيثية الإبتداء . اللهم إلا أن يقال : لو جاز إعادة المعدوم بجميع لوازمه الشخصية وتوابع هويته ، لعاد وقت الاول معه ايضاً ، لانه ايضاً من لوازمه الشخصية وأمارات تشخصة ، وإن لم يكن من المشخصات ، ومع عود الوقت ، يلزم المحذور المذكور .

فهذا الوجه لايبتني على كون الزمان من المشخصات ، بل يكنى كونه من أمارات التشخص. (آملي ۱۷۲)

## بعينها هي المبتدئة ٢١/٧٨

فكان الوجود أيضاً واحداً، فإن وحدة الهوية عينوحدة الوجود. (هيدجي١٣٢)

# أو لانه أيضاً يعدم ويجوز اعادته ٢٢/٧٨

يعنى على زعم الخصم بجواز اعادة المعدوم ، ولو على القول بالمنع من كون الزمان من المشخصات. (آملي ١٧٣)

# لكونه موجوداً في الزمان المبتدء ٢٢/٧٨ ــ ١/٧٩

اذ لا معنى للمبتدء إلا الوجود فى زمانه . (هيلجي ١٣٢)

## فيلزم الانقلاب ١/٧٩

ازوم الانقلاب على تقدير ان يقال : الابتداء اللازم عليهم"، بالوجوه الثلاثة

المذكورة ، نفس العود ، كما قال السيّد القائل بالانقلاب فى الوجود الذهنى ، ان الكيف الذهنى نفس الجوهر الخارجي مثلاً.

والخلف على تقدير ان يقال:ابتداء، وليس بعود.

واجتماع المتقابلين ، على تقدير ان يقال بهها،ويقال احدهما غيرالآخر،ولاانقلاب، الله انتها اجتمعا في ثالث، وهوالهويتة الواحدة المعادة .

وبالجملة ، على الاخير ، كان الخصم لايقول بتقابلها ، بحسب تخلّل « فى » فقط ؛ وعلى الاول ،كانّه لايقول بتقابلها بحمل « على » أيضاً. (سبزوارى ٤١–٤٢)

الانقلاب على تقدير ان يكون حيثية العود ، فى عين كونها حيثية العود ، انقلبت، فصارت عين حيثية الابتداء ، نظير انقلاب الجوهر عرضاً على ماصوره السيد الصدر فى باب الوجود الذهنى .

والخلف على تقدير ان يكون ابتداء لاعوداً.

واجتماع المتقابلين على تقدير ان يقال فى الهويّة الواحدة اجتمعت حيثيّة الابتداء وحيثية الابتداء اللازم منه الانقلاب. (آملي ١٧٣)

# لم يكن فرق بين العود الاول ٢/٧٩

فيلزم في تخصيص احدهما بالوقوع التخصيص بلامخصص. (سبزواري ٤٢)

أى لم يتعين الاستيناف الاول من الاستيناف الثانى والثالث وهكذا. فيلزم جواز إعادات غيرمتناهية لعدم تعين مرتبة من المراتب اللامتناهية للوقوف عندها في الاستيناف دون غيرها. وهوبين الفساد. (هيدجي ١٣٢)

واذا لم يكن فرق بين العودات ، فلايخلو (١) إما أن يقع بعض دون بعض،(٢) أو يقع الجميع،(٣) أو لايقع شيء منها .

لكن الأولين محال . أما الأول فللزوم تخصيص أحدها بالوقوع التخصيص من غير مخصص ضرورة أن ما فرض عوده ليس حاله إلا كحال مايفرض عدم وقوعه من حيث

الزمان والمكان وسايرالعوارض الشخصية.

أما الثاني منها فللزوم التسلسل.

فبتى ان لايقع شيُّ منها. وهوالمطلوب. (آملي ١٧٣)

#### اذلافرق بين الزمان المبتدء والمعاد ١٢/٧٩

أى بالماهيّة ولا بالوجود ولا بشى من العوارض . وإلا لم يكن له إعادة بعينه . (هيدجي ١٣٢)

#### فيلزم إعادته ١٣/٧٩

ليحصل الفرق المذكور . ثم نقول فيه أيضاً: لافرق بين كونه مبدء ً أو معاداً إلا بالسابقية واللاحقية بأن هذا فى زمان سابق وهذا فى زمان لاحق. فيكون له زمان. فيعاد بعدالعدم، ويتسلسل. (هيدجى ١٣٢–١٣٣)

## فعلى هذا لايصدق عليه المعاد ١٤/٧٩

لو جاز إعادة المعدوم ، لجاز إعادة الزمان معه . ولو أعيد ، للزم إما صيرورة الإعادة عين الابتداء، وذلك على تقدير كون السابقية ذاتية للزمان حتى يعود الزمان المبتدء مع وصف سابقيته ، أو التسلسل فى الزمان ، على تقدير كون السابقية عرضية لكى يكون سبق الزمان بالزمان. (آملي ١٧٤)

#### لما سياتي في الفريدة ٢٢/٧٩

وذلك لان النفس لاتفنى بالبرهان وبالنقل، كما ورد فى الحديث: «خلقتم للبقاء، لاللفناء». فالنفس غير معدومة ، حتى يقال: هذا المعدوم يعود بعينه أو بمثله. والبدن يعدم، ولكن اذا اعيد بمثله ، كما قيل: والنفس تلك النفس لم يكن المجموع معاداً بمثله. بل الذى كجلبابها ، مثل الجلباب الاول. بل ان سئلت الحق ، فالبدن ايضاً عين البدن الاول، وان لم يعد بعينه ، لان التميز غير التشخص. والتشخص بالنفس وبالوجود، والنفس واحدة بعينها الاترى ان زيداً ، من اول عمره الى آخره، كم يرد عليه من التبدلات والتميزات، بحسب اسنانه المختلفة ، من الصبا والشباب والكهولة والشيخوخة بمراتها ، ومع ذلك ، هو هو

بعينه . وذلك لان تشخصه بنفسه ، وهي باقية . ولوجني فيالشباب وعوقب في المشيب، لم يعدل عن المعدلة. هذا اذا قلنا: أن البدن المعاد مثل المبتدء، وأما أذا قلنا: أن ذلك عن هذا، وهوالحق، فنقول: أن شيئية الشيُّ بصورته، والصورة لم تعدم، بلباقية دهراً، وفي علم الله الذي لايتغير ، وحاصل معنىعدمها ، انها مرهونة بوقت خاص، ولكل اجل مخصوص ، ثم بعد اجلها ، خلعت المادة تلك الصورة، وليست صورة اخرى ، وصورة بصورة لاتنقلب. والصورة البرزخيَّة والاخروية، في طول الصورة الدنيوية ، لا في عرضها. لان تلك كمال هذه وغايتها . والغايات في طول المغيّات،والوصول الى الغاية بنحو التحوّل ، وكما أن النفس، أذ أكملت ، أتصلت بالعقل الفعال ، أتصالاً معنويا ، والروح المضاف تحول روحا مرسلا، كذلك الصورة ، اذاكملت ورفضت الهيولى، تحولت صورة برزخية ولايرتفع تشخّصها بنفض غبارالهيولى عن ذيلها. اذ الهيولى ليست اللا قوة صرفة. والقوة ليست شيئاً متحصلاً، فضلا عنان يكون مشخصاً. والهيولي امرمبهم ، والقوة عدم، الا انها عدم شأنى . ولهذا كانت الآخرة يوم الحصاد ، لايوم الزراعة . ولهذا ، تمنى الكافر « يا ليتني كنت ترابا » تمني امرمحال. ولو فرضت ارتفاع الهيولي من هذا العالم الطبيعي ــ والكل بحالها ، من الصور الجسمية ، والصورالنوعية ، والمقادير ، والاشكال ، والالوان ، ونحوها، والنفوس والعقول ــ كان مثل عالم الآخرة،ولم يرتفع الهويات والهذيات،بمجرد ارتفاع شيُّ كاللا شيُّ . فعالم الآخرة ، لما كان تامًّا ، لم يشذُّ عنه ممَّا هو فعليَّة هذا العالم ــ كيف ؟ وذلك كمال هذا وغايته والاستكمال لبس ثم لبس وربح ثم ربح ، لاخلع ثم لبس ، وخسران ثم ربح ــ فلياخذ عقلك جميع العالم الـذى من الله والى الله ، ويقال له الانسان الكبير ، كانسان واحد،متوجها الى الغاية ، طولاً من الظاهر الى الباطن ، متحولًا صورها الى الصور الصرفة الباقية ، وارواحها المضافة الى الارواح المرسلة ، استشعاراً وتأصلاً ام لا . وحينئذ ، رايت الجميع ، من المكانيات والزمانيات، من الماضيات والغابرات، كفتايل اطفئت سرجها، وتلكث الصورالصرفة المنفوخ فها ، نفخة مشعلة موقدة، كقناديل اشتعلت، وانيرت بانوار ارواحها. قال

الله تعالى: «ونفخ فى الصور فصعق من فىالسموات والارض، ونفخ فيه اخرى ، فاذاهم قيام ينظرون » .

وتلك الصور مشبهة بالصورالمراتية ، تشبيها مشروطاً بشرطين : احدهما ان تكون قائمة بذاتها ، لابالمرات ، وثانيها ان تكون حية ومتعلقة للروح. ولوفرض ان روحك تعلق بتلك الصورة الحاكية عن صورتك الهيولانية ، لكنت انت هي ، وصارت هذه شبحاً اجنباً.

وبالجملة ، كن مترقبا مترصدا ليوم القيمة ، من مستقبل السلسلة الطولية . ومتاملاً نقوله تعالى : « يوم يرونه بعيداً ونراه قريبا » . ويوم القيمة يوم محيط بالايام الدهرية والزمانية ، احاطة الدهر بالزمان ، أو احاطة اليوم بساعاته بوجه . وهذا كاف للمستبصر . حررته لئلا تزل قدمك عن طريق الحق . والزيادة عليه موكولة الى مبحث المعاد . وعلى علته الاعتاد . (سبزوارى ٤٢ – ٤٤)

# أو لمهية الموجود بعدالعدم ٣/٨٠

قال [اللاهيجي] في الشوارق: « والامتناع لازم لمهية المعدوم بعدالوجود، لاينفك عنها ابداً. ولا يلزم من ذلك امتناع الوجود ابتداء. »

ولایخنی ان ما فیالشوارق أحسن مما فیالمتن، وانکان المراد واحد. (آملی ۱۷۶) وبعد فیه مافیه ۹/۸۰

لانه، ان اريد بالاصل، الكثير الراجع، فكون الامكان الذاتى أكثر وأرجع، فيما لادليل على وجوبه وامتناعه، ممنوع. ولوسلتم، فلعل هذا من الاقل ، وان الظن "يلحق الشي بالاعم الاغلب، لا يغنى فى هذه المسائل. وان اريد بالاصل، مالا يعدل عنه الالدليل، فشي من المواد الثلث ليس كذلك. بل كل "منها مقتضى مهية الموضوع. (سبزوارى ٤٤)

#### لا انّه يعتقد ١٠/٨٠

مثلاً، اذا سمعت ان هنا موجودا، لافى داخل العالم، ولافى خارجه، وليس فى الاشياء بوالج، ولاعنها بخارج، فاسجح، ولاتنكروذر وقوعه فى بقعة الامكان، أى الاحتمال، لا الامكان الذاتي. والا، فانكرته، لانه الوجوب الذاتي. (سبزواري ٤٤)

# في دفع شبهة المعدوم المطلق ١/٨١

وهى أن المعدوم مطلقاً لايمكن الاخبارعنه لامتناع تصوره ، مع أن هذا اخبارعنه. فالمعدوم المطلق متّصف بصحّة الاخبارعنه. فيلزم التناقض.

ودفعها على طريقة المصنّف بما ذكره من الفرق بين المفهوم والمصداق. وأما على طريقة الجمهور ، فبأن موضوع هذه القضيّة ذو جهتين حسبا فصّله صاحب الشوارق فى المسألة الثلاثين. (هيدجي ١٣٣)

### من عالم الملكوت ٢/٨١

« الملكوت» يطلق تارة ويراد منها عالم الغيب جملة"، في مقابل عالم الشهادة ، اعنى عالم الحس والمحسوس. ويقال له الملكوت بالمعنى الاعم...

ويطلق تارة اخرى، ويراد منها الملكوت بالمعنى الأخص. وهو على قسمين: (١) عالم النفوس من السماوية وغيره، ويقال له الملكوت الأعلى و (٢) عالم المثال والحيال المنفصل، ويقال له الملكوت الأسفل.

فالنفس الناطقة من عالم الملكوت بالمعنى الأعم لانها عالم الغيب ، ومنعالم الملكوت الأعلى بالمعنى الأخص. (آملي ١٧٤–١٧٥)

### اتصاف العقل بالوجود والعدم ٣/٨١

أما اتصافه بالوجود ، فلانه موجود حقيقة ، لانّه متصور لعدم نفسه . والتصور لايتحقق من المعدوم .

وأما بالعدم،فلانه تصورعدمه.وتصورعدمه مستلزملاتصافه بالعدم فىعالمالتصور. لكن وجوده أصيل وعدمه ظلى. (آملي ١٧٥)

#### هذا اخبار عنه بلا اخبار ۲/۸۱–۷

فوضوع هذه القضية، وهو المعدوم المطلق، موصوف بصحّة الإخبار عنه وبنقيضها الذي هو عدم صحّة الإخبار عنه. فيلزم اجتماع النقيضين. (هيدجي ١٣٤)

#### تهافتاً بحسب الظاهر ١٤/٨١

وذلك من عدم الفرق بين المفهوم والمصداق ، وإجراء حكم المصداق على المفهوم. (هيدجي ۱۳۲)

# بحمل الأوّليّ ١٥/٨١

يعنى أن الحكم بامتناع الوجود ثابت لكل ماصدق عليه «شريك البارى» وكانمن أفراده. والمفهوم الذهنى لشريك البارى لايصدق عليه «شريك البارى» بالحمل المتعارف. وهذا قريب مما قد يجاب بأن المحكوم عليه هو المفهوم، وهو موجود فى الذهن وكلى من الكليات، والمحكوم بالامتناع أفراد هذا المفهوم، بناء على ماهو مذهب القدماء من كون الحكم فى القضايا المحصورة على المفهوم من حيث يسرى الى الأفراد. فوضو عات القضايا المذكورة من حيث انها عنوانات لأمور باطلة تصير منشاء لامتناع الحكم عليها، لامن حيث انها مفهومات فى الذهن متقررة فيه. (هيدجى ١٣٤)

الفرق بين الحمل الأولى والشائع الصناعي ان صحة حمل شي على شي بالحمل الأولى لايستدعي صحة حمله عليه بالصناعي ، كما في مثل الانسان انسان . فانه يصح بالحمل الاولى ضرورة انه نفسه ، ولايصح بالصناعي ، اذ الانسان اى مفهومه لايكون فردا من الانسان ، بل هومفهومه ، كما ان مفهوم الجزئي جزئي بالحمل الاولى ، وليس فردا من مفهوم الجزئي بالشائع الصناعي ، بل هو فرد من مفهوم الكلى. فان مفهوم الجزئي كلى طبيعي ، أي يعرضه الكلية في العقل ، فانه لايأبي عن الصدق على الكثيرين ، كما ترى صدقه على زيدو عمر وونحوهما الكلية في العقل ، فانه لايأبي عن الصدق على الكثيرين ، كما ترى صدقه على زيدو عمر وونحوهما من الجزئيات عند قولك : زيد جزئي وعمر و جزئي ونحوهما. وبالجملة فالتفاوت بين الحملين أوجب التفاوت في الصدق ، حيث يصدق على مفهوم الجزئي انه جزئي بالحمل الأولى ، وليس بجزئي ، بل كلى بالحمل الصناعي .

واذا تبين هذا الفرق ، نقول: المحكوم عليه فى هذه القضايا هوالمفهوم ، فنى قضية «المعدوم المطلق لا يخبر عنه » المتصور هومفهوم المعدوم المطلق . وهذا المفهوم هومفهوم المعدوم المطلق بالحمل الأولى ، وليس مصداقاً لنفسه ، بل يصح سلبه عن نفسه بالحمل

الصناعى، اذ هو، حين ما يتصور، يكون مصداقاً للموجود فى الذهن، والموجود فى الذهن والموجود لا يكون مصداقاً لمفهوم المعدوم المطلق، لان ما هومعدوم مطلق ما لا يكون له حظ من الوجود فى وعاء من الأوعية . . . ففهوم المعدوم المطلق معدوم مطلق بالحمل الاولى، و مصداق للموجود بالحمل الصناعى . لكنه متحد مع أفراده الفرضية ، لا الفعلية ، اذ ليست له أفراد بالفعل . فمن جهة اتحاده مع أفراده الفرضية يؤخذ موضوعاً فى القضية، ويحكم عليه ، لالأن يقف الحكم عليه على ما هو مفاد القضية الطبيعية ، بل لأن يسرى منه الى أفراده الوهمية على ما هو مفاد القضية الطبيعية ، بل لأن يسرى منه الى أفراده الوهمية على ما هو مفاد القضية الخقيقية ، كما هو مذهب المحققين فى الفرق بين القضيتين . أو يجعل المفهوم آلة ملاحظة تلك الأفراد الفرضية ، فيحكم عليها بعد ملاحظة الشي وجهه الذي هو مفهومها، اذ المفهوم وجه للأفراد، وملاحظة وجه الشي ملاحظة الشي وجهه . والحكم على الشي وجهه ، وتصور وجهالشي تصور الشي وجهه ، ومفهوم الشي وجه الشي نصوره تصوره تصور الشي وجهه . وهذا طريق المصنف . وهو يرجع الى الاول ، اعنى الحكم على المفهوم لا لأن يقف عليه ، بل لأن يسرى منه الى الأفراد، والمآل واحد . (آملى ١٧٥ – ١٧٦)

## بحمل شائع ١٦/٨١ –١٧

وهو حمل الكلى على الفرد. وماهية كل شئ لايلزم أن يكون من أفراد نفسها، اذ قد سبق أن المعيار فى كون الشئ فرداً أن يترتب عليه آثار الطبيعة المندرج هو فيها . والمفهوم الذهنى ليس كذلك. (هيدجى ١٣٤)

### من له حظ من الذوقيات ١٩/٨١

لعل مراده الشيخ أحمدالأحسائي . (هيدجي ١٣٤)

## يقول شريك البارى لايتصور ١٩/٨١ ٢٠-٢٠

هذا القائل، ان كان مراده من ان شريك البارى لايتصور أن مصداقه لايتصور وأن فرض مصداق المحال، فهو كلام حق لا اشكال فيه. . . فكما لايكون لشريك البارى مصداق فى الخارج، لايكون له مصداق فى الذهن . وما يمكن تصوره هو مفهوم

شريك البارى ، وهوليس مصداقاً له ، بل هومصداق لمكن موجود فى الذهن موجود بايجاد الذهن. وكذلك مصداق المحال غير متصور، اذ التصور نحو وجود له. وهومع كونه مصداقاً للمحال لايكون موجوداً بوجود أصلاً ، ولو بالوجود الذهنى . وأما مفهوم المحال ، فهوليس بمصداق للمحال ، بل هومصداق للممكن الوجود ، كما فى مفهوم شريك البارى . (آملي ١٧٩–١٨٠)

بل الوجود يبرزه ١/٨٢

لكن عدم خروجه عن كونه ذلك المفهوم وابراز الوجود اياه على ما هو عليه لا يجعله مصداقاً لنفسه. بل هو مصداق لمفهوم يصدق عليه مواطاة بالحمل الصناعى. (آملى ١٨٠)

عالیا کان ۲/۸۲

أى الذهن. (هيدجي ١٣٥)

ولم ينقلب وجوداً ٢/٨٢\_٣

اذ لیس معنی موجودیة البیاض، ان یکون الوجود عینه اوجز ثه، بل الوجودعرض له، أى خارج محمول علیه. فالوجود وجود سرمدا، والبیاض بیاض دائماً.

وبالجملة الحكيم يجب عليه احكام قاعدتين: توحيدالكثير، وتكثيرالواحد، واتقان: مقامين التحقيق والتدقيق. فيعطى عقله كل ذى حق حقه. فكما ينبغى فى هذه الصفحة من القرطاس، ان يعلم ان سطحه كم متصل، يقبل القسمة بالذات، ولونه كيف محسوس، لايقتضى القسمة بالذات، وشكله كيف مختص بالكم، وترتيب اجزائه وضع، وهيئة محاطيته للمكان والزمان، ابن ومتى، ومقداره الذى هو حشوبين السطوح، جسم تعليمى، وامتداده الجوهرى، جسم طبيعى. وقس عليه. فليدقق، وليكثره بحسب المقولات، ولايغلط ولايغالط، كذلك. ينبغى ان يعلم ان لفظ شريك البارى موضوع لامهمل. ومفهومه ليس الا شريك البارى، لا بصادم شيئية المفهوم السواد مثلا. ووجود ذلك المفهوم الذي يكون البارى، لا يصادم شيئية المفهوم، كما ان وجود البياض لا يصادم ان يكون

## فاذا فرضتم مفهوم المحال ٤/٨٢ ــ٥

نعم ، اذا كان مراد هذا القائل استحالة فرض مفهوم المحال ، لامصداقه . (آملي ۱۸۰)

## وعدماً قس ٦/٨٢

يعنى العدم عدم بالحمل الاولى، وليس بعدم بالحمل الصناعى، بل مصداق للموجود · الذهني عند ارتسامه في الذهن. (آملي ١٨٠)

#### في بيان مناط الصدق ١/٨٣

تعقیب مباحث العدم به، باعتبار ان النسبة معدومة فی الخارج، ولو فی القضیة الخارجیة. وانیًا خارجیة النسبة ، بمعنی ان الخارج ظرف لنفسها ، لا لوجودها . وبهذا المعنی بعض السلوب خارجی، كما اذا سلب البصر فی الخارج عن زیدفا لخارج هنا ایضاً ظرف لنفس السلب، لالوجوده ، حتی یلزم التهافت ، اذ لاوجود للسلب ، مخلاف ما اذا سلب البصر عنه ، بمجرد فرض الذهن ، فلیس الخارج ظرفا لوجوده و لالنفسه . (سبزواری ٤٥)

### للعين انطبق ٣/٨٣

اما فى الخارجيّة ، فللعين المحقّقة.وامّا فى الحقيقيّة ، فللعين المحقّقة والمقدّرة . (سبزوارى ٤٥)

#### وحقة ٣/٨٣

أى حق الحكم وصدقه. (هيدجي ١٣٥)

## متعلق بالنسبة الحكمية ٦/٨٣

صفة لها. فالترتيب هكذا: صدق الحكم ، من حيث نسبة حكمية فى القضية الذهنية ، مطابقة لنفس الأمر. (هيدجي ١٣٥)

#### على الافراد المحققة الوجود ٩/٨٣

لايجب ان يكون العنوان المأخوذ فى موضوع القضية الخارجية علّة لثبوت الحكم لأفراده، بل يمكن اختلاف الأفراد فى علّة الحكم. فنى مثل « قتل من فى الدار » يمكن ان... لا يكون الكينونة فى الدار علة لقتلهم ، بل كل واحد من أشخاص من فى الدار قتل لعلة مختصة به. وكان على المتكلم ان يخبر عن قتل كل على حدة ، لكن لمكان التسهيل فى التأدية جمع بين المختلفين فى علة الحكم بعنوان واحد لامدخل له فى الحكم...

ومن هنا يظهر ان القضية الخارجية فى قوة الجزئية ، اذ لايكون العنوان المذكور فيها علة لثبوت الحكم...بل يختص بالأفراد الخارجية المحققة . ولذا لاتتداول فى العلوم. لان الجزئى لايكون مكتسباً . (آملي ١٨١–١٨٢)

# وهي التي حكم فيها ١١/٨٣

[تفسير] المشهور... للقضية الحقيقية: ما حكم فيها على الافراد الموجودة فى الحارج محققة كانت أو مقدرة .

وفسرها المصنف فى منطق الكتاب بما حكم فيها على الأفراد النفس الأمرية، محققة كانت أو مقدرة. وتكون هو على تفسير المصنف فى المنطق أعم منها على تفسير المشهور، لان النفس الأمر أعم من الذهن والحارج. وفسرها فى هذا الموضوع بتفسير المشهور. (آملى١٨٧) باعتبار مطابقة نسبتها لما فى الخارج ١٤/٨٣

أى ، لنسبته فىالحارج ، بان يكون الحارج ظرفا لنفسها ، لالوجودها ، كما مرّ ، اذ لاوجود للنسبة.وقد ثبت اعتباريتها. (سبزوارى ٤٥)

## اذ ليست بمجرد فرض الفارض ٢١/٨٣

صدق القضية الذهنية بمطابقتها مع نفسها. فان قلت: المطابقة يجب ان تكون بين اثنين حتى يكون احدهما مطابيقاً والآخرمطابكاً . . . قلت : يكفى فى تحقق المطابقة مغايرة المطابق والمطابك بالاعتبار، ولايتوقف على المغايرة الحقيقية.

فالنسبة الحكمية ، من حيث هي متعلقة بالاذعان شيء ، ومن حيث هي هي مع

قطع النظر عن كونها متعلقة بالاذعان ، شئ . فهى بالاعتبار الاول مطابق ، وبالاعتبار الثانى مطابق . فللنسبة التى في «الانسان حيوان والتان ، احداهما باعتبار حيوانية الانسان واقعاً مع قطع النظر عن فرض الحيوانية له عن فارض أو تصديق مصدق حيوانيته ، بل من نفسه . . . والحالة الأخرى حالة حيوانيته من حيث كونها متصورة ومتعلقة بالاذعان . فصدق تلك النسبة باعتبار الحالة الثانية ، باعتبار مطابقتها مع نفسها باعتبار الحالة الاولى، في مقابل «الانسان جماد »حيث ان النسبة فيه بفرض الفارض، ومع قطع النظر عن فرضه ، لا واقعية لها اصلاً . وما في الواقع سلب الجادية عنه، لا ثبوتها له . (آملي ١٨٧ –١٨٣)

# المراد بالأمر هوالشئ نفسه ١/٨٤،٢١/٨٣

كلمة «النفس» في نفس الأمر بمعنى الذات ، وكلمة «الأمر» بمعنى الشيُّ. فـ «نفس الأمر » بمعنى ذات الشيُّ. (آملي ١٨٧)

#### عقل کلی ۳/۸٤

المراد بالكلية هنا الاحاطة والانبساط. (هيدجي ١٣٥)

#### فیه مستطر ۸۶/۵

واذا كانت جميع حقائق الاشياء فيه ، فطابقة القضية الفلانية لنفس الامر ، باعتبار مطابقتها للعلوم الحقة التى فى ذلك العقل الكلى ، الذى هو كمرات ، فيها جميع الصور ، « لا رطب ولايابس اللا فى كتاب مبين » . وبوجه ، نفس الامر ، علم الله السابق الفعلى التفصيلى البسيط المبسوط المحيط بكل شى ، « لا يعزب عن علمه مثقال ذرة فى الارض ولافى السماء » . (سبزوارى ٤٥)

#### التعبير بالعبارتين ٦/٨٤

يعني عبارة «عالم الامر» و«العقلالكلي». (آملي ١٨٣)

# يعبرون عن عالم العقل بعالم الأمر ٧/٨٤

فيكون و الأمر ، في مقابل الخلق ، بمعنى عالم الغيب في مقابل الشهادة.

والتعبير عن نفس الأمر بعالم الأمر أنسب من التعبير عنه بالعقل الكلي، لمناسبة لفظ

الأمر فى نفس الأمر مع لفظه فى عالم الأمر. (آملي ١٨٣)

الا له الخلق ۱۸٪۷

أى عالم المجسوسات. ويقال له عالمالشهادةوعالم الملكث وعالم الأجسام والعالم السفلى. وعالم الأمر هو ماوراء المحسوسات. ويقال له عالم الغيب وعالم الملكوت وعالم الارواح والعالم العلوى. (هيدجي ١٣٥)

هذا التعبيرأنسب ٨/٨٤

أنسب من تعبير الحكماء من جهة اللفظ وأولى من المعنى الأول لعدم الاحتياج فيه الى القول بوضع المظهر موضع المضمر. (هيدجي ١٣٥)

من جهة اندكاك انيته ٨/٨٤ ٩-٨

فلم يكن هناك موتمر، بل مجرد أمرالله جل سلطانه. (هيدجي ١٣٥) الانوار الاسفهبديّة ٩/٨٤ -١٠

أى اللاتى فى الصياصى الانسية. وانما لم يكن لها مهية ، لوجوه. منها ان المهية هى المعرفة بالتعريف الجامع المانع. وهذا المنع من ضيق وجودها ، ووجود النفس لاحد له يقف عنده. بل كل مرتبة تفد النفس عليها تتخطى عنها. وكل فعلية تستكمل بها تكسرها. وهذا ظلومية الانسان. وهذا ايضاً معنى «خلق الانسان ضعيفا» ، «يا ايها الانسان انك كادح الى ربك كدحا فملاقيه ». ومنها ان التحقيق ، ان النفس ، بعد ان صارت عقلا بالفعل ، تتحد بالعقل الفعال. والعقل الكلى لامهية له ، كما لوحنا اليه. ومنها ماذكره الشيخ الاشراق ، شهاب الدين السهروردى ، قد سسرة : ان كل مهية فرضته لنفسى اشير اليه بهو ، واشير الى نفسى بانا. فلا اجد من نفسى ، اللا وجود بحت بسيط. (سبزوارى ٥٥ – ٢٤)

الأنوار الإسفهبدية هي النفوس الناطقة الانسانية. وهذه الكلمة اصطلاح من شيخ الاشراق...وفي قوله «لامهية لها» ايضاً اشارة الى ماقاله الشيخ من ان النفس وما فوقها من المجردات إنيات محضة ووجودات بحتة لامهية لها... ولكن لايخني ان الغرض ليس نفيها عنها رأساً. كيف والوجود الممكن لاينفك عن المهية فانه وجود ظلى. وقد قالوا: كل ممكن

زوج تركيبي مركب من مهية ووجود، ومالاتركيب فيه أصلاً، حتى من المهية والوجود هوالحق تعالى. بل المراد غلبة أحكام الوجود عليها واستهلاك أحكام المهية فيها حتى كأنها لامهية لها. (آملي ١٨٣–١٨٤)

#### فمناط البينونة ١٠/٨٤

ذكر المادة العقلية ، وهي المهية ، في المناط ، من باب ارخاء العنان. واللا ، فالمناط الواقعي هو المادة ولواحقها ، كالتحول والحركة . وفي عالم العقول ، اذ لامادة ولاحركة ولاحالة انتظارية ، فسوائيتها وغيريتها مع الوجوب ، مستهلكة . وكل منها يقول : « من راني ، فقد راى الله » ، اذ ظهور احكام الوجوب وصفاته ، قاهر باهر على احكام الامكان . ومن هنا ذكرت في تعاليقي على الاسفار ، توجيها وجيها لكلام فيناغورس ، حيث عرف الحركة بالغيرية . وقدحوا في كلامه بانه ، لوكانت الحركة هي الغيرية ، لكان كل غيرية حركة ، كغيرية الوجود والعدم ، وغيرية السواد والبياض ، وهوظاهر البطلان .

وقال الشيخ الرئيس: ولم يعلم انه ليس يجب ان يكون مايوجب افادة الغيريّة ، هو نفسه غيريّة . فانه ليسكل مايفيد شيئاً، يكون هو . ولو كان الغيرية حركة ، لكان كل غير متحركا.

اقول: توجیه کلامه ان الحرکة ملاك الغیریة والسوائیة فی الوجود عن الوجوب. فان وجود العقول ، حیث لاحرکة ولاحالة انتظاریة فیه ، کانت الغیریة فیه مستهلکة . فکانت العقول من صقع الربوبیة ، ولیست من العالم ، کما قال صدر المتالهین ، فی رسالة الحکمة العرشیة : اذالعالم ماسوی الله تعالی . و هو العالم الطبیعی من الاجسام المتغیرة ، و الطبایع السیالة ، وما انطبع فیها ، و تعلق بها ، من حیث التعلق بها ، والا تصاف باحکامها . فالحرکة تبدی جنبته الغیریة والسوائیة . والتغیر بجلب التغایر . و هذا نظیر ماحر رنا هناك ، ان مناط غیریة العلم الطبیعی مع الالهی ، الذی موضوعه الموجود المطلق ، ان یتخصص الموجود المطلق بالتخصص الموجود المطلق بالتخصیص الموجود المطلق والجوهریة . ولذا لایخرج مباحث العقول عن الالهی ، بل هی معظمه . (سبزواری ۲۵–۷۷)

#### سواء كانت خارجية او عقلية ١١-١٠/٨٤

خارجية ، كالهيولى الحاملة لصورة الشي ؛ عقلية ، كالماهية. في اطلاق والمادة العقلية » على الماهية مساهلة من باب المشاكلة. سيجى والله الجنس المأخوذ بشرط لافي البسائط الخارجية مادة عقلية ، وفي المركبات مادة خارجية . (هيدجي ١٣٦)

#### كلمةكن الوجودية ١١/٨٤

أى لالفظ «كن»، لما ورد أن أمره تعالى ليس بنداء يسمع ولاصوت يقرأ،بلأمره فعله.(هيدجي ١٣٦)

## يكفيه مجرد امكانه الذاتي ١٣/٨٤

بخلاف غيره من الممكنات، فإنه يحتاج الىمؤنة زائدة من مادة وتخصّص استعداد، كالانسان حيث يصير انساناً يحتاج الى مادة اى النطفة وتخصّص استعداد. (هيدجي١٣٦)

#### المحضة ١٤/٨٤

أى ذاتاً وفعلاً . (هيدجي ١٣٦)

او مادی ۱۷/۸٤

ذكره تطّغلاً. وقوله: «مادة كان...» ايضاً تطّغلي. (هيدجي ١٣٦)

### خارج عن نفسه ۱۸/۸٤

حاصله أن معنى كون الشى فى نفس الأمر كذا هو أنه فى حدّ ذاته مع قطع النظر عما عداه كذا . وهذا مناسب للمعنى الأول بخلاف الثانى، اذ المعنى حينئذ أن الشى فى عالم العقل وفى مقام علمه كذا . فلم يقطع النظر عن غيره ، بل لوحظ عالم العقل معه . (هيدجى ١٣٦)

## من هذا ظهرالنسبة ٤/٨٥

النسبة بين الحارج والذهن عموم من وجه. فحادة اجتماعها مثل «الاربعة زوج» من القضايا الصادقة التي موضوعها غير الحق. ومادّة افتراق الذهن عن الحارج عن الذهن هو الحق.

فن كون النسبة بين النفس الامر والذهن عموماً من وجه ، وكون الحق مادة افتراق

نفس الامرعن الذهن ، ظهر أن النسبة بين الخارج والذهن ايضاً عموم من وجه ، وكون الحق مادة افتراق الحارج عن الذهن. (آملي ١٨٤ــ١٨٥)

#### للاشارة الى جريان هذه النسب ٥٨٥

أى ، كما ان هذه النسب الثلث ، بل الثنتين، من النسب الاربع المشهورة ، واقعة فى نفس الامروالخارج والذهن ، كذلك جارية فى صاحبات النسب، وهى النفس الامرى والحارجى والذهنى . ويمكن ان يعكس ، أى كما ان النسب واقعة فى النسب والاوصاف ، كذلك جارية فى الذوات .

ولعلك تقول: بين الخارجي والذهني والخارج والذهن ، تباين ، لان احدهما مايترتب عليه الأثر ، والآخر مالايترتب اقول: العموم والخصوص هنا اعم ممما بحسب الصدق والحمل، ومما بحسب التحقق. فني مثل «الاربعة زوج» ، قد تحقق الخارجي والذهني وهوظاهر . وكذا تحقق الحارج والذهن ، اذ تحقق المشتق أو كالمشتق في مورد ، يستلزم تحقق المبدء او كالمبدء فيه . وفي قولنا «الاربعة فرد» ، تحقق الذهني ، لا الحارجي . وفي الحق المطلق ، خلاف ذلك .

ثم لعلك تقول: نفس الامر اعم مطلقا من الذهن، لان الذهن هوالنفس، وقواها المدركة ، وهي الامورالنفس الامرية . فاقول: النفس او الوهم ، مع وصف انه المتصور لما هوخلاف الواقع ، من حيث انه خلاف الواقع ، ليس كذلك. والعلم عين المعلوم . [و] وجه اخر في جريان النسب بعينها ، مامر من اتحاد الحنارجي والحنارج والذهني والذهن في مبحث الوجود الذهني . (سبزواري ٤٧)

# غرر في الجعل ١/٨٦

أعلم أن مسألة أصالة الوجود فى الجعل غيرمسألة أصالته فى التحقق ، لأن القائلين بجواز الترجيح بلا مرجّح أو الأولوية الذاتية أو البخت والاتفاق يمكنهم البحث فى أصالة الوجود أو الماهية فى التحقق دون الجعل ، اذ الممكن زوج تركيبى له ماهية ووجود. بل يمكن للإلهى التكلم فيها قبل إثبات الصانع ، بخلاف مسألة الجعل.

فان قلت: كل من قال من الإلهيين بأصالة أحدهما فى التحقق قال بأصالته فى الجعل وبالعكس. فثبوت أصالة الوجود أو الماهية فى التحقق يغنى عن إثبات أصالته فى الجعل لما بينها من التلازم. فما الحاجة الى عقد باب على حدة؟

قلتُ: ليس الأمركما زعمت. فان بعضاً من الحكماء القائلين بأصالة الوجود في التحقق يقول بأصالة الاتتصاف ولاينفيه. يقول بأصالة الاتتصاف في الجعل. فتحقق الوجود أو الماهية لايثبت الاتصاف ولاينفيه. على ان غرضهم بيان أقسام الجعل والاشارة الى أصحاب الأقوال فيه تفصيلاً لما يترتب عليه من الفوائد. (هيدجي ١٣٧)

#### اذقسم ٣/٨٦

سيجى تقسيم الوجود الى الرابط والرابطى والنفسى . وكان المناسب تقديمه على مبحث الجعل. (هيدجي ١٣٧)

## الوجود لما كان مقسوماً الى الرابط والنفسي ٤/٨٦

«الوجود الرابط» مالانفسية له أصلاً، ويكون مفاد «كان» الناقصة، اعنى ثبوت الشيء للشيء. و «الوجود النفسي» ما يقابله. وهومايكون مفاد «كان» التامّة ، أعنى ثبوت الشيء. ويعبّر عنه بـ «الوجود المحمولي».

وهوعلى ثلاثة أقسام، لأنه إما يكون بنفسه فىنفسه عننفسه، وهو وجودالواجب تعالى؛ و إمايكون بنفسه فىغيره، وهو وجودالجوهر؛ وإما يكون بنفسه فىغيره عن غيره، وهو وجود العرض المسمى برالوجود الرابطى». (آملى ١٨٦)

#### فان الأول ٢/٨٦

الجعل البسيط كتصورات النفس، والجعل المولّف كتصد يقاتهـا. بل ان كان الادراك بالانشاء، فهو من جزئيات الجعلنفسه. (سبزوارى ٤٧)

## ولايتصور بينالشئ ونفسه ١٢/٨٦

لان ثبوت الشي لنفسه وذاتياته له ضرورى ، وسلبه عن نفسه وسلب ذاتياته عنه عالم والحمانة من المفروضات الاكيده ، والمحتومات الشديدة ، على المتكلم في الحقائق ،

#### ماجعلالله المشمش مشمشاً ١٤/٨٦

صيرورة ذات الانسان انساناً، مثلاً، أو صيرورته حيواناً أو ناطقاً، أو صيرورة الاربعة في الاربعة زوجاً، ضرورى. وهذا لاينافي احتياج الانسان في وجوده أو احتياج الاربعة في وجودها الى الجاعل. وبعد جعل الانسان جعلاً بسيطاً، لا يحتاج في صيرورته انساناً أوحيواناً الى جعل تأليفي يجعله انساناً أو حيواناً. لاانه يستغنى عن الجعل مطلقاً حتى جعل البسيط لكى يكون واجب الوجود بالذات. والى ذلك ينظر كلام الشيخ حيث يقول: «ماجعل الله المشمش مشمشاً ولكن اوجده» بمعنى انه يحتاج الى الجعل البسيط لاالمؤلف، لاانه مستغن عن الجعل مطلقاً. (آملى ١٨٦–١٨٧)

## عزتى الاول للاشراقي ٢٠/٨٦\_٢١

كما قال شيخهم فى حكمة الإشراق: « ولما كان الوجود اعتباراً ، فللشئ من علّته الفيّاضة هويته ».

قال صدر المتألهين في تعليقه عليه : «وليس الفائض من العلّة الفياضة الا الهويّة الوجودية ، لاالماهية الكلية ، لانها ماشمت رائحة الوجود». (هيدجي ١٣٧–١٣٨)

## فقالوا اثر الجاعل اولا وبالذات نفس المهية ٢١/٨٦

لما كانت مسألة الاصالة فىالجعل، متفرعة علىمسألة الاصالة فىالتحقق،وقدمضى

تحقيقها ، كنت على بينة من ربك ان المهية التي هي اعتبارية ، وبذاتها ليست موجودة ولامعدومة ، ونفسها ليست الاهذا ، لاتكون اثر حقيقة الحقائق. كيف؟ وما لم يؤخذ مع المهية الوجود لايطلق عليها الحقيقة. وبهذا يفرقون بين المهية والحقيقة. فالحق ان نفس المهية ، كما ليست موجودة ولامعدومة ، ليست بمجعولة ، ولالامجعولة . والكل خارجة عن ذاتها. (سبزواري ٤٨)

# لابحتاج بعد صدورالذات عنالجاعل ٢/٨٧

فانه اذاصدرتذات المعلول كماهية الانسان، مثلاً، عن العلّة، لايحتاج بعدصدورها الى جاعل يجعل تلكث الذات نفسها. فهى مستغنية بعد صدورها عن جاعلها عن جاعل يجعلها اياها.

نعم، كون الذات ذاتاً وسائر لوازمها متفرعة على نفسَ الذات المجعولة ومحتاجة الى الجاعل بالعرض وعلى سبيل الاتفاق. (هيدجي ١٣٨)

#### وكان القول ٧٨/٥

فالمهيّات، في تقررها الازلى، عندهم، غير مجعولة. لان الازليّة مناط الغناء، والحدوث مناط الحاجة، عندهم. وهومتحقق في الوجود الامكانى. فاثر الجاعل انضهام الوجود في الايزال الى المهية التي كانت متقررة في الازل، لكن لم توجد بعد. فذلك الشيخ الجليل، قدّس سرّه، دفع هذا بان قال: نفس المهيّة مجعولة وحادثة بالذات. فالمكن بشراشره، فاقرة حادثة، ولاقديم ثابت وموجود، سوى الله، كما انهم يقولون: لاقديم موجود، سوى الله، كما انهم يقولون: لاقديم موجود، سوى الله، لا المهيّة جبل ولا حاجة بنا الى ذلك العذر، لان اثمه اكبر من نفعه. وكانهم حسبوا ان المهيّة جبل لا يحركه العواصف، ولا يزعزعه القواصف. حاشا، بل هي اوهن من بيت العنكبوت. وقولنا في تشيء المهيات، قول الله تعالى «ان هي الاسماء سميتوها انتم و آباء كم ، ما انزل الله بها من سلطان ». فنحن ، حيث قلنا انها اعتبارية منتزعة من حدود الوجودات الحناصة، وانها متاخرة عن الوجودات ، عند العقل ، وللوجودات تقدم بالحقيقة عليها ، لم يبق مجال لهذا الوهم . ويدفع ايضاً بما نقل عن صدر المتالهين، قدّس سرّه، انها مجعولة ايضاً، لكن بالعرض.

(سېزواری ۶۸–۶۹)

كما هومذهب المعتزلة. (هيدجي ١٣٨)

لمغايرة الماهية للوجود ٧/٨٧

خلافاً للأشعرى حيث يقول بعينيتها. (هيدجي ١٣٨)

المحقق اللاهيجي ٨/٨٧

اعلم ان بين قول اللاهيجي وقول شيخ الاشراق فرقاً. فالتوجيه الجارى في قول المحقق لايجرى في قول شيخ الاشراق.

وتوضيح ذلك ان الآراء فى باب الوجود مختلفة. فمنهم من يقول ان للوجود (١) مفهوماً وهو ذلك المفهوم البديهى مفهوماً وهو ذلك المفهوم البديهى مضافاً الى مهية مهية على نحو يكون التقييد كالمعنى الحرفى داخلا والقيد خارجاً، (٣) وافراداً خارجية وهوالوجودات الخاصة المتباينة عند المشائين، والمتفاوتة بالتشكيك عند الفهلويين. وهولاء القائلون بثبوت الأفراد الخارجية للوجود، متواطياً أو مشككاً، هم القائلون بأصالة الوجود.

ومنهم من يقول بمفهوم الوجود وحصصه وأفراده ايضاً ، لكن يقول بان أفراده ليست فى الخارج ، وانما هى اعتبارية ، بمعنى كون الخارج ظرفاً لنفسها، لالوجودها. فيكون عنده أفراد الوجود غير المهية ، لكنه يقول بأن المحقق فى الخارج هو المهية ، لا فرد الوجود. وهذا مذهب اللاهيجي.

ومنهم من يقول بانه ليس للوجود فرد أصلاً، بل المحكى بالوجود ليس الا مفهومه وحصصه، وانه ليس له فرد ، لاخارجاً ولااعتباراً ، وان مصداق الوجود فى الخارج هو المهية. وهذا هو مختارشيخ الاشراق... فانظر كيف يستدل على نفى مجعولية الوجود والاتصاف بنفى الفرد عنها وان مصداقها نفس المهية. (آملي ١٨٧)

نفى توهم ان يكون المهيات ثابتات في العدم ١٠/٨٧ - ١١

بناء على قول المحقق اللاهيجي يمكن تصحيح أصالة المهيّة بارادة نني توهم ثبوتها

بلاجعل قبل جعل الوجود. فيكون المجعول هوالوجود بخلاف مذهب شيخ الاشراق، اذ لاواقع للوجود حتى يقال بمجعوليته.وان الغرض من القول بأصالة المهية هو ننى ذاك التوهم وأن المقصود هوجعل الوجود، اذ لاوجود على هذا القول الانفس المهية. (آملي١٨٧-١٨٨)

## نفس قوام الماهية ١٦/٨٧

لوكان مصداق حمل الموجودية على ماهية إنما هونفس تلك الماهية، كما قاله، حتى يتفرّع عليه استغنائها عن الجاعل، لزم انقلاب الشيّ عن الإمكان الذاتى الى الوجوب الذاتى. فإن الممكن، اذا كان فى ذاته مصداقاً لصدق الموجودية عليه ، لكان الوجود ذاتياً له، فلم يكن ممكناً. (هيدجى ١٣٨)

# مصحتح حمل الوجود ١٦/٨٧

لان الوجود نفس كون المهية وتحققها ، لاامرينضم اليها . والا، كان عرضا فيها ، لا وجود الها . هذا خلف . فما به يشار اليها اشارة عقلية ، و تتذو تبه ، هو وجودها . فاستغنائها ، بحسب ذاتها ، عن الجاعل ، فى قوّة استغناء وجودها . والمستغنى الوجود واجب الوجود . هذا مرامه رفع مقامه . وحاصل الايرادين ، كما نشير اليه ، انه اين الاستغناء من جهة ان الشى وق الجعل ، كما فى الواجب تعالى ، من الاستغناء من جهة ان الشى دون الجعل ، كما فى المهية السرابية ؟ واذا قلنا : الممتنع ، بل العدم بما هو عدم ، لا يحتاج الى جاعل موجود ، فهل نصيره شيئاً متحصلا، أو موجوداً غنيا ؟ وأيضاً ، قوام المهية مصحح حمل نفسها ، لا ملوجود ، غايته مصحح حمل لا موجودة ولا معدومة ، بل مصحح سلب حمل الموجود وسلب حمل الموجود الموجود ، كما قرر فى تقديم السلب على الحيثية . فان الموجبة المعدولة ، تستدعى الوجود للموضوع ، ولا وجود فى المرتبة . وفى الحقيقة ، عند تخلية المهية فى لحاظ العقل ، كان الوجود الموجود ، ولا وجود ها الذهنى ، لا القوام . (سبزوارى ٤٩)

لايخنى ان هذا الكلام من السيد المحقق مبنى على قوله بأصالة المهية فى مرحلة التحقق. اذ على هذا القول، نفس المهية بلاانضياف شئ اليها من الجاعل هى المصحح لحمل الموجود عليها. فلوكانت مع ذلك مستغنية عن الجاعل، وكانت مع قطع النظرعن جعلها مصداقاً

للموجود ، لخرجت عن الامكان ، وصارت واجباً ، اذ لامعنى للواجب الا ماكان بنفس ذاته موجوداً ، غير محتاج في موجوديته الى الجاعل. (آملي ١٨٨)

### يرد عليه ان استغناء المهية ١٩/٨٧

حاصله ان الواجب ما كان مستغنياً عن الجعل من جهة انه فوق المجعولية ، وانه بلاجعله موجود. والمهية مستغنية عن الجعل من جهة انها دون المجعولية ، وانها بعدجعلها غيرمتحققة .

ولايخنى ان هذا الجواب مبنى على القول بأصالة الوجود واعتبارية المهيّة. فهو ، وإن كان حقاً لكنه مبنائى ، لايرد على السيد المحقّق على مبناه من أصالة المهيّة فى مرحلة التحقق. (آملى ١٨٨)

# وايضاً كيف يكون نفس قوام المهية ٢١/٨٧

هذا الجوابايضاً مبنى على اعتبارية المهية فى مرحلة التحقق، وان موجوديتها بالوجود (آملى ١٨٨)

### لزم الانقلاب ۲۲/۸۷

لان الممكن بعد صدور مهيته عن الجاعل ، اذا كان بحيث يكون مصداقاً لحمل الموجود عليها ، بلاملاحظة شي آخرمعه ، بل مع قطع النظر عن أى اعتباركان سوى نفس ذاته ، لكان الوجود ذاتياً له. فيلزم الانقلاب عن الامكان الذاتي الى الواجب الذاتي ...

ولايخنى ان هذا الذى ذكره من لزوم الانقلاب هو بعينه ماتقدم من الدليل على أصالة الوجود في مرحلة التحقق . . .

فيحصل ان مرجع استدلال السيد المحقق على أصالة المهية فى مرحلة الجعل هو الاستدلال على أصالتها فى مرحلة التحقق. ومرجع الجواب عنه هواعتبارية المهية وأصالة الوجود فى مرحلة التحقق. وكلا الاستدلالين حق. وان الاختلاف فى المبنى . ومنه يظهر اختلاف المسألتين. فان مسألة أصالة الوجود فى مرحلة التحقق صارت دليلاً على أصالته فى مرحلة الجعل، وأصالة المهية فى مرحلة التحقق صارت دليلاً على أصالتها فى مرحلة

الجعل، وإن كان الحق هو أصالة الوجود فى المرحلتين، مرحلة التحقق ومرحلة الجعل. (آملى ١٨٨—١٨٩)

### وقد مشى المشاء نحوالباقي ١/٨٨

وهو جعل الوجود وجعل الاتصاف، وهو صيرورة المهيّة موجودة. (آملي ١٨٩) الى جانب مجعولية الوجود ١٨٨٨–٢

قالوا إن الأثرالأول للجاعل هوالوجود المعلول،وفسّره المتأخرون منهم بالموجودية أى اتصاف ماهية المعلول بالوجود بمعنى الجعل المؤلف. (هيدجي ١٣٨–١٣٩)

#### ولعل هولاء ۲/۸۸

انتًا عبّروا عن ذلك الامر البسيط بالاتصاف ، لانته المنتزع منه للاتصاف ، ومطابق الحمل، وقابل التحليل. (سبزواري ٤٩)

#### يحلله العقل الى موصوف وصفة ٨٨/٣

الموصوف هوالماهية والصفة هيالوجود .

اعلم أن الماهية من حيث الوجود تابعة لذات الوجود، لكن من حيث العقل يكون الوجود تابعاً لها لكونه صفة لها في العقل والتصور. (هيدجي ١٣٩)

# ذلك الأمرالبسيط هوالوجود ٣/٨٨\_٤

ذلك البسيط هوالوجود الذى وجود ونسبة ، اذ الوجود الامكانى ليس الا نفس الربط ومحض الفقر ، لا انه شي له الربط والفقر . ولذا يعبر عن الوجودات الخاصة الامكانية بالوجود الرابط . وهو منشأ انتزاع المهية ، فيحلله العقل الى موصوف ، هو المهية ، وصفة ، هي الوجود ، واتصاف ، وهو صيرورة المهية موجودة . وكل ذلك في نشأة العقل . والا فني الحارج ليس الاالوجود الذي هو عين الربط والفقر .

وممـا ذكرنا يظهر ان المهيّة تابعة للوجود بحسب الخارج، لأنهـا منتزعة عنه، وان الوجود صفة تابعة لهـا فى العقل. فالتابعية والمتبوعية بين المهيّة والوجود يتعاكسان خارجاً وذهناً. (آملى ١٨٩–١٩٠)

#### وقس عليه الصحيح والباطل ١١/٨٨ ١-١٢

اذ على كل من القولين الآخرين ، الاحتمالات اثناعشر ايضاً. (سبزواري ٤٩)

جعل الوجود ١/٩٠

أى جعلاً بسيطاً بالذات. (هيدجي ١٣٩)

مهية مجعولة بالعرض ٢/٩٠

أى ، مجعولة بعين جعل ذلك الوجود ، لا بجعل على حدة ، كما انتها موجودة بعين ذلك الوجود ، وجود الكلى الطبيعى بعين وجود شخصه. فكما ان نصب الشاخص نصب ظله ، كذلك جعل الوجود الخاص جعل مهيته. مثال آخر ، جعل النوع جعل فصله وجنسه سيبا فى البسائط الخارجية ، لان وجودها واحد بدليل الحمل ، ومفاده الاتحاد فى الوجود فكذا المهية النوعية مجعولة بجعل وجودها ، لا بجعل مستانف . وهذا ايضاً مما يرشدك الى القول المرضى ، حيث ان وحدة الجعل وتعدده ، تدور على وحدة الوجود الخاص وتعدده ، لاعلى وحدة المهية وتعددها. ولوكانت المهية مجعولة بالذات ، لتعدد الجعل بتعددها. فان مهية الفصل ، غير مهية الجنس . وكلتيها غير المهية التامة النوعية . واذا كنى الجعل الواحد للثان ، الكن لما كان وجودها واحداً ، كفاها الجعل الواحد المتعلق بالذات بذلك الوجود . (سيزوارى ٤٩ ـ • ٥)

هو اختياري ۸/۹۰

وهو مجعولية الوجود بالذات بالجعل البسيط. (هيدجي ١٣٩)

## مع قطع النظر عن الوجودين ٩/٩٠

إشارة الى ردّ من زعم كالعلامة الدوّانى والمحقّق الشريف أن لازم الماهيّة عبارة عنلازم كلا الوجودين.وقد صرّح فى المنطق عند قسمته اللازم بان هذا القول ليسمرضياً عنده. (هيدجي ١٣٩)

### والمهية بهذا الاعتبار اعتبارى بالاتفاق ٢٠/٩٠

ان المهية من حيث هي هي أمر اعتبارى عندالكل ، حتى القائلين بأصالتها. وانما القائل بأصالتها يقول بأصالتها بعد اكتسابها الحيثية المكتسبة من الجاعل.

ولذا اورد عليه بان تلك الحيثية المكتسبة: هل تزيد عليها شيئاً ام لا؟ فان زادت، فالزيادة هى الوجود، ولو سماها القائل بأصالة المهيئة بالحيثية المكتسبة، اذ الحلاف ليس فى اللفظ والتسمية. وان لم تزد عليها شيئاً، وبقيت المهيئة بعد اكتسابها الحيثية من انها ليست الاهى، فلم تستحق حمل الموجودية عليها، أو خرجت عن حدالامكان الى الوجوب.

وبالجملة ، فالمهية من حيث هي أمراعتباري. (آملي ١٩٠–١٩١)

#### يلزمها كذلك ١١/٩٠

أی بما هی هی . (هیدجی ۱۳۹)

اولىٰ بالاعتبارية ١١/٩٠

لانه سبک اعتباری من اعتباری فالامکان ، مثلاً ، الذی هولازم المهیة ، من حیث هی ، اولی بالاعتباریة منها . (سبزواری ۰۰)

#### وهذا من قبيل قوله «انما يعرف...» ١٢/٩٠

إشارة الى ماقاله علماء النحو من أن كلمة « ذو» لاتضاف الى مضمر، لأنها وضعت وصلة الى الوصف بأسماء الأجناس. وقد أضيفت اليه علىسبيل الشذوذ، كقول الشاعر... إنما يعرف ذا الفضل من الناس ذووه. (هيدجي ١٣٩)

#### هاتان المقدمتان ١٤/٩٠

أى كل معلول لازم لعلته، والأخرى لازم الماهية اعتبارى.

وصورة القياس هكذا:

ماسوى الصادرالأول معلول للصادرالأول ، أى لماهيته، كما هوالمفروض. وكل معلول لازم لعلته.

فما سوى الصادرالأول لازم لعلته ، وهي ماهية الصادرالأول.

وكل ما هو لازم الماهية اعتبارى.

فينتج: ماسوى الصادرالأول اعتبارى. فهو المحذور. (هيدجي ١٣٩–١٤٠)

## ففي سوى المعلول الأول ١٤/٩٠

كل معلول لازم لعلته... فنقول: بناء على أصالة المهية في مرحلة الجعل يكون المجعول نفس المهية وصرفها. والمهية من حيث هي أمراعتبارى. فالصادر الأول، وهو مهية العقل الأول،أمراعتبارى لازم لعلته، أعنى وجود الحق. والصادرالثاني هو مهية العقل الثاني، أيضاً امر اعتبارى لازم لمهية العقل الأول التي كانت اعتبارية. وهكذا بقية الصوادر ولوازم عللها التي هي مهيات اعتبارية، سوى العقل الاول الذي كان لازماً لوجود الحق تعالى. فحينئذ، لايلزم في العقل الاول محذور، اذ هو اعتبارى لازم لأمر متأصل – وقد عرفت جواز لزوم الأمر الاعتباري للأمر المتأصل – ولكن يلزم فيا سواه اعتبارية الكل عرفت جواز لزوم الأمر الاعتباري للأمر المتأصل – ولكن يلزم فيا سواه اعتبارية الكل وانتزاعيته، لان الكل لازم مهية الصادر الاول ومعلوله، إما بلاواسطة، أو معها. فعلى القول بأصالة المهية في مرحلة الجعل يلزم اعتبارية ما سوى المعلول الاول. وهو باطل.

## حتم ولزم من قول الأشراقي ١٥/٩٠

إن الذى يلز مهم كون ماسوى الصادرالأول معلولاً له. وأما انتزاعيته فلا، اذليست ماهية الصادرالأول بالاعتبار الذى ذكره علّة لما سواه ، اذ الماهية بهذا الاعتبار لايقتضى شيئاً. بل من حيث هي موجودة في الخارج علّة لما سواها. فهو معلول للوجود بالقياس الى علّته. وكلام المصنّف لا يخلو عن مغالطة ، على أن كون الماهية اعتبارية معركة للآراء. (هيدجي معركة)

### اذ المفروض ١٦/٩٠

اذ قد مرّ ان المتحقق ، اما الوجود واما المهية. واذا كان الوجود اعتبارياً عندهم ، فالمتحقق فى الواقع فى المعلول الاول ليس اللا مهيّته . وكل مايعتبرون فيها ، من الانتساب والارتباط والانضهام ، خارجيّاً كان أو عقليّاً ، يخرجها عن كونها نفسها ، وعن كون

المجعول هو نفس المهيّة. فمعلوله لازم نفس مهيّته. وهكذا فى لازم اللازم، بالغا مابلغ. (سبزوارى ٥٠)

#### انسلاب سنخيتها ٢٠/٩٠

والحال ان السنخية بين العلة والمعلول معتبرة. قال تعالى!: «قل كل يعمل على شاكلته». وقال بعض العرفاء «الاثر يشابه صفة موثره». فعلة الوجود وجود، وعلة العدم عدم، وعلة المهية مهية وكذا فى ناحية المعلول. فكيف يكون المهية ؟ وهى حيثية لاتابى عن الوجود والعدم، اثر حقيقة الحقائق والوجوب الذاتى ، بل اثره الوجود الذى هوحيثية طرد العدم والاباء عنه. كيف وحيثية الوجود كاشفة عن الوجوب؟ وأيضاً، المهية نقيصة ، ومرجع النقايص، والوجود خير ، فهو تعالى مصدر الخيرات ، وجاعل الانوار بالذات. والخير بيديه ، والشر ليس اليه . (سبزوارى ٥٠ - ١٥)

أى حتم ولزم انتفاء السنخية بين الماهيات وجاعلها ، وهى معتبرة فى كل معلول بالقياس الى علته . وإلا جاز أن يكونكل شئ علة كل شئ. (هيدجي ١٤٠)

# كالفي للشي ٢٠/٩٠

بدانکه معنی افاضت این است که ، بخشش از دارای حقیقی بیاید ، چنانکه از او چیزی نکاهد. و در بازگشت چیزی برونیفز اید. پس نسبت معلول بعلت حقیقیه ،نسبت نم و یم نشاید ، بلکه فئی وشی ٔ باید.

ای سایه مثال کاه بینش در پیش وجودت آفرینش پس مهیات غواسق وظلماتند، ووجود منبسط سایه بلند پایه ٔ اوست. ۱۹ لم تر الی ربک کیف مدّ الظل ». وهوالواحد الاحد الصّمد ولم یلد ولم یولد». (سبزواری ۵۱)

## ظهرسابقاً ۲۲/۹۰

بقوله: والحق ماهيته انيته . (هيدجي ١٤٠)

## ومعلولالوجود وجود ٢٢/٩٠ ٢٣\_

الا ان المعلول، لما لم يكن مساويًا للعلة ، فضلاً عن كونه اعلى ، كان البينونة

بينها بالكمال والنقص، بعد سنخيتها في الوجود. والنقص، لما كان عدميا ، كان من ذات المعلول. وهذا مفاد الحديث الشريف عن امير المومنين وسيد الموحدين على عليه السلام: «توحيده تمييزه عن خلقه ، وحكم التمييز بينونة صفة ، لابينونة عزلة » ، فالبينونة عزلة هي التباين من جميع الوجوه. فلو لم يكن في المجعول شي ، من سنخ الجاعل ، جاز استناد كل مباين الى مباين آخر ، وحصول كل شي عن كل شي حتى العدم ، بما هوعدم ، عن الوجود ، على هووجود ، والعجز عن القدرة ، والجهل من العلم ، والظلمة من النور ، بل العكس. ولو لم يكن سنخ الوجود والنور الذي في المجعول في جاعله ، فم قيه حصل ؟ ومن اين اليه وصل بعد ماكان فاقراً وفاقداً ؟ (سبزواري ٥١)

#### والاتصاف حاله معلومة ٢٣/٩٠ \_٢٤

لكونه أمراً نسبياً انتزاعياً. (هيدجي ١٤٠)

## بالارتباط الى الجاعل ٣/٩١

كما أن الحصص مرتبطة بالوجود المطلق ، أى المفهوم العام ، متقومة به ، ولا تعقل الا به ، كذلك الوجودات الخاصة الحقيقية متقومة بالوجود الحق المطلق ومرتبطة به ، لا يكون تعقلها إلا به . (هيدجي ١٤٠)

# بل يكون عين الارتباط 7/91–٤

ذوات عرضها الربط حتى تكون هى فى نفسها شيئاً وربطها بعلتها شيئاً آخر... بل انما هى متقومات بالربط بالعلة ، لا بمعنى ان الربط بمبدئها جزء من ذاتها حتى تكون لذواتها جزء آخر غير الربط ، لان ذواتها بسيطة لاجزء لها ، بل بمعنى ان ذواتها البسيطة نفس الربط بالمبدء

وعين حقيقته. فتكون هي في عالم الموجودية كالمعنى الحرفى في عالم المفهومية. فكما ان المعانى الحرفية غير مستقلة في الحرفية غير مستقلة في عالم المفهوم، فكذلك الوجودات الخاصة الامكانية غير مستقلة في عالم الوجود. وبعبارة اوضح، سلب الربط عن الوجودات الخاصة عبارة عن سلب ذواتها عنها. (آملي ١٩٣-١٩٤)

#### ان الوجود رابط ۲/۹٤

بدء بقسمة الوجود لأن الموادّ كيفيات للوجود الرابط عندالأكثر، وهومعنى حرفى يقع رابطة فى الحمليات الايجابية ، مغاير للنسبة الحكمية ، فإنها فى كل العقود بخلاف هذا الوجود ، وغيرالوجود المحمولى بحسب السنخ. والاشتراك بينها فى مجرد اللفظ ،كما حقق فى موضعه. (هيدجى ١٤٠)

#### رابط ورابطي ٢/٩٤

إن الوجود إما يكون فى نفسه، وهوالوجود المحمولى، ومفاد «كان» التمامة، ويعبر عنه بثبوت الشي [وبالوجود النفسي].

أو لايكون فى نفسه ، وهو مفاد «كان » الناقصة ؛ ويعبر عنه بثبوتالشى ً للشى ً ، وبالوجود الرابط .

وما يكون فى نفسه: إما يكون لنفسه ، أو يكون لغيره . والأخير كوجود العرض وكوجود الصورالحالة فى محالة ها وكالنفوس المنطبعة. ويعبر عنه بالوجود الرابطي .

وما يكون لنفسه: إما يكون بنفسه، وهو وجودالواجب، أويكون بغيره، كالجوهر. فنى الواجب نفسيات ثلاث ، أى وجوده فى نفسه لا فى غيره، لنفسه لا لغيره، بنفسه لابغره. وفى الجوهر نفسيتان ، أى وجوده فى نفسه لنفسه ، لكنه لايكون بنفسه ، بل بغيره الذى هو علته .

وفى العرض نفسية واحدة ، أى وجوده فى نفسه، لكنه ليس لنفسه، بل لغيره، بمعنى أن وجوده فى نفسه نعت لغيره — ولذا يعبر عنه بالوجود الناعتى — ولا يكون بنفسه، بل بغيره الذى هو علته.

وفى الوجود الرابط النفسيات الثلاثة كلها مسلوبة. وهو أضعف مراتب الوجود. (آملي ١٩٥)

# أو يكون وجوداً لا في نفسه ٦/٩٤

فالنفسيّة ثلاثها مسلوبة عنه ، وهو اضعف مراتب الوجود ، كالمعنى الحرفى ، غير ملحوظ بالذات . وكما يتحقق فى الموجودات بالوجود النفسى ، يتحقق فى العدمى ، مثل « شريك البارى محال » ، و « اجتماع النقيضين مغاير لاجتماع الضدين » . (سبزوارى ٥٢)

## عين وجوده لغيره ١٦/٩٤

مصداقاً وهويةً. فلا تغاير بينهما إلا بالاعتبار، بخلاف الرابط، فانه غيرالوجود المحمول سنخاً. (هيدجي ١٤٠–١٤١)

### ثمالنفسي قسمان ١٨/٩٤

هذا ناظرالى التقسيمالذى اشاراليه فىالمصراع الاول منجعلالرابطىمقابلاً للنفسى. وأما على ماقلنا، فيصير الرابطى منأقسام النفسى. (آملى ١٩٥—١٩٦)

## كوجود الجوهر ١٨/٩٤

هذا من باب تحقق الطبيعة بتحقق فردما. فمن المفارقات، كالعقل الكلى ، ومن الماديات ، كالجسم. وذكر وجودالعرض فى وجوده فى نفسه لغيره ، على سبيل التمثيل. فان الصورالحالة والنفوس المنطبعة ، وجودها رابطى . بل يستعمل الوجود الرابطى فى وجود العقل الفعال للنفوس وفى غير ذلك. (سبزوارى ٥٢)

أى وجود بعض الجواهر، كالمفارقات العقلية، وان كان بعضه الآخر رابطياً، كوجود الصور. ولا منافاة بين ان يكون وجود الصور رابطياً وبين ان يقال: يكون وجود الجوهر في نفسه لنفسه، لكفاية تحقق فرد ما في تحقق الطبيعة. فكون وجود المفارقات من الجوهر في نفسه لنفسه كاف في صحة ان يقال: طبيعة الجوهر كذلك. (آملي ١٩٦)

### لاينافي ماحقق ٢/٩٥

وأيضاً، المراد بالغير، فى وجود فىنفسه لغيره، وفى وجود فىنفسه لنفسه لالغيره، هوالقابل. فهذه النفسيّة للوجود، لاينا فى كونه رابطاً، بالنسبة الىالفاعل القيّوم تعالىاً. (سبزوارى ٥٢)

#### لان ماذكرهيهنا ٢/٩٥

أى ماذكر فى المقام من جعل الجوهر موجوداً فى نفسه لنفسه والعرض موجوداً فى نفسه لغيره ، باعتبار مقايسة وجود العرض بالنسبة الى الجوهر . وما حقق فى موضعه من كون وجود الممكنات كلها ، من جواهرها واعراضها ، روابط محضة لا نفسية لها اصلاً . . . إنما هو باعتبار مقايستها بالنسبة الى مبدئها . (آملى ١٩٦)

# وآلا فالكلّ روابط صرفة ٣/٩٥

هيلهنا ، مشربان: احدهما ان وجود الممكنات رابطى ، لان وجود المعلول فى نفسه هو وجوده لعلمة . وقد قلنما ان الرابطى غير منحصر فى وجود المقبول للقبابل ، فيقال ان وجودات الممكنات لفاعلها القيوم تعالى ، كوجودات الاعراض لموضوعاتها ، فى عدم استقلالها ، حيث ان وجودات الاعراض فى انفسها عين وجوداتها لموضوعاتها . وما وقع فى تمثيلات العرفاء ، من البحر والامواج والجب، يومى الى هذا ، وان كان مجال التمثيل ضيقاً .

وثانيها ان وجودها رابط صرف، وفقر محض الى القيوم تعالى كالمعنى الحرفى، فانته غير مستقل بالمفهومية ، والوجود الحناص غير مستقل فى الموجودية . ولذا ، اذا قلنا للوجود الفعلى انه اضافة ، اردفناها بالاشراقية ، تمييزاً عن الاضافات المفهومية والمقولية . فكما ان الروابط والنسب بين شيئين ، كذلك الاضافة الاشراقية التى هى الوجود المضاف

الى الممكنات ، بين الاحدية الصرفة والمهيات الاعتبارية . فكل وجود من الجهة الوجودية حرف وكلمة من الله ، اللا ان الحروف منها عاليات، ومنها نازلات كما قيل:

كنّا حروفاً عاليات لم نقل متعلقات في ذُري اعلى القلل

وهذا مشرب اعذب واحلى، اذ على الاول، يثبت لوجود الممكن نفسية، اذ الوجود الرابطى من اقسام الوجود فى نفسه، بخلاف الرابط والعرض، له نفسية. الاترى كونه خلوا عن جميع الموضوعات، فى نظر العقل، كما يشير العقل الى البياض، مع عزل النظر عن موضوعاته. والوجود الفاقر بدون القيوم تعالى لاشى محض. «يا ايها الناس انتم الفقراء الى الله، والله موالغنى». وقد قرر فى علم المعانى ان المسند المعرف باللام، مقصور على المسند اليه، مع تاكيد الحكين بالجملة الاسمية وضمير الفصل. (سبزوارى ٥٢-٥٣)

#### وتماثيل ٤/٩٥

قال الله تعالى: ﴿ مَاهَذُهُ النَّهَا الَّتِي انتُمْ لَهَا عَاكُفُونَ ؟ ﴾ . والتَّمثال هنا النقش الَّذي لاحقيقة له. (سبزواري ٥٣)

#### الوجود مطلقاً ٩٥/٥

أى سواء كان وجوداً رابطاً أو محمولاً، كما فى التجريد حيث يقول [الطوسى]: « واذا حمل الوجود أو جعل رابطة ، تثبت مواد ثلاث ، خلافاً للاكثرين الذين خصصوا الجهات بالوجود الرابط».

ولعل تصريح المصنف بالاطلاق مبنى على ما اختياره من عدم وجود الرابط في قضية محمولها الوجود المطلق... اذ على مختاره من كون قضية «الانسان موجود» ثنائية لا رابطة لهما أصلاً، تكون المواد كيفيّات لنفس المحمول الذى هوالوجود المطلق، في مثل والانسان معدوم، اذ لاوجود رابط فيها حتى يكون المواد كيفاً له. وفي القضية الثلاثية التي مفادها الهلية المركبة ومحمولها الوجود المقيد، مثل والانسان كاتب » يتحقق الربط، ويكون الربط المتحقق فيها متكيّفاً بكيفية من هذه الكيفيات. فتكون المواد كيفاً للوجود الرابط فيها اذ لاوجود محمول فيها ، لعدم كون المحمول هوالوجود المطلق. وعلى ما قلنا

من تحقق الوجود الرابط فى كل قضية ، سواء كان محمولها الوجود المطلق أو المقيد ، ينبغى ان يقال بكون الموادكيفاً للوجود الرابط مطلقاً ، سواء كان المحمول فى القضية هوالوجود المطلق، مثل والانسان موجود وأوالوجود المقيد ، مثل والانسان كاتب» . (آملى ٢٠٠) الى انها فى الخارج مواد ٦/٩٥

«المادة» هي كيفية نسبة المحمول الى الموضوع، اذا اعتبرت من حيث هي في نفس الأمر[أى من حيث نفسها]. و «الجهة» هي تلك الكيفية من حيث انها حصلت في التعقل والتلفيّظ...

والجهة قد تطابق المادة ، مثل « زيد موجود بالامكان »، وقد تخالفها، مثل « زيد موجود بالوجوب». فتكون القضية حينئذ كاذبة. (آملي ٢٠٢)

#### غنية عن الحدود ٥٩/٨

والحق ان الحكم بانها بديهية ، بديهي ايضاً ، كالوجود، وان احتاج الى منبه ، مثل ان يلاحظ ان الصبيان ، مثلاً ، لايتوقفون فى معرفة وجوب الزوجية للاربعة ، وامتناع الفردية لها ، وامكان حصول الحركة لزيد. (سبزوارى ٥٣)

#### تعریفات دوریة ۹/۹۰

كون هذه التعاريف دورية من جهة أخذ الامتناع ــ وهوالمحال ــ فى تعريف الواجب والممكن ، وأخذ الامكان أو الواجب فى تعريف الممتنع . (آملى٢٠٢) وغيو ذلك ١١/٩٥

وذلك كتعريفهم الوجوب بامتناع الانفكاك ، ثم الامتناع بعدم الامكان، ثم الامكان بعدم الوجوب، ونحوذلك. (هيدجي ١٤١)

## أى وجود الجهات التي هي كيفيات النسب ٢/٩٦

فيه اشارة الى دليل آخرعلى اعتباريتها. فانها صفات للنسب التي هي اعتبارية، حيث انتها وثاقتها وضعفها، ففيها سبك اعتبار من اعتبار، فتكون اوغل فى الاعتبارية. واشارة ايضاً الى خروج الوجوب الحقيقي الذى هوعين ذات الواجب تعالى عنها. "وسيرجع آخر

الكلام الى الاول . (سبزوارى ٥٣)

# اتصاف المعدوم بالصفات الوجودية العينية محال ٤/٩٦-٥

هومحال للزوم كون الصفة أقوى من الموصوف مع انها تابعة له فيجب ان تكون أضعف. ولا يخنى ان تمامية هذا الدليل متوقفة على كون كل من الوجوب والامكان والامتناع مفهوماً واحداً يضاف الى الوجود تارة والى العدم أخرى، حتى يقال من جهة إضافته الى العدم: يجب ان يكون اعتبارياً ولو فيما اذا أضيف الى الوجود. (آملى ٢٠٣)

#### فاتصاف مهياتها بوجودها ٧/٩٦

لايخنى ان هذا البرهان يتم فى ابطال كون مجموع الثلاثة متأصّلاً موجوداً فى الخارج، لاالبعض دون البعض. لان التسلسل ممنوع معه، اذ يجوز حينئذ ان يكون الوجوب مثلاً عينياً والامكان اعتبارياً، ويكون اتصاف مهيّة الوجوب بالوجود بالامكان، فلا يلزم التسلسل. (آملي ٢٠٤)

# لزم من عدميّة المجموع ١١/٩٦

دفع لما قد يتوهم من عدم تعلق قولنا: «امكانه لا...». مثلاً، بعدميّة الوجوب بان يقال اولاً: مجموع المحذورات لعدميّة مجموع الاثنين علىالتوزيع ، الارفع النقيضين، فيتعلق بهها. اويقال: كل من الثلثة يجرى فى مجموع الاثنين، بلااختصاص، لكل بواحد . فنى عدميّة الوجوب، يقال: وجوبه لاكان لاوجوب له؛ وفى عدميّة الامكان يقال: الممكن امكانه ينحسم. (سبزوارى ٥٣-٥٤)

#### عدمية المجموع ١١/٩٦

أى الامكان والوجوب. (هيدجي ١٤١)

يعنى يلزم من عدمية الوجوب والامكان مجموع المحذورات الثلاثة . لكن الاول منها ، وهولزوم كون الامكان عين اللاامكان، يترتب على عدمية الامكان، والأخير، اعنى انقطاع الوجوب عن الواجب ، يترتب على عدمية الوجوب. والثانى، اعنى ارتفاع النقيضين يترتب على عدمية كل واحد من الوجوب والامكان. فصار المجموع مترتباً على المجموع ،

وان لم يترتب الجميع على كل واحد واحد. (آملي ٢٠٤) أوكل واحد من الثلاثة ١١/٩٦

يعنى المحذورالاول ليسمنحصراً بصيرورة امكان الممكن عين لاامكان له. بلذكر هذا من باب المثال. والا فلوكان الوجوب ايضاً عدمياً ، يلزم ان يكون وجوبه عين لاوجوب له . ولذا المحذور الأخير ، اعنى انحسام الوجوب عن الواجب ايضاً ليس محذوراً مختصاً بعدمية الوجوب بل يكون ذكره من باب المثال. والا فلوكان الامكان ايضاً عدمياً، لزم انحسامه عن الممكن. (آملي ٢٠٤)

## على سبيل التمثيل ١٢/٩٦

اذ كل من المحذورات المذكورة مشتركة فيه الوجوب والامكان. (هيدجي ١٤٢) اذ لا ميز في الأعدام ١٣/٩٦—١٤

حاصل تقرير هذا الدليل: انه لو لم يكن الامكان ثابتاً ، لكان منفياً لعدم الواسطة بين الثابت والمنغى. ولوكان منفياً، لم يكن فرق بين ننى الامكان وبين الامكان وبين الأعدام غير متايزة. ولولم يكن فرق بين الامكان وبين نفيه ، يلزم ان لايكون الممكن ممكناً. وهو خلف ، لان المفروض ان الممكن ممكن. (آملي ٢٠٥)

#### وجه البطلان ١٤/٩٦

تقريره أنا لانسلم الملازمة. فإن الفرق بين ننى الإمكان والإمكان على تقدير كونه منفياً ثابت. فإن الإمكان على هذا التقدير هو الإمكان العدى وننى الإمكان هو ننى ذلك الامكان العدى. و فرق بين الشئ العدى وبين رفع الشئ العدى ضرورة أن الشئ ورفعه متناقضان ، سواء كان الشئ عدمياً أو وجودياً. فها متمايزان قطعاً. (هيدجى ١٤٢) والشئ مطلقاً ١٥/٩٦

عدمياً كان أم وجودياً. (هيدجي ١٤٢)

انه رفع النقيضين ١٧/٩٦

انكون النقيضين عدميين هومعنى ارتفاعها، كما انكونها وجوديين معنى اجتماعها

بل المعتبر فىالنقيضين كون احدهما وجودياً والآخرعدمياً.

أما كون اللاوجوب واللاامكان عدميين فلوجهين. احدهما: من جهة صدقها على الممتنع ، بل على المعدوم مطلقاً ولولم يكن ممتنعاً. وذلك لظهور انه ليس لشى من الممتنع والممكن المعدوم وجوب ولا امكان... ثانيها ان العدم ، اعنى حرف السلب ، أخذ جزء من مفهوم اللاوجوب واللاامكان . وما جزئه معدوم فهومعدوم. (آملى ٢٠٩-٢٠٦)

### النقض بالعمى واللاعمى ١٩/٩٦

وكذا الامتناع واللاامتناع. (آملي ٢٠٦)

### في المفردات ٢٠/٩٦

اذ الصدق والحمل شان المفهوم المحمول. وامنا مجموع القضية ، فلا. (سبزوارى 4 ه) ارتفاع النقيضين فى المفردات هوبعدم صدقها معاً على شيء ، مثل ما اذا لم يصدق على شيء انته حجر ولاحجر... وأما فى القضايا فعنى ارتفاع النقيضين فيها عدم صدقها فى نفسها .

والسرفىذلك ، كما ذكره فى الحاشية ، ان الصدق والحمل شأن المفهوم المحمول ، وأما مجموع القضية ، فلا حمل فيها .

وبالجملة فالوجوب واللاوجوب من جهة عدم صدقها معاً على شي نقيضان،ولو كانا معاً عدمين.

وما اشتهر من انه لا تقابل بين العدميين ، فالمراد به، على تقدير تسليمه، مايكون السلب داخلاً فى مفهومه، مثل اللاوجوب مثلاً، لاما يكون معدوماً ، مثل الوجوب والامكان. (آملى ٢٠٦–٢٠٧)

### ان لايكون الواجب واجباً ٢/٩٧

ولا الممكن ممكناً إلا عند فرض العقل واعتباره وصنى الوجوب والامكان، اذ لا تحقق للعدميات فى أنفسها .

لكن الواجب واجب وإن لم يعتبره العقـل ، بل ولو فرض عدم العقول كلهـا . (هيدجي ١٤٢)

## النقض بالامتناع بل بالشيئية ٧٩/٩-٤

معاعتراف الخصم باعتباريتها وكونها عدميين. (هيدجي ١٤٢)

فان الامتناع والشيئية اعتباريان عند الكل، مع إجراء هذا الدليل فيها بأن يقال: لوكان إمتناع الممتنع أوشيئية الشئ اعتبارياً، لزم أن لايكون الممتنع ممتنعاً، ولا الشئ شيئاً إلا عند اعتبار العقل ؛ واللازم باطل للقطع بكون الممتنع ممتنعاً والشئ شيئاً، سواء وجد العقل ام لا، وسواء اعتبرهما ام لا. وإنما أتى بالشيئية بكلمة «بل» الإضرابية، لأنها صفة للموجود، فيكون الإشكال في اعتباريتها أجلى وأظهر. (آملي ٢٠٧)

### والحل بأن اتصاف ١/٩٧

تقريره: لو سلمنا أن ذات الواجب متصف بالوجوب ولو لم يكن عقل، إلا أن اتصاف الذات بصفة في الخارج لايقتضى ثبوت تلك الصفة فيه. الا ترى أن قولنا «زيد أعمى » في الخارج صادق، وليس العمى موجوداً فيه . فلايلزم من كون الصفة كالوجوب والإمكان أمراً عدمياً أن لا يكون شئ موصوفاً بها في نفس الأمر.

واعلم ان اتتصاف شي بصفة فى الخارج يقتضى أحد الأمرين: إما وجود مبدء تلك الصفة فيه، أو كونه بحيث يصح للعقل أن ينتزع ذلك المبدء منه. وكون الأمور الاعتبارية فى نفس الأمر أن لها منشأ انتزاع فى الوجود، بخلاف الاعتباريات المحضة والوهميات الصرفة. (هيدجى ١٤٣)

## لايقتضى ثبوت تلكك الصفة فيه ٤/٩٧

لان تبوت شئ لشی فرع ثبوت المثبت اه، لافرع ثبوت الثابت. (سبزواری ٥٤) الوجوب الذی هو کیف النسبة ٩٧/٥

أى كيف النسبة الاعتبارية...

[يجب ان لايخلط] بين الوجوب الحقيقي الّـذي هو عين ذات الواجب تعالى المعبّر

عنه بتأكد الوجود وشدته وكونه فوق مالايتناهى عدة وشدة ومدة ، وبين الواجب الاعتبارى الذي هوكيف النسبة .

والقطع بان الواجبواجب،سواء وجدالعقل املا، اعتبر وجوبه على تقدير وجوده أملا، انما هو بالنسبة الى الاول، لا الأخير. التحقيق فى الأخير ان الواجب كاخواته من الامكان والامتناع، لكونه كيفاً للنسبة بما هى معنى حرف آلى، يكون كالمتصف به آلياً حرفياً، آلة للاحظة الموضوع، لاقوام له بنفسه كموصوفه الذى هو النسبة بين الموضوع والمحمول. (آملي ٢٠٨)

#### كيف النسبة ١٩٧٥

بين الموضوع والمحمول، لا فى الوجوب الحقيقى اللّذى هو عين ذات الواجب تعالى المعبّر عنه بتأكد الوجود وقوته. (هيدجي ١٤٣)

### كل واحد من الوجوب والامكان والامتناع ٢/٩٨

ان الوجوب بالذات هوكون الشي ضرورى الوجود فى نفسه بنفسه ، بمعنى انه اذا التفت اليه من غير التفات الى غيره ، يكون بحيث يجب له الوجود.

والامتناع بالذات هو كون الشي ضرورى العدم فى نفسه بنفسه، بمعنى انّه اذا التفت اليه من غير التفات الى غيره، يكون بحيث يجب له العدم.

والامكان الذاتى هوكون الشئ فى نفسه بنفسه بحيث لا يكون له الوجود ضروريا، ولا العدم ضرورياً، ولا اقتضاء له فى ذاته لشى منها. فان صارموجوداً، لا محالة يكون بالغير، وهو وجوده، وجود علة وجوده. وان صار معدوماً، فلا محالة يكون عدمه بالغير، وهو عدم علة وجوده، لا وجود علة عدمه، اذ العدم لا يستند الى علة موجودة، بل الى عدم علة الوجود. (آملى ٢١٢—٢١٣)

### والغيرأى وبالغير ٣/٩٨

الوجوب بالغير هوكون الشي ضرورى الوجود فى نفسه باعطاء الغير اياه الوجود. والامتناع بالغيرهوكون الشي ضرورى العدم فى نفسه لابنفسه، بل من ناحية عدم

علة وجوده.(آملي ۲۱۳)

### الوجوب بالقياس الى الغير ٤/٩٨

هو كون الشي ضرورى الوجود، لامن حيث هو له فى نفسه، بل من حيث هو أنه اعتبار فى الشي بحسب مايلايم حال الغير عندما يلاحظه مقيساً اليه. (هيدجي ١٤٣)

## ينقلب الى الأخرى ٦/٩٨\_٧

وذلك لامنناع ان يزول مابحسب الذات الا ان يصيرالذات غيرالذات، وهومحال. ولذا قالوا ان الذاتي لايختلف ولايتخلف. (آملي ۲۰۸)

### على سبيل الانفصال الحقيقي ٩/٩٨

هى المسهاة بالقسمة الحقيقية التي لا يمكن اجتماع أقسامها لا في الصدق \_ في مقابل مانعة الخلوالتي يجتمع أقسامها في الصدق، وان لم يجتمع في الكذب \_ ولا في الكذب \_ في مقابل مانعة الجمع التي تجتمع أقسامها في الكذب، وان لم يجتمع في الصدق... وانما كانت القسمة الى الثلاثة حقيقية لان كل مفهوم، اذا التفت اليه من غير التفات الىغيره، فإما يكون بحيث يجب له الوجود أو لا يجب . وما لا يجب له الوجود، فإما يكون بحيث عتنع له الوجود أو لا . فالاول هو الواجب بالذات، والثاني هو الممتنع بالذات، والثالث هو الملتنع بالذات، والثالث مو المحن بالذات. (آملي ٢٠٨ \_ ٢٠٩)

### كمجموع هذه الامثلة ١٢/٩٨

صيغة الجمع باعتبار ان المضايفين، كما يأتى، موضوع المثالين. (سبزوارى ٥٤) إنما قال هذه الأمثلة بلفظ الجمع مع انه لم يذكر الا مثالين، وهما المتضايفان والمفروض واجبين، لأن الأول منها مثال للواجب بالقياس الى الغير وللممتنع بالقياس الى الغير. فهو من هذه الجهة مثالان. ومع المفروض واجبين تصير أمثلة.

ومعنى كون المجموع مثالاً للمجموع ننى توهم كون كل واحد مثالاً للمجموع، حتى يقال بأن المفروض واجبين كيف يصير مثالاً للواجب أو الممتنع بالقياس الى الغير، وإيضاح أن كل واحد من هذه الأمثلة مثال لكل واحد من الامكان والواجب والامتناع

بالقياس الى الغير . ويكون المجموع مثالاً للمجموع فى ضمن كل واحدة لكل واحد. (آملي ٢١١–٢١٢)

## وبالجملة المتضايفان وضعاً و رفعاً وجمعاً ١٤/٩٨

لما قال قبل هذه الجملة: المتضايفان باعتبار وجودهما مثال للواجب بالقياس الى الغير، وباعتبار وجود أحدهما وعدم الآخر مثال للممتنع بالقياس الى الغير، وبقي حالها باعتبار عدمها، حيث انه بهذا الاعتبار ايضاً يصيران مثالاً للواجب بالقياس الى الغير، ولم تكن العبارة المتقدمة دالة عليه، أردفها بقوله «وبالجملة ... » حتى يفيد ان المتضايفين باعتبار وجودهما وعدمها معاً مثال للواجب بالقياس الى الغير، وباعتبار وجود أحدهما وعدم الآخر مثال للممتنع بالقياس الى الغير،

فقوله (وضعاً » بمعنى وجودهما معاً، وقوله (رفعاً » بمعنى عدمها معاً، وقوله (جمعاً » بمعنى وجود أحدهما وعدمالآخر. (آملي ٢١٢)

## الوجوب بالقياس ١٥/٩٨

الوجوب بالقياس الى الغير هو ضرورة تحقق الشيّ بالنظر الى وجود الغير. يعنى اذا كان الغير موجوداً، لابد من ان يكون هذا الشيّ موجوداً؛ سواء (١) كان ذاك الغير مقتضياً لوجود هذا الشيّ ، كما فى العلة والمعلول. فالمعلول ضرورى الوجود بالقياس الى علته ضرورة ناشية من اقتضاء العليّة وجوده. او (٢) كان من جهة احتياج ذاك الغيراليه احتياجاً ذاتياً ، بحيث لولا ذاك الشيّ لم يكن ذاك الغير موجوداً ، كما فى المعلول والعليّة . فالعلة ضرورية الوجود بالقياس الى معلولها ضرورة ناشية من حاجة المعلول اليها حاجة فالعلة ضرورية الوجود بالقياس الى معلولها ضرورة ناشية من حاجة المعلول اليها حاجة ذاتية. او (٣) كان باستدعاء من الطرفين، بلااقتضاء لأحدهما بالنسبة الى الآخر ولاحاجة ذاتية له اليه، كما فى معلولى علة ثالثة . فانه ليس ولا واحد منها مقتضياً لوجود الآخر فرورى الوجود، لان وجود كل واجب ضرورى بالقياس الى علته، ووجودالآخر ضرورى بالقياس الى تلك العلة التي هى علة له ايضاً. فيكون ضرورياً بالقياس الى شريكه فى المعلولية بالنسبة الى تلك العلة التي هى علة اليضاً. فيكون ضرورياً بالقياس الى شريكه فى المعلولية بالنسبة الى تلك العلة والمتضايفان ايضاً.

ايضاً من هذا القبيل، بل هوهو. فعن مجموع حاجة المعلول الى العلة واقتضاء العلة وجود المعلول ومطلق استدعاء أحدهما للآخر يعبر بالاستدعاء بالمعنى الأعم. (آملي ٢١٣)

### سواء کان باقتصاء ذاتی ۱۷/۹۸

فالعلة ، لتماميتها ، لا يمكن من عدم المعلول ، ويقتضى ضرورة وجوده . والمعلول ، لفقره الوجودى الذاتى والصفتى والفعلى ، يستدعى وجوب وجود علته ، كما فى القدس ياموسى انا بدك اللازم » . (سبزوارى ٤٥)

### كما في الوجوب بالقياس المتحقق في المعلول ١٧/٩٨ –١٨

فالمعلول واجب بالعلّة وبالقياس اليها جميعاً، بخلاف العلّة، فإنها واجبة بالقياس الى المعلول، لابه. (هيدجي١٤٣)

فالعلَّة تأبى ذاتها إلا ان يكون للمعلول ضرورة الوجود إباءً ناشياً عن اقتضائها وجود المعلول اقتضاءً ذاتياً. (آملي ٢١٤)

## كما في الوجوب بالقياس المتحقق في العلة ١٨/٩٨

فالمعلول يأبى ذاته إلا ان تكون للعلة ضرورة الوجود إباءً ناشياً عن فقره الىوجودها فقراً ذاتياً. (آملي ٢١٤)

#### اذ لاعلية بين المتضايفين ٢١-٢٠/٩٨

لان العليّة تستدعى تقدّم العلّة على المعلول ، وهو يصادم التّكافؤ . والمتضايفان متكافئان تحققاً وتعقّلاً . (سبزوارى ٤٥)

لأن العلية تستدعىالتقدموالتأخر،أى تقدم العلة وتأخر المعلول،وهو يصادمالتكافؤ، والمتضايفان متكافئان.(آملي ٢١٥)

# فالوجوب بالقياس يجتمع معالوجوب الذاتى والغيرى وينفرد عنهما ٢١/٩٨

الوجوب بالقياس الى الغير . . . يجتمع مع الوجوب الذاتى تارة "، مثل الواجب تعالى، فانه واجب بالذات وواجب بالقياس الى وجود معلولاته.

ويجتمع مع الوجوب بالغير تارة " أخرى ، مثل معلولات الواجب تعالى ، فإنها

واجبة بالغير وواجبة بالقياس الى الغير .

وينفرد عنها ثالثة ، كما فىالمتضايفين، حيث كلواحد منها ليس واجباً بالذات... وليس كل واحد واجباً بالآخر لعدم العلية بينها. (آملي ٢١٥)

## وينفرد عنهما ايضاً ۲۱/۹۸

فيفترق الوجوب ، بالقياس الى الغير، عن الوجوب بالغير افتراقاً جلياً بهذا. ويفترقان خفياً، بأن الاول حال اضافى للشيء ، بالقياس الى غيره، والثانى حال ذاتى له، وان جاء من غيره. (سبزوارى ٥٤)

#### الامتناع بالقياس ١/٩٩

هو ضرورة عدم الشي بالقياس الى الغير بحسب الاستدعاء المطلق المجتمع مع الاقتضاء تارة، ومع الحاجة أخرى، ومنفكاً عنها معاً ثالثة:

كامتناع عدم العلة عند وجود المعلول؛فعدمالعلة عند وجودالمعلول ممتنع بالضرورة امتناعاً ناشياً من استدعاء المعلول وجودها بحسب الحاجة.

وكامتناع عدم المعلول عند وجود العلّـة امتناعاً ناشياً من استدعاء العلـّـة وجوده بحسب الاقتضاء.

وكامتناع وجود أحدالمتضايفين عند عدمالآخر، أوامتناع عدمه عندوجودالآخر، فانه ناش من صرف استدعاء وجود كل منها وجود الآخر، بلا اقتضاء ولاحاجة. (آملي ٢١٤)

# كما في وجود المعلول بالنسبة الى عدم العلَّة ٢/٩٩

يرجع الى ان العلة تأبى ذاتها إلا ان يكون للمعلول ضرورة العدم عند عدمها إباءً ناشياً عن اقتضائها الذاتي وجوده عند وجودها. (آملي ٢١٦)

### وعدمه بالنسبة الى وجودها ٢/٩٩ ـ٣

يرجع الى ان المعلول يأبى ذاته عن عدمالعلّة عند وجوده إباءً ناشياً عن فقره اليها. (آملي ٢١٦)

### وكما في وجود أحد المتضايفين ٣/٩٩

يرجع الى إباء كل واحد منها من الوجود عند عدمالآخر إباءً ناشياً عناستدعاء كل وجود الآخر عند وجوده استدعاءً مجرّداً عن الاقتضاء والحاجة. (آملي ٢١٦)

# وهو ايضاً كسابقه في العموم ٤/٩٩

فالامتناع بالقياس الى الغير يجتمع معالامتناع الذاتى، وذلك كعدم الواجب، فانه ممتنع بالذات وممتنع بالقياس الى وجود معلولاته ، ومع الامتناع بالغير، وذلك مثل عدم المعلول عند وجود علته، فانه ممتنع بالغير وبالقياس الى الغير ايضاً. وينفرد عنها معاً، وذلك كما فى عدم احد المتضايفين عند وجود الآخر ، فانه ممتنع بالقياس اليه، ولكنه لايكون ممتنعاً ذاتياً ولاممتنعاً بوجود الأخر. (آملي ٢١٦)

#### علاقة طبيعية ٧/٩٩

كنطق الانسان ونهق الحار. (هيدجي ١٤٤)

#### اذلا علاقة لزومية ٩٩/٨ ــ٩

كما قالوا إن الواجبين، لوفرضنا، لم يكونا متلازمين،بلمتصاحبين بحسبالاتفاق. (هيدجي ١٤٤)

# والا لم يكونا أو احدهما واجباً ٩/٩٩

العلاقة اللزومية بين شيئين إنما تتحقى اذا كانت بينها العلية والمعلولية أو بالاشتراك في المعلولية بالنسبة الى ثالث.

فعلى الأول ، يجب ان يكون المعلول منها ممكناً . وعلى الأخير ، يجب معلولية كليها . (آملي ٢١٧)

# في مسألة نفي الاجزاء عن الواجب تعالى ٰوغيرها ١٠/٩٩ –١١

فيقال: لوكان للواجب اجزاء ، فهى امّا ممكنات ، فيلزم حاجته الى الجزء ، بل الى الممكن، وامّا واجبات ، فلاعلاقة بينها ، اذ بينها الصحابة الاتفاقية ، لاالرابطة العلّية، اذ صادمها الوجوب الذاتى . وهذا خلف ، حيث فرض الواجب الواحد مركباً ، وظهر اثنان

كل منها بسيط. واما غير هذه المسألة ، مثل مايقول الشيخ الاشراق ، فى برهان ننى المهية عن الواجب تعالى ، انه ، لوكان له مهية ، وكل مهية لا تمنع الكثرة الافرادية ، فكلهاواجبة ، لو وجبت تلك المهية ، وممكنة ، لو امكنت ، وممتنعة ، لو امتنعت . والاخيران ظاهر البطلان ، وعلى الاول لزم واجبات غير متناهية . فبعضهم فهم من كلامه الزام التسلسل ، واعترض بان بطلان التسلسل مشروط بالترتب ، والواجبات لا ترتب بينها ، اذ لا يمكن العلية فيها ، فبينها الامكان بالقياس . (سبزوارى ٥٤ – ٥٥)

# نفي الأجزاء عن الواجب ١١/٩٩

بأن يقال: ليس واجب الوجود مركباً من الأجزاء، لأنه لوكان له أجزاء، فأجزائه لاتخلر إما ان تكون ممكنات الوجود، أو تكون واجبات الوجود.

فعلى الأول، يلزم إمكان الواجب المركب منها لاحتياجه الىاجزائه ضرورةاحتياج كل مركب الى الأجزاء...

وعلى الثانى، فلايخلو إما ان يكون بين تلك الواجبات التى فرضت اجزاء للواجب المركب منها ارتباط وعلاقة، مثل العلاقة التى بين الجنس والفصل، لكون الفصل علمة عصلة للجنس، أوالعلاقة التى بين الهيولى والصورة؛ او لا. بل تكون بينها المصاحبة الاتفاقية.

لكن الأول مستحيل، لمكان امتناع العلاقة اللزومية بين الواجبات لامكان كل بالقياس الى الآخر. والثانى مستلزم لننى التركيب، ويكون مآل تركيب الواجب من أجزاء واجبة تحقق واجبات بسيطة متعددة بلاتركيب بينها، وهو خلف. (آملى ٢١٧–٢١٨)

### بعضها باصل الموضوع ١/١٠٠

كذكر معانى الامكان . وانبًا تعلّقت باصل الامكان، لان ذاتى الشي ليس من اللّواحق. انبًا اللّواحق عرضيّاته. (سبزوارى ٥٥)

# بتحليل من العقل وقع ٢/١٠٠

فيكون الامكان من المعقولات الثانية الحكمية التي ظرف عروضها فىالعقل،وظرف اتصافها فى الخارج.

ولا يخنى ان البحث عن كون الامكان من المعقولات الثانية وانه يعرض المهيّة من حيث هي بحث عن لواحقه. (آملي ٢١٩)

بسلب الضرورتين ١٠٠/٥

أى الضرورة السابقة على الوجود، بمقتضى الشى ما لم يجب لم يوجد ؛ والضرورة اللاحقة عنالوجود المعبّر عنها بالضرورة بشرط المحمول. (آملي ٢٢٠)

وقد يراد منه ۹/۱۰۰

استيفاء معانى الامكان ، انها سبعة : العام ، والخاص ، والاخص ، والاستقبالى ، والاستعدادى ، والوقوعى ، والفقر . ولم نذكر الثلثة الاخيرة هنا، اذ المقصود ذكر الجهات وهى ليست بجهات ، الا الوقوعى ببعض معانيه . فالاستعدادى يكون محمولاً ، والامكان بمعنى الفقر والتعلق عين الوجود المحدود . على ان الاستعدادى – لمخالفته بالموضوع للذاتى ، حيث ان موضوعه المادة ، ولكثرة دورانه على السنتهم ، وانه ليس اعتبارياً كالذاتى – لاثق بان عقدنا له غررا على حده .

ثم ان الخاص يفسر بتفسيرات ثلثة: سلب الضرورتين ، وتساوى الطرفين، وجواز الطرفين، والاول احق، والثانى حقيق ، بناءه على بطلان الاولوية، والثالث جايز، سيماعلى جوازها. (سبزوارى ٥٥)

### وهو عام ۱۰/۱۰۰

لانه أعم من الامكان الحاص، لانه يجتمع معه تارة ومع الوجوب الذاتى أخرى ، ومع الأمكان الحاص، لانه يجتمع معه تارة ومع المخالف. (آملى ٢٢١) عامى المارف المخالف. (آملى ٢٢١) عامى المارف المخالف. (آملى ٢٢١)

لان العامّة من النّاس ايضاً يفهمون من الامكان هذا المعنى [أى سلب الضرورة عن الطرف المخالف]. فيقولون: (ان الشيّ ممكن الوجود)، ويريدون انّه ليس بممتنع الوجود. وكذا يفهمون من (الممكن العدم) ماليس بممتنع؛ ومن (ماليس بممكن العدم) الممتنع العدم.

فقد جعلوا الامكان مقابلاً لضرورة الطرف المخالف ، فهو سلبها او ما يساوى ذاك السلب. (آملي ۲۲۱)

### والامكان الأخصّ ١٥/١٠٠

القضية الضرورية على أقسام ستة:

- (١) الضرورية الأزلية ، وهى التى حكم فيها باستحالة انفكاك المحمول عن الموضوع مطلقاً ومن غير قيد اصلاً حتى قيد وجود الموضوع . . . تنعقد فى وجود الحق تعالى مثل «الله موجود» ، وصفاته مثل «الله حتى وقادر» .
- (٢) الضرورية الذاتية، وهي التي يكون الحكم باستحالةالانفكاك فيها مقيداً بدوام الموضوع مثل والانسان انسان بالضرورة ، أى مادام كونه انساناً موجوداً ، و والاربعة زوج ، مادامت موجودة .
- (٣) الضرورية الوصفية ، وهى التى يكون الحكم باستحالة فيها مقيداً بثبوت الوصف العنوانى للموضوع مثل والانسان متحرك الأصابع ، مادام كونه كاتباً. ويقال لها المشروطة العامة .
- (٤) الضرورية فى وقت معين، ويقال لها الوقتية المطلقة، وهى التى يكون الحكم باستحالة فيها مقيداً بوقت معين مثل «كل قر منخسف» وقت حيلولة الارض بينه وبين الشمس.
- (٥) الضرورية فى وقت غيرمعين ، ويقال لها المنتشرة المطلقة مثل ( كل انسان متنفس » وقتاً ما.
- (٦) الضرورية بشرط المحمول، وهى التى يكون الحكم فيها ضرورياً مادام ثبوت المحمول للموضوع. وهذه الضرورة هى الوجوب اللاحق الذى يعرض كل قضية ، ولايخلو عنها قضية اصلاً.

اذا عرفت ذلك فنقول: الامكان العام هو سلب الضرورة الذاتية عن الطرف المخالف للقضية. والامكان الخاص هوسلب الضرورة الذاتية عن طرفي المخالفوالموافق

معاً...والامكان الأخصهوسلبالضرورات الثلاثالذاتية والوصفيةوالوقتية عن الطرفين، (آملي ٢٢٢\_٢٣)

# فكأنه اخصّ ١٦/١٠٠

لم يقل و وهو أخص و لأن الأعم والأخص ما كان كل واحد منها موضوعاً لمعنى واحد بوضع واحد، كالانسان والحيوان الموضوعين لمعنى الانسان والحيوان، ولكل واحد عمومية من وجه وخصوصية من وجه. فالأخص، وهو الانسان، اقل تناولا للجزئيات من الأعم ... والأعم، وهو الحيوان، أقل تناولا بحسب المفهوم من الأخص ... فالأعم كالحيوان يطلق على الأخص كالانسان من جهة اشتمال الانسان الأخص على مفهومه . فان صدق الحيوان على الانسان ليس لانه موضوع لمعنى الانسان، بل لاشتمال الانسان على معناه، وهو معنى الحيوان .

وأما لوكان للأعم وضعان، وضع لمعناه الأعم ووضع للأخص ، فدلالته على معناه الأخص بالوضع الثانى لايكون من باب دلالة العام على الخاص ، بل من باب دلالة اللفظ على تمام موضوعه . ودلالة لفظ الامكان على الامكان الخاص والامكان الأخص من هذا القبيل ، فان اطلاقه على معنى امكان الأخص إنما هو لكونه موضوعاً بإزائه ، لا لاشتماله على معناه الأعم ، حتى لو فرضنا أن بين المعنيين تبايناً لكان الامكان منطبقاً عليه . . . فلا يقال: وقوع الامكان على الامكان الخاص والامكان الأخص يكون بحسب العموم والخصوص ، بل يكون من باب الاشتراك في اللفظ .

هذا محصّل ماقيل فى وجه التعبير بكونه أخصّ . ولا يخنى مافيه . لان وقوع الاسم الأعمّ على الأخصّ بالاشتراك الصناعى اللفظى لاينافى وقوعه عليه بحسب العموم. فلفظ الامكان، وان كان دالا على الامكان الأخصّ بوضع آخر إلا انه من حيث كونه موضوعاً لمفهوم الأعم الذى فى ضمن الأخصّ وجزء منه يكون دالاً عليه بحسب العموم...

كذلك فان الامكان موضوع بمعنى الامكان الخاص ايضاً بوضع على حدة ، فيمكن ان يقال فيه ايضاً ان اطلاق لفظ الامكان عليه ليس لمكان اشتماله على معنى الامكان العام "، بلكان كون لفظ الامكان موضوعاله بالخصوص فى مقابل وضعه لمعنى الامكان العام فلاوجه

لتخصيص الامكان الأخص فى التعبير عنه بكلمة وفكانه دون الامكان الخاص». (آملى ٢٢٣-٢٢٤) وامكان استقبالي ٢/١٠١

أى، امكان حالى لمحمول استقبالى، بل الامكان غيرموقت، لان المهيّات، فى ايّة نشأة كانت، من النشات العلميّة لها امكان الوجود فيما لايزال. وعندالمتكلمين، فرق بين ازليّة الامكان وامكان الازليّة. فازليّة العالم ممتنعة، وامكانه ازلى. (سبزوارى ٥٥)

# لكونه معتبراً في الأوصاف المستقبلة ٣/١٠١

هذا علّة لسلب جميع الضرورات عنه حتى الضرورة بشرط المحمول، مع انالشي الايخلوعن الوجود أوالعدم، لأنهذا الامكان معتبر فى الأوصاف المعتبرة فى المستقبل، والشي فى الحال عن الاوصاف المستقبلة ونقائضها. (آملي ٢٢٦)

### التي لايعرف حالها ٧/١٠١

احترز، بهذا القيد، عن مثل طلوع الشمس فى الغد، فلا يحكم بامكانه، بل بوجوبه. وانت، اذا علمت فى الشتاء ان الهواء سيحمى بعد ستة اشهر – لان الشمس تدخل فى برج السرطان، واوضاع السهاء والسهاوى لها انتظام واتساق، وولن تجد لسنة الله تبديلا » – ما حكمت بالامكان عليه، بل بالوجوب الغيرى، الا الامكان، باعتبار نفس المهية، والكل، بالنسبة الى المبادى والى علومها، هكذا. فالوجوب ثابت للكل فى نفس الامر، الا انه لاوجود رابطى له، بالنسبة الى الجاهل بالاسباب. (سبزوارى ٥٥)

# لان الأولين ١٠١/٨

أى الامكان العام والخاص فى كلام الشيخ، لانها، لما كانا بازاء سلب الضرورة الذاتية، كانا واقعين على سائر الضرورات المشروطة بخلاف المعنى الأخص، فانه يقابل جميع الضرورات الذاتية والوصفية والوقتية. (هيدجى ١٤٥)

يمكن ان يكون مراد المحقق الطوسى . . . اشارة الى الامكان العام والامكان الخاص، لانها لما كانا بإزاء سلب الضرورة الذاتية فقط، كانا واقعين على سائر الضرورات المشروطة، بخلاف الامكان الاخص ، فانه يقابل جميع الضرورات الذاتية والوصفية والوقتية، كما فى

حاشية الهيدجي .

ويمكنان يكون مراده من الاولين هو الثانى والثالث، أعنى الامكان الخاص والامكان الأخصّ، لأن الامكان الأخصّ ايضاً يقع على ما تعين احد طرفيه ، ويكون ضرورياً ولو بالضرورة بشرط المحمول ، فلايكون ممكناً صرفاً . . . ولا يخنى ان هذا المعنى الأخير أولى لكون الكلام فى الامكان الاستقبالى فى مقابل امكان الأخصّ. ووجه التعبير بالاولين . . . هو الاشارة الى خروج امكان العام عن معانى الامكان بحسب الاصطلاح . . . فيكون اول معانى الامكان بحسب الاصطلاح . . . فيكون اول معانى الامكان بحسب الاصطلاح . . . فيكون اول معانى الامكان بحسب الاصطلاح . . . فيكون اول معانى الامكان بحسب الاصطلاح . . . فيكون اول معانى الامكان بحسب الاصطلاح هو الامكان الخاص وثانيها الامكان الأخص . (آملى

### الى جاعل اول يجب لذاته ١٩/١٠١

والسبب موجب للمسبب . الاترى انه، عند موافاة القوة الفعليَّة الناريَّة والقوة الانفعاليّة الحطبيّة، واستيفاء الشرايط، ورفع الموانع، وجود الاحتراق واجب. وعند عدم العلة ، ممتنع . فكل امر فى المستقبل، عند تحقق سببه ، واجب، وقبله ممتنع ، ولو باعتبار عدم مضى وقت، هوشرط حصوله. فاين الامكان ، اللا باعتبارنفس المهيّة ،حيث ان الوجود أوالعدم، ليس عينها ولاجزئها ، وان انسحب احدهما علمها فىالواقع. وفرق بين ان يكون الشيُّ مع شيُّ دائمًا ، كاللازم والملزوم ، وان يكون الشيُّ ونفس الشيُّ . وكل الحوادث معلومة لله تعالى في الازل. فلو لم تقع، انقلب علمه جهلاً ، تعالى عن ذلك علوا كبيرا. الا ان الامور مرهونة باوقاتها ، والعلم والارادة تعلقا بوجودكل في وقته . وكما ان كل موجود ، في حده ، واجب بعلته ، وعدمه ورفعه عنمرتبته ممتنع، كذلك رفعه عن مطلق الواقع ممتنع، لأن الرفع عن الواقع، بالرفع عن جميع مراتبه. وبالجملة، الكائنات، اذا اخذت متعلقات بعللها متعلقة بمنتهى سلسلة الحاجات، وهوقيومها ومقومها، لامنفصلةومستقلة، كانت على الضرورة البت. ومن اتم الاسباب، العلم الفعلى المسمى بالعناية ، المرجع للارادة والقدرة ، لكونه منشأ للنظام الاحسن. (سبزوارى ٥٥ــ٥٦)

### باعتبار نفس المفهوم ٢٢/١٠١

أى بملاحظة نفس الماهية من حيث إن الوجود والعدم ليساً عينها أو جزئها ، من دون النظر الى الواقع ، لانها فيه لايخلو عن ضرورة أحدهما. (هيدجي ١٤٥)

## لانه ليس الاعدم الاقتضاء ١/١٠٢

هذا جواب عما ربما يورد على كفاية نفس شيئية المهية فى لزوم الامكان لها مع ان المهية من حيث هي هي ليست مقتضية شيئاً لانها بتلك الحيثية ليست الاهى .

فيجاب بأن الامكان اللازم لها من حيث هى ليس اقتضاء شي حتى يمتنع عن ان يكون لازماً للمهية ، بل أمر سلبي ، عبارة عن عدم الاقتضاء للوجود والعدم . فليس فى لزومه للمهية من حيث هى محذور . (آملي ٢٢٧—٢٢٨)

# لانتزاع هذا العدم ٢/١٠٢

أى عدم الاقتضاء المعبّرعنه بالامكان. (هيدجي ١٤٥)

#### لازماً للماهية ٣/١٠٢

بل ذاتياً لها بالمعنى المراد في باب البرهان. (هيدجي ١٤٥)

### من ان الممكن اما موجود ٣/١٠٢ ع

هذا ابداء لها ، باعتبار الوجوب اللاحق، كما ان لاحقه ، باعتبارالوجوب السابق. (سبزواری ٥٦)

## وحاجة الممكن الى المؤثر ٦/١٠٢

أى فى حصول الوجود والعدم .

قيل إن رجحان عدم الممكن على وجوده، لو كان بسبب، لكان فى العدم تأثير، لكن العدم بطلان صرف يمتنع استناده الى شيء؛ وإن قولكم: عدم الممكن يستند الى عدم علة وجوده، يستدعى التمايز بين الأعدام وكونها هويات متعددة بعضها علة وبعضها معلول فحيث لاتمايز ولا أولوية، فلاعلية ولامعلولية.

واجيب بأن عدم المكن وكذا عدم العلَّة ليسا نفيين محضين ؛ بل لها حظٌّ من

الثبوت يكني به كون أحدهما مرجّحاً للآخر. (هيدجي ١٤٥–١٤٦)

#### اقسامه الخمسة ٧/١٠٢

إعلم أن العلم فى عرفهم ينقسم الى مايحتاج حصوله بفكر ، وهو المكتسب ؛ والى مايحتاج فى حصوله الى فكرونظر، وهوالضرورى،وأقسامه ستة...

مراد المصنف من (البديهي) هو الضرورى بقرينة جعل الأوّلى من أقسامه، لأن «البديهي» قد يطلق ويراد به الضرورى فى مقابل الكسبى. وقد يراد به الأولى. فيكون قسماً من الضرورى.

وقوله (أولية) صفة مخصّصة لقوله (بديهية). (هيلجي ١٤٦)

يعنى الأقسام الخمسة الأخرى منالبديهيات. فان البديهيات تنقسم على ستةأقسام. وجميع أقسامها تشترك فى عدم الاحتياج الى الدليل...

لكن قسم واحد منها، وهو الأوليات، كما لايحتاج الىالدليل، لايحتاج الى شى آخر، ويسمى بالبديهيات الأولية .

و خمسة أقسام منهما تحتاج الى شئ غير الدليل، وهوالمشاهدة فى المشاهدات منها، والتجربة فى المتواترات، والفطرة بمعنى الواسطة التى لاتغيب عند تصورالأطراف فى الفطريات. (آملى ٢٢٩)

### ولكن التصديق الأولى ٧/١٠٢\_٨

هذه اشارة الى الجواب عن اشكال يرد على أولية الحكم بحاجة الممكن الى المؤثر من أنه كيف يكون أولياً مع انه ربما لايتصورالأطراف ويكون تصورأطرافه نظرياً.

والجواب ان الحكم البديهى الأولى هو ما لايحتاج الى شي من دليل أوغير دليل بعد تصور أطرافه، سواءكان تصور اطرافه ايضاً بديهيا أو نظرياً، ونظرية الأطراف غير قادحة في بديهية الحكم .

فربما يكون فيه خفاء ناش منخفاء الأطراف كما فى المقام حيث يمكن ان لايتصور الممكن بعنوان شيئية المهية الخالية عن الوجود والعدم، وان الوجود والعدم ككفتى الميزان

المتساويين بالنسبة الى المهيَّة ، وان المتساويين ما لم يترجح أحدهما بمنفصل لم يقع: وهذه تصورات تحتاج فى هذا الحكم البديهي ، وربما يكون بعضها نظرياً خفياً ، وخفائه مستلزم لخفاء الحكم ، فانه مشروط بتصورالأطراف. لكن هذا الخفاء الناشي منخفاء التصورات غيرقادح في بديهية الحكم. (آملي ٢٢٩-٢٣٠)

# وخفاء التصور غيرقادح ٨/١٠٢

فاذا تصوران الممكن شيئية المهية الخالية عنالوجود والعدم،وتصور انهما متساويان بالنسبة الها ، مثل كفتى الميزان، وان المتساويان ما لم يترجح احدهما على الآخر بمنفصل ، لم يقع ، ولوحظ انها خرجت عن الاستواء ، وتشبثت بالوجود مثلاً ، علم انهـا كانت محتاجة الى الموثر، وبه صارت موجودة. فلو خنى بعض هذه التصورات ، خنى الحكم بالعرض. وهذا لاينافى جلاء الحكم واوليته. (سبزوارى ٥٦)

### القائل بالبخت ٩/١٠٢

كذيمقراطيس وأتباعه ، أنكروا حاجة الممكن الى المؤثّر ، وجعلوا كون العالم بالبخت والإتفاق. وانكروا أن يكون له صانع أصلاً . ورأوا أن مبادى الكل أجزاء صغار لاتتجزى لصغرها وصلابتها ، وأنها غيرمتناهية بالعدد ، ومبثوثة في خلاء غيرمتناه ، وأن جوهرها فى طبائعها جوهر متشاكل وبأشكالهـا تختلف ، وأنها دائمة الحركة فى الخلاء ، يتفق أن يتصادم منها جملة فيجتمع على هيئة ويكون منه عالم. (هيدجي ١٤٦–١٤٧)

## ينكرهذه القضية ٩/١٠٢

أى قضيّة ان الممكن محتاج الى العلّة، ويجعل العالم بالبخت والاتفاق، وينكر ان یکون له صانع. (آملی ۲۳۰)

# مساوق لجواز الترجح ٩/١٠٢–١٠

وهو افحش من الترجيح بلا مرجّح الذي يقول به الأشعري. (هيدجي ١٤٧) الترجح بلامرجح هوتحقق أحد طرفي المتساويين من غير علة. وهذا الشيُّ مستحيل يعترف باستحالته الأشعرى القائل بجوازالترجيح من غيرمرجح ، أى اختيارالفاعل المختار أحد طرفى المتساويين من غير رجحان فيما يختاره على الطرف الآخر . والقول بعدم احتياج الممكن الى المؤثر قول بجوازالترجح من غير مرجح . (آملي ٢٣٠)

## إما في مهية الممكن بأن يجعلها مهية ١٢/١٠٢

حاصله ان تأثير المؤثر إما فى مهية الممكن بأن يجعل المهيّة مهية بالجعل التأليني، أو فى وجوده بأن يجعل الوجود وجوداً كذلك بالجعل التأليني،أوفى اتصاف المهية بالموجودية. (آملي ٢٣٠)

#### وهما مستلزمان ۱۳/۱۰۲

اذ جعل الشي شيئاً لايتصور إلا عند انفكاكه عن نفسه حتى يثبت بجعل الجاعل نفسه لنفسه. و ثبوت الشي لنفسه ضروري ، وسلبه عنها محال ، والمحال غير مجعول .

وأيضاً لأن ما بالغير يرتفع بارتفاع الغير . لايقال: ارتفاع الجاعل محال لكونه واجباً لذاته ، فلايلزم سلب الماهية عن الماهية وسلب الوجود عن الوجود ، لأنا نقول: اللازم سلب الماهية عن الماهية وسلب الوجود عن الوجود نظراً الى ذاتيها، لاصحة سلبها عنها نظراً الى الجاعل. (هيدجي ١٤٧)

الأولان [محالان] لاستحالة الجعل التأليني بين الشي ونفسه حيث ان الشي عين نفسه بنفسه ، لا بجعل الجاعل. ولوكان الوجود وجوداً أو المهية مهية بجعل الجاعل يصح سلب المهية عن نفسها وسلب الوجود عن نفسه، وسلب الشي عن نفسه محال. (آملي ٢٣٠) واما في الاتصاف ١٤-١٣/١٠٦

جعل الاتصاف[محال] لانه أمرعدى، لانه عبارة عن النسبة التي بين الوجودوالمهية، والنسبة ليست موجودة في الحنارج بمعنى كون الحنارج ظرفاً لوجودها، وان كانت خارجية بمعنى كون الحنارج ظرفاً لنفسها على ان التأثير في الاتصاف أيضاً إما في مهيته أو في وجوده أو في اتصاف مهيته بوجوده . ويعود الكلام في اتصاف الاتصاف . وهكذا الى غير النهاية . (آملي ٢٣٠) والجواب ان الوالجعل ١٤/١٠٢

أى ، الجعل المتعلق بالوجود ، بسيط. فكان الجعل ، عند مورد الشهة ، منحصراً

فى المولف. وهو باطل. وفائدة كلمة (ارتبط» الاشارة الى الوجود الحقيتى الخاص الذى هوحيثية طردالعدم، وهو رابط محض، وتعلق صرف بالجاعل. (سبزوارى ٥٦–٥٧)

أى الصادر عن الجاعل نفس الوجود بمعنى أن مجرد ذاته أثر العلة، لا الحالة التركيبية بينه وبين نفسه ، كقولنا: الوجود وجود.

والحاصل أن الممكن فاض وجوده من الجاعل بسيطاً. (هيدجي ١٤٧)

### وجود ارتبط ۱٤/١٠٢

يعنى أن الجعل ليس تأليفياً متى يقال باستحالته ، بل هو بسيط . فحينئذ يصح تعلقه بالموجود كما يقول به القائل بأصالة الوجود فى مرحلة الجعل ، كما يصح تعلقه بالمهية كما يقول به القائل بأصالتها . بل يصح تعلقه بالاتصاف ايضاً ، لكن لا بأن يكون الأثر المترتب على التأثير هو هذا المفهوم النسبى لكى يقال إنه أمر عدى ، بل بأن يكون الصادر والأثر المترتب أمراً واحداً يحلله العقل الى المهية هى الموصوف ووجود هو الصفة، فيصفها به . (آملى ٢٣١)

### فصفة المؤثرية ١٦/١٠٢

لو احتاج الممكن الى مؤثر ، لكان المؤثر فيه متصفاً بالمؤثرية ، وهى ، أى المؤثرية مكن، فتحتاج ممكنة ، لانها صفة للمؤثر محتاجة الى موصوفها. وكل صفة محتاجة الى الغير ممكن، فتحتاج فى تأثير المؤثر فيها الى مؤثرية أخرى ، وهى أيضاً كذلك . وهكذا فيلزم التسلسل . (آملى ٢٣١)

### فيتسلسل ١٧/١٠٢

ولهذا ذهب البعض الى ان الموثّرية حال ، وكذا المتأثريّة. (سبزوارى ٥٧)

## ان صفة التأثير في العقل فقط ١٧/١٠٢

يعنى المؤثرية اعتبارعقلى،وليست موجودة فى الحنارج حتى يحتاج الى مؤثرية أخرى . (آملي ٢٣١)

### ولايقدح ذلك ١٨/١٠٢

وذلك لان المؤثرية من المعقولات الثانية الحكمية التي ظرف عروضها في العقل، ولكن ظرف الاتصاف بها في الحارج . وليس المعتبر في اتصاف شي بشي في الحارج ثبوت مبدء الصفة في الحارج لان ثبوت شي لشي في ظرف لايستدعى ثبوت الثابت في ذاك الظرف، بل انما يستدعى ثبوت المثبت له فيه. (آملي ٢٣١)

#### فكذا في ثاني الحال ٢٢/١٠٢

والبقاء وجود بعد وجود، على سبيل الاتصال ، كما ان ّ الحدوث وجود بعد العدم. وكلاهما من العلة، لان ّ المهية خلوّ عن الكل ّ. (سبزوارى ٥٧)

#### لان مناط الحاجة ٢٣/١٠٢

الإمكان فى كل ممكن علة تامّة للإحتياج. فلو لم يحتج حال البقاء لزم الإنقلاب فى الماهية، أو تخلف المعلول عن العلة التامّة.

إن قيل: اذا لم يكن اقتضاء من قبل الذات ، فبم قالوا انه ذاتى ؟ فجوابه أن المراد به الذاتى فى كتاب ايساغوجى به الذاتى فى كتاب ايساغوجى كما صرّح به فى حاشية الأسفار. (هيدجى ١٤٧)

على ما هو مذهب من يرى أن علة الحاجة الى المؤثر هى الامكان وحده. ومن يرى أنها الحدوث وحدها أو الحدوث مع الامكان شطراً أو شرطاً، فيلزمه كون الممكن بعد آن الحدوث مستغنياً عن العلة اذ لاحدوث بعده. (آملي ٢٣٢)

## بل الوجود الامكاني ١/١٠٣

ان الفقرذاتى للوجود الامكانى لاينفك عنه فى مقام تصوره، كما لاتنفك ذاتيات المهية عنها حين تصورها. فما يكون الفقروالحاجة ذاتها كيف يمكن ان يقال بعدم احتياجه الى العلقة فى بقائه. كيف، والايلزم ان لاتكون الذات هذه الذات، بل انقلب الى ذات أخرى بان صارالفقر بعد الحدوث غنى. (آملي ٢٣٢)

### أو في طرفه ٢/١٠٣

وهو الآن المفروض الذي هو وعاء للآنيات ، كالوصولات الى حدود المسافات. (هيدجي ١٤٧)

### وهو متقوم بها ۲/۱۰۳–۳

أى، ليست العلة خارجة عنه، بحيث لامرتبة له خالية عنها ، ولاظهورله خالياً عن ظهورها ، بل الظهور لها اولا ، وله ثانياً ، كما قال ، عليه السلام: «مارايت شيئاً ، آلا ورايت الله قبله ». وقال: «داخل فى الاشياء لابالمازجة ، خارج عن الاشياء لابالمزايلة ». وأيضاً ، «لمع كل شي ، لا بمقارنة ، وغير وأيضاً ، «لمع كل شي ، لا بمقارنة ، وغير كل شي "لا بمزايلة (۱) ». وأيضاً : «داخل فى الاشياء ، لا كدخول شي فى شي " ؛ خارج عن الاشياء ، لا كخروج شي عن شي " ، وأيضاً ، «توحيده تمييزه عن خلقه ، وحكم التمييز بينونة صفة لا بينونة عزلة ». وبالجملة ، هذا متواتر بالمعنى . (سبزوارى ٥٧)

الوجود الامكانى فى نفس الأمر فى كونه عين الربط بعلته أو نفس التعلق به ، لاشى له الربط بالعلّة ، بحيث لو قطع النظر عن الربط لكان هو شيئاً والعلة شيئاً آخر، بل قطع النظر عن ربطه عبارة أخرى عن قطع النظر عن نفسه، اذ نفسه ليس الاالربط. (آملي ٢٣٢) بوجه بعيد ٣/١٠٣

وجه بعده ان ذاتيات المهية مغايرة لها تغاير الجزء والكل. فها شيئان مستقلان أخذ أحدهما جزء في الآخر. والوجود الامكاني ليس شيئاً في مقابل الواجب، ولايكون الواجب ذاتياً له بهذا المعنى. بل تقوم المكن بالواجب من قبيل تقوم الظل بالشي والعكس بالعاكس، حيث ان الظل موجوديته بعين كونه ظهور الشي ، لا انه ذات ينظهر الشي بحيث لو أخذ منه حيث ظهوريته يبقى ذاته من غيران يكون ظهوراً ، بل هوعلى وجه يستحيل ان ينسلخ عنه حيث الظهورية ، ويكون انسلاخ تلك الحيثية عنه عين انسلاخ ذاته، اذ ليس لهذات غير كونه ظهوراً. فليس ظهور الشي شي والشي الظاهر شي آخر ، كما في المهية غير كونه ظهوراً.

<sup>(</sup>۱) در چاپ ناصری « لابمزایله » وجود ندارد.

وذاتياتها . (آملي ٢٣٣)

### وإما في وجود جديد حادث ٩/١٠٣

فيكون التأثير فى الأمر الجديد، لا فى الأمر الباق، وهو خلاف المفروض. (آملى ٢٣٣) وحاصل الجواب ان التأثير فى أمرجديد ٩/١٠٣ – ١٠

إن موجودية كل شئ إنما هي بفيضان نورالوجود والافاضة الاشراقية عليه في حين فيضانه ، لابافاضته قبله ولابعده. واذا كان الشئ موجوداً في ثلاث آنات متتالية مثلاً، فوجوده في الآن الذي قبله أو بعده ، وفي الآن فوجوده في الآن الذي قبله أو بعده ، وفي الآن الثاني أيضاً بافاضة وجوده في الآن الثاني، لا افاضته التي في الآن المتقدم ولا في الآن المتأخر لكن الآنات متتالية والافاضات متوالية والوجودات متصلة.

فن اتصال الوجودات يحصل لها وحدة شخصية اتصالية... فالوجودات بهذه الملاحظة وجود واحد، كما أن الافاضات إفاضة واحدة ، والآنات زمان متصل واحد تدريجي الحصول.

فالممكن فى الآن الثانى يحتاج الى افاضة الوجود اليه فى ذلك الآن ، ويستحيل بقاء موجوديته بالافاضة الأولى الواقعة فى الآن الأول ، كما أن السراج فى الآن الثانى من اضائته يضيئى بالقوة التى تصل اليه من مبدء القوة فى ذلك الآن ، ولا تكفى القوة الواصلة اليه فى الآن الأول لاضائته فى الآن الثانى...

فان شئت فعبترعن افاضة الوجود عليه فى الثانى بالوجود الأول ، لانه باتصاله به يكون هوهو. ولكن ذاك التأثير ليس تحصيلاً للحاصل ، لان هذا الواحد متقطع بقطعتين ومتجزء بجزئين ، والتأثير الأول أثر فى الجزء الأول ، والتأثير الثانى فى الجزء الثانى. وانشئت فعبترعنه بالوجود الجديد. ولكن ذلك ليس تأثيراً فى الجديد على وجه يلزم الخلف، لأنه تأثير فى الباقى من جهة اتصال الجديد بما قبله وكونه باتصاله به متحداً معه، وكلاهما شى واحد. والخلف إنما يلزم لوكان الجديد منفصلاً عن الاول بأن يخلوالآن الثانى عن الوجود، ثم تكون الافاضة فى الآن الثالث مع تخلل العدم فى الآن الثانى بين الوجود فى الآن الأول

وبينه فيالآن الثالث.

والحاصل ان ليس الوجود فى آن كافياً لموجودية الممكن فى آن بعده، بل هو... فى وجوده فى كل آن يحتاج الى العلّة ، سواء كان وجوده مبسوقاً بعدم قبله ـــ ويعبر عنه بالحدوث ـــ أو بوجود قبله ـــ ويعبرعنه بالبقاء. (آملى ٢٣٣ـــ٣٥)

### فانه تبع محض ۱۳/۱۰۳

التـابع على قسمين: (١) تابع يعرضه التبعية للمتبوع، فلامحالة يكون له وجود ولمتبوعه وجود مباين له، وقد عرض له تبعية المتبوع بحيث لو أزيل عنه التبعية بتى ولا يكون تابعاً. وهذا تكون التبعية صفة عارضة عليه، كتبعية العبد لمولاه المجازى. و (٢) تابع تكون التبعية ذاتية له، ولايكون له وجود عرضه التبعية لكى يبتى هوغير تابع عند زوال التبعية ، بل التبعية نفس ذاته ووجوده ، بحيث تكون ازالة تبعيته مساوقة لازالة وجوده . وهذا تكون تبع محض. (آملي ٢٣٥)

## المستندة الى الطبيعة ١٦/١٠٣

ووجودات القوى والطبايع ، درجات القدرة الفعليّة ، والجهات الفاعليّةلله تعالى. ولهذا قلنا: والموثر الحقيقي ليس اللا الله تعالى. (سبزوارى ٥٧)

### فليجعل القديم بالزمان ١٨/١٠٣

حاصله أنه، لما كانت علّة الإفتقارهي الإمكان ولادخل في ذلك للحدوث، فكلما تحقق الإمكان تحقق الافتقار. فيكون القديم الممكن مجعولاً مفتقراً الى العلة لكونه ممكناً. وإنما قيدالقديم بالزمان، لأن القديم بالذات لايكون ممكناً بالذات. (هيدجي ١٤٩)

### القضية الفعلية ٢١/١٠٣

يقال لها المطلقة العامّة. (هيدجي ١٤٨)

### ضرورة بشرط المحمول ٢٣/١٠٣

فإن كل ما يحمل على الشئ فهو ضرورى له ، مادام محمولاً عليه . ويسمى هذا الوجوب بالوجوب اللاحق ، لأنه يلحقه بعد حصول الوجود والعدم ، كما أن الوجوب

الحاصل له من علّته يسمى بالوجوب السابق ، المراد من قولهم: الشيّ ما لم يجب لم يوجد. (هيدجي ١٤٩)

# والحدوث عبارة عن ترتب هاتين الحالتين ٢٣/١٠٣ ، ١/١٠٤

الحدوث عبارة عن كون الوجود مسبوقاً بالعدم، فيكون وجود لاحق وعدم سابق حتى يتحقق صفة الوجود وكونه بعدالعدم. فنى الحدوث لابد من مراعات الوجود اللاحق والعدم السابق مع أن الممكن فى حال وجوده اللاحق ضرورى الوجود وفى حال عدمه السابق ضرورى العدم. (آملى ٢٣٦)

## لوازم الاول تعالى ١٠٤/٥

ثبوت اللوازم للحق جلوعلا...دليل على عدم اعتبار الحدوث فى التأثير. وذلك لأن تلك اللوازم لاتخلو إما تكون واجبة الوجود أو تكون ممكنة حادثة أو ممكنة قديمة بحسب الزمان.

لكن كونها واجبة الوجود محال لدلائل التوحيد. وكونها حادثة زماناً خلف، لكون المفروض انها لوازم للذات القديم جل وعلا ، فحدوثها مساوق للقول بعدم كونها لوازم. وينحصر بالثالث أعنى كونها قديمة بحسب الزمان معلولة للحق تعالى ، فتكون المعلولية غير مشروطة بالحدوث. فالدوام وعدم سبق العدم لايمنع الاستناد، والا لزم ان لاتكون تلك اللوازم لوازم ، أوكانت واجبة الوجود. والاول خلف ، والثانى محال. (آملى ٢٣٦)

# المتصدين لمعرفة الحقائق ٦/١٠٤

وهم اربع فرق ، لانهم اما ان يصلوا الهما بمجرد الفكر أو مجرد تصفية النفس ، بالتخلية والتحلية ، أو بالجمع بينها. فالجامعون هم الاشراقيون. والمصفونهم الصوفية . والمقتصرون على الفعل اما يواظبون موافقة اوضاع ملة الاديان، وهم المتكلمون؛ اويبحثون على الاطلاق ، وهم المشائون. والفكر مشى العقل ، اذ الفكر حركة من المطالب الى المبادى ، ومن المبادى الى المطالب. (سبزوارى ٥٧)

وهم أربع، لأنالطريق الى المعرفة من وجهين: أحدهما طريق أهل النظر والإستدلالات

وثانيها طريق أهل الرياضة والمجاهدات.

والسالكون للطريقة الأولى ، إن التزموا ملّة من ملل الأنبياء عليهم السلام فهم المتكلمون وإلا فهم الحكماء المشاؤن.

والسالكون للطريقة الثانية ، إن وافقوا فى رياضاتهم أحكام الشريعة ، فهم الصوفية المتشرعون ، وإلا فهم الحكماء الإشراقيون. (هيدجي ١٤٩)

### الصفات الاضافية 3/102

هذه هى المتفق عليها بين الحكماء ، انتها زائدة على الذات ، لكنتها لوازم قديمة ، لكونها مستدعية للطرفين ، اذ ليست كالحيوة والارادة والعلم بالذات ، ونحوها ، مما لايستدعيها. وكذا العلم بالغير ، اذ يحصل بصورة الغير ، لكن صورة قبل ذى الصورة ، كما هو عند المشائين ، بخلاف الخالقية والرازقية والغافرية وغيرها ، من الصفات الاضافية ، وانكان مبدئها ايضاً عين الذات المتعالية . (سيزوارى ٥٧ – ٥٨)

مثل العالميةوالخالقية والرازقية ونحوها من الصفات، فانها زائدة على الذات عند الكل. (آملي ٢٣٦\_٢٣٣)

#### الانوارالقاهرة ١٠١٤

ان الانوار القاهرة والعقول الكليّة عند الاشراقيين موجودة بوجوده تعالى، لا بايجاده. فتكون نسبتها اليه كنسبة لوازم المهية بالنسبة اليها فى كونها لوازم غيرمتأخرة عن وجود ملزومها. (آملي ٢٣٧)

#### الصور المرتسمة ٧/١٠٤

الصورالمرتسمة عند المشائين . . . موجودة في الأزل ، اذ لولا وجودها لم يتحقق العلم بها في الأزل، اذ العلم يستدعى المعلوم ، ووجودها ليس منفصلاً عن الحق، وإلا يلزم القول بالمثل الافلاطونية الباطل عند المشائين. فيكون متصلاً به. واتصال وجودها به تعالى المنائين فيكون متصلاً به واثدة على ذاته، فتكون ليس بأن تكون أجزاء له تعالى ، وإلا لزم التركيب. بل بان تكون زائدة على ذاته، فتكون لوازم ذاته غير منفكة عنه تعالى . (آملي ٢٣٧)

#### الاحوال ٨/١٠٤

كالعالميّة والقادرية ونحوهما . (سبزواري ٥٨)

#### الاعيان الثابتة ٨/١٠٤

هى الطبائع الكلية الموجودة بوجوده تعالى التى تكون نسبتها اليه تعالى كنسبة لوازم المهية والعقول الكلية الطولية اليه تعالى عندالاشراقيين. (آملى ٢٣٧)

## هذه لیست بأفعال ۱۱/۱۰۶

انما هذه اللوازم...ليست بأفعال لأنها عندالقائل بها ليست موجودة بايجاده تعالى، بل موجودة بوجوده تعالى، فليست فعلاً له تعالى؛ ولذا تعدّ من الصقع الربوبي على وجه لا يوجب كثرة فى الذات. وقد صرح صدرالمتألهين فى غير موضع بانها خارجة عن العالم وداخلة فى الصقع الربوبي ومشمولة لأحكامه. (آملي ٢٣٧)

#### القاعدة العقلية ١٢/١٠٤

وهي قولم: كل ممكن مفتقر الى العلة. (هيدجي ١٥٠)

# وكذا لكل مهية لازم ١٢/١٠٤

هذا دليل آخر. وتقريبه ان لكل مهية لازم مستند اليها، والمراد بلازم المهية هو ما كان غير متأخر الوجود عنها زماناً، بأن لم تكن المهيّة فى زمان وهو فى زمان متأخر عن زمانها، بل ما كان فى زمان وجود المهيّة التى ملزومها فتكون دائمة الوجود بدوامها، فع دوام وجودها بدوام ملزومها تكون مستندة الى المهية التى ملزومها.

فن ذلك يستكشف ان دوام الوجود لايمنع عن الاستناد. (آملي ٢٣٨)

### امتناع الشرط ١٤/١٠٤

يعنى ان العدم السابق لايجامع وجود الشئ بحسب الزمان لكونه فى زمان سابق على زمانه. والشرط لابد من ان يكون مجامعاً لوجود المشروط كما قالوا من الشرط حمقارن للمشروط زماناً ومقدم عليه رتبة.

فلوكان العدم السابق شرطاً لوجود الشيُّ للزم ان يكون الشيُّ مشروطاً بمالايجامعه

زماناً. وهذا خلف. بخلافالامكان ، اذ هو يجامع الوجود كما يجامع العدم. (آملي ٢٣٨) فكيف يشترط ١٥/١٠٤

إن قلت: هذا ينافى بظاهره قولهم إن عدم الضدكالسواد عن المحل يصحّح وجود الضد الآخر، وأمثال ذلك، إلا أن يراد بالشرط غير ماهو المعروف.

فقلتُ : عدم السواد يعـاند وجود السواد ، لاوجود الضد الآخر ، بل يجامعه . (هيدجي ١٥٠)

# وان كان سبق العدم شرطاً ١٥/١٠٤ –١٦

لوجعل العدم السابق شرطاً لتأثير الفاعل في الوجود اللاحق، وبعبارة أخرى، جعل العدم السابق من شرائط فاعلية الفاعل، لامن شرائط قابلية المنفعل، فكذلك ايضاً، يعنى انه اشتراط للشيّ بما يعانده. وذلك لان تأثير الفاعل في وجود القابل يجب ان يكون مقارناً مع وجوده، اذ الايجاد عين الوجود ومتغايران بالاعتبار. ولا يعقل ان يكون الايجاد والتأثير في الآن السابق، وهو آن العدم المتقدم والوجود في الآن اللاحق. فبحكم لزوم مقارنة التأثير مع الوجود اللاحق زماناً، يكون آن التأثير هو الآن اللاحق، فلا يجامع العدم الواقع في الآن السابق زماناً. فيكون العدم السابق معانداً للتأثير زماناً غاية الأمر، لامن جهة امتناع اجتماعه مع التأثير، وهو الوجود اللاحق المعتبر اجتماعه مع التأثير، وهو الوجود اللاحق المعتبر اجتماعه مع التأثير، وهو الوجود اللاحق المعتبر اجتماعه مع التأثير زماناً مع امتناع اجتماعه مع العدم السابق بالزمان. (آملي ٢٣٩)

### ان الحوادث في حال البقاء ١٨/١٠٤

لما سبق من قوله: ولايفرق الحدوث والبقاء ، وأيضاً ، لو استغنى الممكن فى حال البقاء ، لزم أن لاينعدم شى من الحوادث ، لأن تأثير المؤثر عندهم فى حال الحدوث، والبقاء مقابل للحدوث. والنزمه بعضهم، وقال فى انعدام العالم إنه تعالى يخلق الفناء . (هيدجى ١٥٠) لا يخنى ان افتقار الحوادث الى العلة فى جال البقاء متوقف على ان لا يكون للحدوث دخل فى الافتقار بأن لا يكون هو العلة له أو جزءاً أو شرطاً للعلة . وأما مع دخله فى العلية،

فالممكن فى حال البقاء لايفتقرالى العلة لعدم علة افتقاره. (آملي ٢٤٠)

#### للفقر والحاجة ٤/١٠٥

يعنى أن الحدوث كيفيّة وصفة للوجود اللاحق بالشيّ لأجل فقره وحاجته الى المؤثر. فتأخرالحدوث عن الوجود المتأخرعن الحاجة. (هيدجي ١٥٠)

المتأخر عن الايجاد ٦/١٠٥

لصحّة أن يقال: إن وجد فحدث. (هيدجي ١٥١)

كيف يتصور ذلك ١٠/١٠٥

أى كون الحدوث علة. (هيدجي ١٥١)

ويكون وجود الممكن ١٠/١٠٥

عطف على قوله: « يتصور» ، لاأنه جملة حالية. (هيدجي ١٥١)

مشروطا بسبق العدم ١٠/١٠٥

اللازم ، هذه المشروطية ، لمنوطية وجوده بالحدوث الزماني. (سبزواري ٥٨)

والعدم السابق ١١-١٠/١٠٥

يعنى أنه كيف يكون سبق العدم شرطاً لوجود الممكن ، والحال أن العدم السابق المطلق لا اختصاص له به ، أى ليس عدماً له . والعدم البدلى حاله ظاهر لكونه نقيضاً له . والعدم المضاف ، أى الحصة ، يستلزم الدور . (هيدجى ١٥١)

ليس خصّ ١١/١٠٥

أى ، لاتعلق له به . فليس عدماً ونقيضاً له . (سبزواري ٥٨)

## فاما يكون العدم السابق مطلقا ١٣/١٠٥

أى، مطلق العدم عدم، أى شي كان، فهو ليس كذلك . بل لو كان العدم شرطاً ، فعدم نفس ذلك الكائن . وهو ايضاً باطل ، لتوقف الكائن على عدمه السابق الواقعى ، لكونه مشروطا به ، وتوقف ذلك العدم عليه، لكونه مضافاً اليه، على ان العدم السابق ليس عدما له، اذ ليس وجوده مترقباً في غيروقته ، حتى يكون رفعه هناك عدماً له، اذ لكل

موجود رتبة خاصة ، ولكل حادث متى خاص . نعم ، الوهم يطمع وجوده فى كل الاوقات ويضع قبول المهية النوعية للوجود ، وشانيتها له موضع قبول الهوية. وهذا طمع كاذب وايضاً عدم الشى لابدان يكون نقيضه ورفعه . فاتحاد الزمان شرط ، اذ عدم القيام فى الليل لايطرد القيام فى النهار . وسيجى هذا ، عند قولنا فكانة قيل : « . . . » . والعدم البدلى المفروض فى مقامه مرتفع بوجود ، هونعم البدل . وبالجملة ، فكانة قيل بالحقيقة ، عنداهل الحقيقة ، : لاعدم حتى يكون سبقه بالزمان شرطاً لوجود الحادث ، الاالليسية الذاتية لشيئية المهية ، عنى ان الوجود ، ليس عيناً لها ولاجزء ، وان كان منسحبا عليها دائماً . فيرجع الامر فى المناط الى الامكان . كيف ؟ والوجودات بما هى وجود ، انوار الله التى لا يمكن عليها المناط الى الامكان . كيف ؟ والوجودات بما هى وجود ، انوار الله التى لا يمكن عليها الافول ، وعلومه التى لها ابداً لديه المثول ، ومن ملكه شى لا يزول . (سبزوارى ٥٠)

أن يكون المراد منه أى العدم الذى يدعى دخله فى افتقار الوجود اللاحق الى العلة مطلق العدم، عدم أى شئ كان، وهذا باطل بالضرورة ضرورة استحالة كون مطلق العدم، أى عدم كان، ولو كان عدم السماء شرطاً لوجود الارض مثلاً. (آملي ٢٤٠)

# إما أن يكون العدم المضاف الى الحادث الخاص ١٤/١٠٥

أن يكون العدم الخاص اعنىالعدم المتخصّص باضافته الىهذا الحادث هوالشرط. وهذا ايضاً باطل لوجهين.

(۱) الاول ان العدم المتقدم عليه بالزمان ليس عدماً له لأمرين: احدهما أن وجود ذاك شي لا يكون مترقباً في وقت العدم السابق حتى يكون رفعه في ذلك الوقت عدماً له. اذ لكل موجود وقت محدود...ولكل حادث متى ، خاص به لا يتعدى عنه.

وثانيها ان عدمالشي لابد ان يكون رفعه ونقيضه، وهو عدمه البدلى. والعدمالسابق لايكون كذلك ، اذ هوليس رفعاً للوجود اللاحق. ألا ترى ان عدم القيام فى الليل لايطرد القيام فى النهار، وكيف، واتحاد الزمان معتبر فى التناقض.

(٢) والوجه الثانى دخل العدم الخاص السابق فى الوجود اللاحق مستلزم للدور اذ هو متوقف على تحقق الوجود اللاحق حتى يصير العدم السابق باضافته اليه خاصاً. فما لم يتحقق

الوجود اللاحق لايتحقق طرف اضافة العدم السابق. فلايتخصصالعدمالسابق بكونه عدم هذا الكائن، اذ ليس كائن فى وقت العدم السابق. فلابد فى تخصّصه بمجئى زمان الوجود اللاحق وتحقق الوجود اللاحق فى زمانه اللاحق واضافة العدم السابق اليه حتى يصير خاصّاً

فخصوصية العدم السابق من ناحية الوجود اللاحق ، والمفروض توقف تحقق الوجود اللاحق على العدم الحناص السابق. وهذا هوالدور. (آملي ٢٤٠–٢٤١)

## وإما ان يكون العدم البدلي ١٥/١٠٥

أن يكون الدخيل فىالوجود اللاحق هوالعدم البدلى الذى هونقيضالوجوداللاحق وهوالعدم المفروض فى حال الوجود الذى لولاه لكان الشي معدوماً بذاك العدم.

وهذا أيضاً فاسد، وذلك للزوم دخل نقيضالشي فىالشي ، وهومحال، اذ بتحقق ذاك الوجود يرتفع ذلك العدم، وكيف يكون دخيلا في شي يكون ذاك الشي رافعاً له؟ (آملي ٢٤١)

### وأما بهذا النظر ٢٠/١٠٥

يريد أن يبين ان الممكن بالنظر الى مظهريّته للتجلى الالهى أزلى ابدى لاعدم له أصلاً، لانه فىموطن وجوده موجود لا عدم له. وفى غيرموطنوجوده، وان كان معدوماً لكنه لايكون عدماً له لان عدمه هو العدم البدلى. (آملى ٢٤٢)

## ونقيض الواحد واحد ٢٣/١٠٥

وليس الأعدام المتعددة نقيضاً لوجود واحد لان تقيض الواحد واحد. والا يلزم ارتفاع النقيضين كماهو واضح. (آملي ٢٤٢)

# ان الشي مالم يجب لم يوجد ٢/١٠٦

هذا مذهب المحققين من الحكماء والمتكلمين. وأما الأشاعرة فيجوزون الترجيح بلامرجّح. وبعض شيوخ المعتزلة يجوزالأولوية الغيرية. (هيدجي ١٥١)

## لايوجد الشي باولوية ٢/١٠٦ ٣

يعنى لايكنى فىوجود الشيُّ الأولوية. أما الذاتية منها، فلاتصوِّر له أصلاً، حسبها

بيّنه المصنّف. وأما الغيرية، فتصورة، اذ لو فرضناها كافية ، فلامحذور فى أن يقع بها أحد طرفى الممكن. إلا أنها لم تكن أولوية ، بل ايجاباً ، على ما قرّره المصنّف. ومن ثمّ خصّ التعميم بكونها كافية أو لا بالأولوية الذاتية ، اذ لامعنى لأن يقال: لا يكنى فى وجود الممكن الأولوية الناشئة عن العلة الخارجية ، سواء كانت كافية ام لم يكن . ولو فرضناها غير كافية فى وقوع أحد الطرفين وتعينه ، فتكون هذه الأولوية كلا أولوية فى الاحتياج الى المرجّع. فتسوية النسبة معها الى الوجود والعدم باقية على حالها. (هيدجى ١٥٢)

### الاولوية ٣/١٠٦

أنواع الاولوية . . . أربعة . . . تنقسم الى الذاتية والغيرية ، وكل منها الى الكافية وغيرالكافية. (آملي ٢٤٢)

# خلافاً لبعض المتكلمين القائلين بالاولويّة الغيريّة ٤/١٠٦\_٥

ومنهم من يقول بالاولوية الذاتية الغير الكافية . وأما الكافية ، فلاقائل بها منهم . كيف ؟ وهى توجب انسداد باب اثبات الصانع تعالى ، وهم مليون اهل الرشاد، مبرئون عن الالحاد. (سبزوارى ٥٨–٩٩)

وهو المحقق الشريف ، حيث قال: « وقد يمنع الاحتياج الى المرجح الموجب. لم لايكتنى فى وقوع الطرف الراجح رجحانه الحاصل من تلكث العلة الخارجية ؟ وليسهذا بممتنع بديهة. إنما الممتنع بديهة وقوع أحد المتساويين أو المرجوح».

وأنت بما حققه المصنف تعلم سقوط هذا المنع. (هيدجي ١٥٢)

### ذاتها وذاتياتها ١٠/١٠٦

مبتدأ ، خبره قوله: ﴿ لَكُنَّهُ بُحسبُ الذَّهْنِ ﴾ . (هيدجي ١٥٢)

### تقدماً بالمعنى ١١/١٠٦

المراد من التقدم بالمعنى هواعتبار العقل الترتيب حيث يقال : الشي قرر، فأمكن ، فاحتاج ، فأوجب ، فوجب ، فاوجد ، فوجد ، فحدث . (آملي ٢٤٣)

### فلاماهية قبل الوجود ١٢/١٠٦–١٣

على طبق ما قاله الفاضل المحقق ذوالعينين في حاشية الشوارق بهذه العبارة: « إن القول في الأولوية الذاتية ، بأى معنى كان ، إنما يتصوّر ويكون محلاً للنزاع ، إن كان الوجود أمراً انتزاعياً غير موجود في الخارج. وأما اذاكان الوجود أصلا والماهية انتزاعية .... فلا يتصور أولوية ، يُعتاج في دفعها الى التكلفات والتجشيات ، اذ ليست الماهية ، مع قطع النظر عن الوجود شيئاً من الأشياء ، حتى تكون كافية في الأولوية أم لم تكن ، كما لا يخفي » . (هيدجي ١٥٢ –١٥٣)

## فالوقوع بهذه الاولوية وعدم الوقوع بها ٦٦/١٠٦

الممكن الأولى له الوجود، مثلا، يمكن عدمه كما يمكن وجوده، فليس أحدهما راجحاً على الآخر. فلو فرض وقوع الوجود بمجرد تلك الأولوية يلزم ترجح أحد المتساويين بلامرجح. ولو فرض وقوعه بمرجح آخر غير هذه الأولوية ننقل الكلام اليه حتى ينتهى الى الوجوب. (آملي ٢٤٣—٢٤٤)

#### كلاهما متساويان فلايتعين بعد احدهما ١٦/١٠٦–١٧

التساوى ، باعتبار ان الاولوية تقوم مقام العلة ، فكما ان الوجوب الذى هولذات العلة ، لايصادم التساوى فى ناحية المعلول ، كذلك الاولوية ؛ ولانه ، ان كانت الاولوية متعينة التعلق بوقوع الوجود مثلاً ، ولم يجز نقلها بوقوع العدم ، كانت وجوبا، لان التعين والتخصص ، هوالوجوب . هذا خلف . واللا ، فهى مستوية النسبة الى الطرفين ، فيحتاج الوجود الى شى اخر ، يرجحه ، وهوأيضاً مرجح اولوى ، وهكذا ننقل الكلام ، ويتسلسل . ومعذلك ، لا يحصل تعين لاحدالطرفين ، ولا يكون مرجحاً مافرض مرجحاً .

وبالجملة ، بين الاولوية الوقوع والتادى الى الوقوع ، تهافت ، اذ فى حال الوقوع ، لن يطرد العدم مثلاً ، فكان على سبيل الوجوب ، والا، جاز التبادل وحصل التصادم. فان تادت الاولوية الى الوقوع ، لزم الخلف. واللا ، فالاولوية كلا اولوية. وأيضاً ، كما ان وقوع الوجود ، على سبيل الاولوية، وكذلك وقوع نفس الاولوية ، على سبيل الاولوية ،

فوقوعها ولا وقوعها متساويان. فيحتاج وقوعها الى مرجح. والفرض ان المرجح اولوى لاوجوبى، فيحتاج ايضاً الى مرجح. وهكذا فى الاولويات الاخر، الىغير النهاية. ومع ذلك، جميعها كالاولوية الاولى، كما يقال: ان الممكنات الغير المتناهية فى حكم الممكن الواحد، فى جواز طريان العدم.

والحاصلان كل موجود ممكن، ينبغيان يقع اولويته اولا، ثم يقع وجوده الاولوي. والحال انها أيضاً يجوز ان تقع وان لاتقع تبادلا، اذ كل وقوع، عندهم، بلاوجوب. ومن هنا يختلج بخاطرى برهان على ننى الاولوية، وهو انه، لو وجد الممكن بالاولوية، لوجد الصادر الاول بها، لانه ايضاً ممكن. ولو وجد بها، لم يكن صادرا اولاً، اذ لابد ان يقع اولويته اولاً، حتى يقع وجودها ثانياً. وهذه الاولوية ليست عين وجوده، لانها سبب وجوده. وايضاً، هى جايزة العدم، والوجود يابى عن العدم. وليست صفة الواجب ايضاً، لان واجب الوجود بالذات، واجب الوجود من جميع الجهات. وهذا بخلاف ماهو المذهب المنصور. فان الايجاب صفته تعالى، والوجوب السابق للصادر الاول، هو الخصوصية التي هى عين ذات الواجب، وهي التي لا تمكن من عدمه، وتابي اللا ان يترتب عليها وجوده، اذ كل علة خصوصية مع معلولها الخاص. وفاستقم كما امرت». (سبزوارى ٥٩-٢٠)

لما قلنا من أن وجود هذه الأولوية كعدمها فى بقاء الحاجة معها الى مرجّع لأحد الطرفين.

أو المراد بالتساوى هوالتساوى فى أصل جواز الوجود والعدم، لاالتساوى فىالنسبة اليها. (هيدجي١٥٣)

#### وجوب لاحق ٢٠/١٠٦

ان كل مايحمل على الشي فهو ضرورى له مادام محمولاً عليه . ولذلك يسمى بالضرورة بشرط المحمول وبالوجوب اللاحق. وهو مغاير للوجوب السابق من وجهين : (١) أحدهما ان موضوعه هو المهية المأخوذة مع الوجود أو العدم ، وموضوع الوجوب السابق هوالمهية غير المأخوذة مع أحدهما ، وإن أخذ مع غيرهما، وهو اعتبار وجود العلة او

عدمها معها، كما أن موضوع الامكان هو المهيّة من حيث هى هى غير مأخوذة معها شى أ أصلاً...(٢) وثانيها ان رتبة الوجوب السابق قبل رتبة وجود المهيّة ، كما يقال: فوجب فأوجد فوجد ، ورتبة الوجوب اللاحق هى بعد وجودها. (آملي ٢٤٤)

#### قضية فعلية ١/١٠٧

هى المطلقة العامّة ، أعنى ماحكم فيها بثبوت المحمول للموضوع فى أحد الأزمنة . فهى التى يحكم فيها بثبوت المحمول للموضوع لكى يلحقه الوجوب بشرط المحمول ، ولكن ينبغى تقييدها بالممكنات بمعنى القضية الفعلية التى تنعقد فى الممكنات اذا حكم بجواز مقارنته مع العدم لثلا يرد بأن قولنا: «واجب الوجود موجود» قضية فعليّة ، ففيه وجوب لاحق ، لكنه لا يقارنه جواز العدم. (آملى ٢٤٤—٢٤٥)

### في اعتبار العقل ٣/١٠٧

اللا انه من الاعتبارات النفس الامرية. (سبزواري٢٠)

يعنى اذا لاحظ العقل هذه المعانى ، أى العلّة والوجوب والوجود، وأراد أن يفهم أيها سابق، وعلى أى وجه يكون الترتيب بينها، حكم فى هذه الحالة بتقدم العلة علىالوجوب وتقدم الوجوب على الوجود. (آملى ٢٤٥)

#### واعتبارالترتيب ٤/١٠٧

فما لم يعتبر نفس شيئية المهيئة، ولم يتقرر، ولم يلاحظ خلوها بحسب ذاتها عن الوجود والعدم، لم يات الامكان. واذا اعتبر الامكان، وان المتساويين، ما لم يترجح احدهما بمنفصل، لم يقع، ولوحظ تشبثها بأحدهما، حكم بالحاجة الى العلية. وبعد الحاجة اليها، وملاحظة كيفية التأثير، وانه بنحوالسد المسطور، حكم بالايجاب، ثم بالوجوب، كترتب الانكسار على الكسر، ثم بالايجاد والوجود. والايجاد الحقيقي يتقدم على الوجود، مع انه الوجود الحنيق ، لانه الوجود المنبسط السابق على المحدودات، ولان الوجود، مضافاً الى الحق تعالى، ايجاد حقيقي متقدم على الوجود المضاف الى المهيئة. (سبزوارى ٦٠)

#### فقولهم ٤/١٠٧

وله معنى آخر، وهوما اشرنا اليه ان الوجوب السَّابق بوجه هوالخصوصيَّة المعتبرة في العلَّة ، والسّبق حينتذ اظهر. (سبزواري ٦٠)

### کانت نسبته الی الوجوب کذا ۷/۱۰۷ ۸ ۸

أى كنسبة النقص الى التمام. (هيدجي ١٥٣)

### والأولى أن يكون المراد ١٠٧/٨

ويناسبه قولهم:الوجوب هو تأكّد الوجود وقوته ، والإمكان ضعفه.

قال فى حاشية الأسفار: « إن كان الامكان بمعنى الفقر، فكون النسبة هذه واضح، اذ فقر الوجودات نورى ، لكونه عبارة عن كونها تعليقات الحقائق استناديات الذوات. والتعلق والاستناد عين ذواتها الوجودية النورية.

وإن كان المراد به سلب الضرورتين أو تساوى الطرفين ، وهما من صفات الماهيات مع عدم السنخية ، إنما هو بالنسبة الى العدم الصرف واللاشى المحض ». (هيدجى ١٥٣) الامكان بمعنى الفقر ٨/١٠٧

ان امكان المهيّة هو سلب ضرورة الوجود والعدم عنهـا ولااقتضائها فى مرتبة ذاتها لأحدهما.

وامكان الوجود ليس بهذا المعنى. لان سلب الوجود عن الوجود ممتنع ، كما أن اثبات العدم له كذلك. فنسبة الوجود الى الوجود بالضرورة والى العدم بالامتناع . بل معنى امكان الوجود هوضعفه الذى ينشاء من فقره الذى عين ذاته ، لا أمرعارض عليه . ففي امكان الوجود ، كون نسبته الى الوجوب نسبة النقص الى النهام ظاهر جداً وفي امكان المهيّة الذى هوصفة لها ، مع عدم سنخيته للوجوب بمعنى تأكد الوجود ، فى كون نسبته الى الوجوب كنسبة النقص الى النهام خفاء . ولابد من ان يكون بمقايسة الامكان الى العدم الصرف واللاشى المحض ، اذ هو ، مقيساً الى العدم الصرف ، له مرتبة من الوجود وحظ منه ، ويعبر عن حظه من الوجود بقوة الوجود فى مقابل العدم المحض . (آملى ٢٤٥)

# مع كونها في نفسها مسألة ١١٠/١٠٧ ــ١١

يعنى بناء على التأويل الأول فيها. إن الغرض من اير ادها عقيب مسألة وجوب الممكن كما فى كتاب التجريد، مع أنها مسألة على حدة ، أن لا يتوهم أن عند عروض الوجوب الغيرى يرتفع الامكان الذاتى. (هيدجى ١٥٣—١٥٤)

## يدفع توهم المنافات ١١/١٠٧

وأيضاً ، بايرادها هيهنا ، وحمل الامكان على الفقروالربط والتعلق ، يحق الوجوب الغيرى ، ويبطل الاولوية. والله يحق الحق بكلماته ويبطل الباطل. (سبزوارى ٦٠) كالمادة ١٢/١٠٧

أى شبيه بالمادة. فالكاف للتشبيه ، لاللتمثيل لأن الممكن فى حدّ الإمكان موجود بالقوة. فاذا وجب بالغيرصار موجوداً بالفعل. فإمكان الوجود نقص فى الوجود، ووجوب الوجود تمام وكمال فيه. فيكون التمام من مقوّمات الناقص، لامن منافياته. فكيف لا يجتمعان. (هيلجى ١٥٤)

أى كما أن المادة تكون قوة الوجود، فهى بالنسبة الى العدم المحض مرتبة من الوجود كذلك الامكان بالنسبة الى الوجوب قوة الوجود، وبالقياس الى العدم البحت، مرتبة ضعيفة من الوجود. فتكون نسبته الى الوجوب نسبة النقص الى التمام والضعف الى الكمال. (آملي ٢٤٥)

### الامكان الاستعدادي ١/١٠٨

فى المنى ، مثلاً ، خصوصية يصح المنى بتلك الخصوصية ان يصير انساناً ليست فى عليه ، مثلاً ، خصوصية يصح المنى بتلك الخصوصية للى المنى ونسبة الى الانسانية هى تلك فهى من حيث نسبتها الى المنى يقال لها الاستعداد . فاستعداد المنى للانسانية هى تلك الخصوصية الموجودة فيه التى ليست فى الشجر والحجر ونحوهما . ومن حيث نسبتها الى الانسان ، يقال لها الامكان الاستعدادى . فيقال: الانسان يمكن ان يوجد فى النطفة . . .

فالامكان الاستعدادي للإنسان ليس في الانسان ، بل هو قائم بالمني . فالمني حامل

للامكان الاستعدادى للانسان.والحاصل ان الامكانالاستعدادى اسم لتلك الخصوصية الموجودة فى المنى، لكن مع أخذ اضافتها الى الانسان بحيث يكون الاضافة اليه مأخوذة فى قوامه. (آملى ٢٤٧)

### قد يوصف الامكان ٢/١٠٨

يعنى قد يطلق لفظ (الامكان» بالاشتراك على معنى آخر غيرالمذكور، وهو تهيؤ الشئ لصيرورته شيئاً آخر، كتهيؤ النطفة لصيرورتها انساناً وتهيؤ الطفل لصيرورته كاتباً. (هيدجى ١٥٤)

سوی استعداد ۲/۱۰۸

أى بالاعتبار. (هيدجي ١٥٤)

الامكان الوقوعي ٧/١٠٨

وجه تسميته بالامكان الوقوعي. . . أنه يرجح به وقوع الممكن على عدمه، فيكون الممكن به أقرب الى الوقوع. (آملي ٢٤٧)

لان ذلك في الماديات ٨/١٠٨ ٩-٨

أى الامكان الوقوعي بمعنى الامكان الاستعدادي. (آملي ٢٤٨)

وهذا اعم مورداً ۹/۱۰۸

لتحققه فى المجردات ، اذ لم يلزم من فرض وقوعها ، محال . لكنه اخص مورداً من الامكان الذاتى ، لكن ليس له الامكان الوقوعى ، الامكان الذاتى ، لكن ليس له الامكان الوقوعى ، اذ يلزم من فرض وقوعه ، محال ، هوعدم الواجب بالذات ، تعالى عن ذلك علواً كبيراً . (سبزوارى ٢٠)

أى الامكان الوقوعي بمعنى مايلزم من فرض وقوعه محال أعم مورداً من الماديات لتحققه في المجردات ايضاً. (آملي ٢٤٨)

## مذكورة في الافق المبين ١١/١٠٨

حيث قال: « قد يطلق الامكان و يراد به الامكان الاستعدادي الذي هو تهيتو المادة

واستعدادها لما يحصل لها من الصور والأعراض. وهو كيفية استعدادية من عوارض المادة، تقبل التفاوت شدة وضعفا بحسب القرب من الحصول والبعد عنه لأجل تحقق الأكثر والأقل مما لابد منه. وهوليس من المعانى العقلية الإنتزاعية التي لاحصول لها خارج العقل، كالسوابق من معانى الامكان. بل إنه مما يحدث بحدوث بعض الأسباب والشرائط وينقطع استمراره بحدوث الشئ كزوال النقص بعد حصول الإتمام، ورفع الإبهام عند تعين الأمر. (هيدجي ١٥٤–١٥٥)

# لانه من الأمور المتحققة في الأعبان ١٢/١٠٨ - ١٣

انكث قد عرفت . . . ان فى المنى ، مثلاً ، خصوصية يكون هو بها يصلح لأن يصير انساناً. فتلك الخصوصية من حيث اضافتها الى الانسان امكان استعدادى. ففيها جهتان: جهة أنها موجودة بالفعل وصفة خارجية للمنى ، وجهة انها قوة الانسانية وانسان بالقوة .

وأما الامكان الذاتى فهو كالهيولى قوة محضة، وليس فيه جهة فعلية غير كونه قوة. ... فالامكان الذاتى اعتبارى محض، ليس بموجود فى الخارج، لانه ليس فيه شائبة الفعلية، بخلاف الامكان الاستعدادى، فإنه من حيث انه استعداد صفة خارجية موجودة فى المحل الموجود فى الخارج. (آملى ٢٤٨)

## كالصور والأعراض ١٤/١٠٨

فى عطف الأعراض على الصور إشارة الى ان الامكان الاستعدادى غير مختص بالجواهر بل يعمها والأعراض. ولذا يمثلونه بتهيؤ المنى للانسانية تارة وتهيؤ الجنين للكتابة أخرى. (آملي ٢٤٨)

## المادة بالمعنى الأعم ١٥/١٠٨

«المادة» تطلق تارة ويراد منها المادة بالمعنى الأخص، وهى الهيولى التى محل للصورة الجسمية والنوعية، وأخرى منها المادة بالمعنى الأعم، وهى (١) المعنى الأول (اى الهيولى) و (٢) الموضوع الذى هو محل للعرض، و (٣) البدن الذى هو محل ومتعلق للنفس. (آملى ٢٤٨ – ٢٤٩)

#### فالتهيؤ...امر بالقوة ١٦٠/١٠٨-١٦-١

فالمراد بالكيفية الكيفية الاستعدادية . وبالمعنى الاعم ، القدر المشترك بين المحل، كالنطفة لصورة الحيوان، والموضوع، كالحصر م للحلاوة ، والمتعلق، كالجنين للنفس الناطقة، وبالفعل فعلية القوة، كفعلية الهيولى ، حيث انها قوة صرفة ، وفعليتها عين القوة . وكون حيثية الامكان امراً بالقوة ، لكونه اضافة ، وهى الى المعدوم الخارجي الموجود فى الذهن. (سبزوارى ٢٠-٦١)

#### المراد به التنظير ۲۰/۱۰۸

أى تنظير الكيفية التى فىالنطفة فى كونها بالفعل من وجه وبالقوة من وجه آخر الى النطفة نفسها، فإن النطقة أيضاً بالفعل من وجه وبالقوة من وجه آخر. (آملي ٢٤٩)

# ففي الفعليّـة والقوة تابع له ۲۱/۱۰۸

وهذا معنى قول بعض الحكماء ان للاعراض مادة وصورة تبعية، اى مادة الموضوع وصورته اللتان له بالذات لها بالتبع. فانها بذواتها بسايط خارجية. (سبزوارى ٦١)

## فان موضوعه ليس بالفعل ١/١٠٩

فإن موضوع الامكانالذاتے هو المهية منحيث هي هي، وليس فيها شائبة من الفعلية حتى في الوجود والعدم. (آملي ٢٤٩)

# والا فالكلام في الامكان الاستعدادي ٢/١٠٩

أقول:الظاهر أن مراد صدرالمتألهين من المنى فى كلامه هوالصورة المنوية التى يكون المنى بها منياً، وهى عبارة عن ذاك النهيؤ وتلك الخصوصية التى يعبر عنها بالاستعداد تارة والامكان الاستعدادى أخرى. (آملى ٢٤٩)

### ان الاستعدادي كانه الذاتي ٤/١٠٩\_٥

ولا يخنى أنه على هذا ، يلزم ان يكون الامكان الاستعدادى أمرغير موجود فى الخارج لأنه حينئذ مركب من الامكان الذاتى الذى غير موجود فى الخارج وغيره من تحقق بعض الشرائط وارتفاع بعض الموانع. ومن المعلوم أن هذ المركب اعتبارى باعتبارية جزئه الذى

هوالامكان الذاتى، مع أن ارتفاع بعض الموانع ايضاً ليس أمراً وجودياً كما هو واضح . . . . بل الامكان الاستعدادى أمر موجود فى الخارج كما سبق تحقيقه، ولاجل ذلك قال المصنف «كأنه الذاتى»، ولم يقل «هوالذاتى»، مع زيادة اعتبار. (آملى ٢٤٩–٢٥٠) مصححة جهات الشرور ٢/١٠٩

لبعدها عن مبدء الخير وعالم النور ، وهي معدن الظلمات ، ومنها ينشعب جميع الإستعدادات ، واليها يرجع جميع القوى المقابلة للفعليات ، كما يرجع الفعليات والأنوار الى منبع الأنوار والإشراقات. (هيدجي ١٥٥)

## بواسطة جهة الامكان الذاتي ٦/١٠٩

وكون الامكان هناك كنقطة ظلمة فى بيداء نوروهنا ظلمات، بعضها فوق بعض، متراكمة من خصوصية النشات، وهناك عالم النور والوحدة الجمعية، وهنا عالم الظلمة والكثرة، والفرق، بل فرق الفرق، فهناك لاتتمكن من البروز لقاهرية تلك الانوار، و يدالله مع الجهاعة على وهنا فاشية لضعف النور بالتشتت. والمراد بكون الامكان منشأ منشئية وجود العقل مخلوط بظلمة الامكان، كما ان المراد بمنشئية امكان الصادرالاول للاطلس ايضاً. هذا . وكذا المراد بمنشئية وجوبه للنفوس النطقية ، منشئية وجوده متعلقا بالحق، كما ان المراد بمنشئية وجوب الصادر الأول للثانى ايضاً. هذا . فان العقول الكلية واجبة بوجوب الحق المتعال . (سبزوارى ٢١)

إن فى العقل الذى هو الصادر الأول ست جهات ، وليس الصادر منها إلا واحداً ، بعضها أشرف وبعضها أخس،ويكون الأشرف منها منشئاً لصدور الأشرف والأخس للأخس. وهى : (١) الوجود و (٢) الوجوب بالغير و (٣) تعلقه لمبدئه – وهذه الثلاثة أشرف – و (٤) المهية و (٥) الامكان الذاتى و (٦) تعلقه لنفسه – وهذه الثلاثة أخس .

فالامكان الذاتى منشاء صدورالامكان الاستعدادى الله هو هيولى عالم المواد. فيكون الجهة الأخس منشاء للأخس. فصارالامكان الذاتى للعقل منشئاً للامكان الاستعدادى في عالم المواد . وبهذا المعنى صار الامكان الذاتى كالأصل للامكان الاستعدادى.

#### (Tal. 401-107)

### ما عليه القوة والاستعداد ٧/١٠٩

أى مايضاف اليه القوة والاستعداد يكون معيناً فى الامكان الاستعدادى ، مثل استعداد النطفة للانسانية دون شى آخر ، بخلاف الامكان الذاتى ، فان مايضاف اليه هو الوجود والعدم ، لا أحدهما ، وإنما التعين يجئ من قبل العلة من غير استدعاء المهيئة اياه. (آملى ٢٥١)

### لانه كلا الطرفين ٩/١٠٩

أى مايضاف اليه الإمكان الذاتي والمقوى عليه هوالطرفان كلاهما. (هيدجي١٥٥)

# التعين ناش من قبل الفاعل ٩/١٠٩ - ١٠

من غيراستدعاء الماهية بامكانها إياه. (هيدجي١٥٥)

## أى عنالممكن ١٢/١٠٩

فنی العبارة حذف وایصال ، کما فی قوله تعالی ٔ: « واختارموسی ٔ قومه » ،ای من قومه . (سنزواری ۲۱)

## في محل الممكن ١٤/١٠٩

فإن الإمكان الاستعدادى للصورة الإنسانية قائم بالنطفة لا بالإنسانية ، وامكان الكتابة قائم بالجنين لابالكتابة ، بخلاف الامكان الذاتى ، فانه انما يقوم بماهية الممكن ، لابمحلها. (هيدجي ١٥٥)

# في محل الممكن أي في مادته بالمعنى الاعم " ١٤/١٠٩ ــ ١٥

فني اطلاق المحل تغليب. (سبزواري ٦١)

## محل الصور النوعية ١٥/١٠٩

تخصيصها بالنوعية لما قالوا إن محل المركبات ومحل الصور الجسمية ، وهو الهيولى الأولى ، بسيط؛ ولعدم انفكاكها فى الوجود. (هيدجى ١٥٥)

# المراد بالغير أعم ٤/١١٢

كما أن المراد بالعدم أعمّ من المقابل والمجامع. (هيدجي ١٥٦)

## أى عدم الكون ٤/١١٢

المستفاد من كلمة «لم يكن» ، لا ان المرجع هو الوجود ، لانه قديم، لاقدم . (سبزوارى ٦١)

هذا تعریف لمطلقالقدم الجامع للذاتی والزمانی والحقیقی والاضافی. (آملی ۲۵۱–۲۵۲) فه اشارة ۷۱۱۲،

أى فى لفظ المسمّىٰ. (سبزوارى ٦١)

## شرح الاسم ١١٢/٥

وهو...شرح مفهوم الإسم وإيضاح مسمّاه ، مع قطع النظرعن انطباقه على حقيقة خارجية. يعنى أن التعريف إسمى، لاحقيقي. وكذا تعريف الحدوث بالمسبوقية. (هيدجي١٥٦)

# القدم الأضافي ١٠-٩/١١٢

يقال له القدم بالقياس أيضاً. وكذا الحدوث. (هيدجي ١٥٦)

### قبليّة ليسيّة الذات ١١/١١٢ – ١٢

وانما كانت ليسيّة المهية قبل الايسيّة، لان الليسيّة مابالذات ، والايسيّة مابالغير. وما بالذات متقدم بالذات على ما بالغير . فهذه المسبوقيّة والسابقيّة ، معيار الحدوث الذاتى لجميع ماسوى الله تعالى. (سبزوارى ٦١)

### بالعدم المجامع ١٣/١١٢

وهذا هوالحدوث الذى للعقل الاول ولكلّية العالم ، عند الحكماء. قالوا لمن طلب مدّة للعدم ، قبل وجود الحادث ، على سبيل التبصرة والتنبيه ، هل هذه المدّة محدودة مقدّرة بتقدير لابدّ منه ، مثل يوم او شهر أو سنة اويكنى فيها أيّ مدة كانت؛ فانه يقول حينئذ: بل يكنى فى الحدوث سبق ، أى مدّة يتقدم فيها العدم على الوجود. فيقال: هل يكنى عنوا حدة ؟ فيقول : نعم ، فيقال: ان كان بدل السنة شهراً ، فهل يكنى ؟ فهو لا محالة العدة ؟

يكتنى به. ثم ينتقل فى السؤال الى يوم وساعة ودقيقة ، وهكذا. فينبته حينئذ على ان الزمان لا تأثير له فى الحدوث، لان الموثر لايكون كثيره فى التأثير مثل قليله. فاذا ارتفع بعض الزمان المفروض، ولم يرتفع شى من معنى الحدوث. فرفع جميع الزمان لا يرفع الحدوث. وانما يؤثر في ضعف التصور. (سبزوارى ٢١-٦٢)

## قال الشيخ ١٥/١١٢

يرد عليه أن الممكن، لواستحق العدم لذاته، لكان ممتنعالوجود. بل كما ان وجوده يكون من الغير، فكذلك عدمه يكون من عدم الغير.

قال صدر المتألهين: « مرادهأن الممكن يستحق منذاته لااستحقاقية الوجودوالعدم. وهذه اللااستحقاقية وصف عدمي من حيث ذاته ». (هيدجي ١٥٦)

## أى يستحق هذا الوصف ١٧/١١٢ ــ ١٨

فالحدوث الزمانى هو مسبوقية وجود الحادث بالعدم الزمانى الغير المجامع لوجوده في الزمان. (آملي ۲۵۲)

## كحدوث الطبع ١٨/١١٢

هذا مثال للحدوث الزمانى . فالعالم الطبيعى كله حادث بالحدوث الزمانى ، بناءً على الحركة الجوهرية . (آملي ٢٥٢)

#### دهری ابدا ۲۰/۱۱۲

يعنى الحدوث الدهرى الذى اظهره المحقق الداماد يكون مثل الحدوث الزمانى فى كونه مسبوقاً بالعدم الفكى الغير المجامع مع وجود الحادث ، إلا أن الفرق بينها أن العدم السابق فى الحدوث الزمانى زمانى واقع فى أفق الزمان ، والعدم السابق فى الحدوث الدهرى دهرى واقع فى افق الدهر. (آملى ٢٥٢)

## بمالامزيد عليه ١/١١٣

الا ان زيادة البسط ، مع اعضال كلامه، كما هوشأن بياناته، قدّس سرّه ، لما كان موجبا لتحيّر الطالبين ، لم انقل عباراته ، وتصرفت تصرفات جيّدة، واوضحت ايضاحات

مونقة، تسهيلا للأخذ. وكل من جاء من بعده ، مانال مطلبه، وتصدى بعضهم للردّ. وانى بيّنت مراده فى تحريراتى. ومن جملتها فى تعليقاتى على الحاشية الجهالية على الحاشية الجفرية، لعلمى بانّه مطلب شامخ عن حكيم راسخ. (سبزوارى ٦٢)

### كذاك ١/١١٣

الظاهر أنه خبر لقوله « دهری» ، وقوله « سبق العدم » خبر بعد خبر .

والمناسب أن يقول: «وذاك سبق العدم المقابل». فيكون خبر المبتدأ ما يليه من الجملة. (هيدجي ١٥٦)

## ولنمهد لبيان ١١٣/٥

أقول: هذا يخالف ماوقع عليه اصطلاح القوم منأن «الزمان» يطلق على النسبة التى تكون لبعض المتغيرات الى بعض فى امتداد الوجود ؛ و « الدهر ، على النسبة التى تكون للمتغيرات الى الأمورالثابتة ؛ و « السرمد ، على النسبة التى تكون للأمورالثابتة بعضها الى بعض .

سيشير الى ما ذكرنا في الحاشية عند ذكر تاويلات القوم للمثل الأفلاطونيّة.

(هیدجی ۱۵۷)

# الأولىٰ ١١٣/٥

حاصلها ان الموجود امّا سرمدى، وامّا دهرى ، وامّا آنى، وامّا زمانى والأخير اقسام ، لانه ، امّا زمانى بنفسه ، كنفس الزمان ، فانكل زمانى غير الزمان ، زمانى به، وهو زمانى بنفسه ، كما ان كل شي مضي بالضوء ، والضوء مضي بذاته ، واما زمانى ، على وجه الانطباق على الزمان ، كالحركة القطعيّة ، فانها امر ممتد منطبق على ممتد ، هو الزمان ، فان نسبة الزمان الى الحركة ، نسبة خشبة الذراع الى المذروعات ؛ واما زمانى ، لاعلى وجه الانطباق ، كالحركة التوسطية ، فانها بسيطة ، كنقطة سيّالة ، ولا يجوز انطباق البسيط على الممتد ، وما لامقدار له فى ذاته على المقدار ، وانما هى زمانية ، معنى انه لا يمكن ان يفرض الممتد ، وما لامقدار له فى ذاته على المقدار ، وانما هى زمانية ، معنى انه لا يمكن ان يفرض آن فى ذلك الزمان ، الاوهى حاصلة فيه ، اذ المتحرك ، فى كل آن ، ليس فارغاً عن التوسط . ثم "ان كلا" منها ، اما منطبق ، أو حاصل فى جميع الازمنة كما فى الحركة الفلكيّة ، او على قطعة

من الزمان، او فها ، كما فى الحركة المستقيمة. (سبزوارى ٦٢–٦٣)

## وعاء أو مایجری مجراه ۱۱۳ه-۲-

كما يكون الكوز وعاء للماء ، يكون الزمان أيضاً وعاء للزماني .

وما يجرى مجرى الوعاء هوالدهر بالنسبة الى المفارقات النورية ، فان الدهرليس شيئاً مغايراً للدهرى حتى يكون الدهرى واقعاً فيه كالزمان والزمانى. بل الدهرى هو بنفسه الدهر، فيكون دهراً ودهرياً ، فنسبة الدهر والدهرى كنسبة الخارج والحارجى الذى لا يكون أمراً مغايراً للخارج.

ولذلك لايكون الدهر وعاء حقيقة للدهرى ، بل يجرى مجرى الوعاء. ولايخنى ان نسبة السرمد الى السرمدى ايضاً كذلك. (آملي ٢٥٢\_٢٥٣)

### سواء كان بنفسه أو بأطرافه ٦/١١٣-٧

الزمانى إما واقع فى طرف الزمان، وهو الآن. وذلك كالآنيات، مثل الوصول الى نهاية المسافة مثلاً المسافة مثلاً للسافة مثلاً لا يقع فى الزمان، وإلا كان حركة لا وصولاً. فهو واقع فى طرف الزمان كما أنه بنفسه طرف الحركة.

وإما واقع فى الزمان نفسه. وهذا على قسمين: (١) ان يكون واقعاً فى الزمان على وجه الانطباق، فيكون أمراً ممتداً تدرجى الحصول ذا أجزاء كنفس الزمان. ويكون كل جزء منه واقعاً فى كل جزء من الزمان الذى ينطبق عليه، ولا يكون بجميع أجزائه واقعاً فى كل جزء من الزمان وجزء آخر فى جزء من الزمان وجزء آخر فى جزء آخر من الزمان وهكذا. وهذا كالحركة القطعية.

(۲) أن يكون واقعاً فى الزمان... يكون هو بجميع أجزائه واقعاً فى جزء من الزمان وفى جزء آخر وآخر منه وذلك كالحركة التوسطية اذ هى بمعنى كون المتحرك بين المبدء والمنتهى كون مخصوص طارعلى المتحرك حال كونه بين المبدء والمنتهى وهو بتمامه يقع فى الجزء الاول والثانى والثالث الى آخر زمان كونه بين المبدء والمنتهى ، وكالجسم الواقع فى الزمان ، مثلاً ، فإنه أمر قار يقع بجميع أجزائه فى أجزاء زمانه الذى وعاء له بحيث هو

بكله واقع فى أول زمانه وبعد أوله وبعده وبعده الى آخرزمانه . فهذا زمانى لاعلى وجه الانطباق. (آملى ٢٥٣—٢٥٤)

## للمفارقات النورية ٩/١١٣

كالعقول الكليّة النزوليّة والصعوديّة، وكل عقل بسيط بالفعل بماهو عقل، وكذا العالم المأخوذ جملة ، بل كل متغير، بماهو متعلق بمافوقه ، من المفارق ، انما هو فى الدهر، ويكون ثابتاً. (سبزوارى ٦٣)

#### هوالدهر ١٠/١١٣

الدهروعاء الثابتات والمجردات . وهو على قسمين: الدهر الايمن والدهر الايسر . وكل واحد منها أيضاً ينقسم الى الأعلى والأسفل.

- (١) الدهرالأيمن الأعلى وعاء العقول الكلية من الطولية والطبقة المتكافئة العرضية.
  - (٢) والأيمن الأسفل وعاء النفوس الكلية الفلكية.
    - (٣) الأيسر الأعلى وعاء المثل المعلقة النورية.
- (٤) الأيسر الأسفل وعاء الطبايع الكلية من حيث انتسابها الى مباديها العالية التى بتلك الجهة تكون ثابتات...

ولعل المحقق الداماد يشير الى الأيسرالأسفل حيث يقول: الدهر هو وعاء نسبة المتغير الى الثابت ، لانه اصطلح بان نسبة المتغير الى المتغير زمان، ونسبة المتغير الى الثابت سرمد. (آملي ٢٥٤)

## وهوكنفسها بسيط ١٠/١١٣

بل قد عرفت أن الدهر هو الدهرى. والمفارقات النورية ، كالنفوس الكليّة والمثل المعلقة والطبائع الكليّة ، من حيث انتسابها الى المبدء العالى النّذى فوقها ، كل مرتبة من الدهر.

فالدهر ليس إلا نفس تلكث الموجو دات البسيطة المجردة عن الكمية والسيلان والاتصال. (آملي ٢٥٤)

### نسبة الروح ١١/١١٣

بل روح الروح ، لان الآن السيال روح الزمان ، ونسبة السرمد نسبة روح روح الروح . (سبزواری ٦٣)

ذلك لأن ما فى الدهر من الموجودات مبادى وجود الزمان وما فيه من الزمانيات بأنواعها. والعلة مرتبة كمال المعلول، كما أن المعلول مرتبة ضعف العلة.

فيكون نسبة الدهر الى الزمان كنسبة الروح الى الجسد فى كون الروح علة والجسد معلولاً. (آملي ٢٥٤)

#### هو السرمد ١١/١١٣

السرمد بمعنى مالا بداية ولانهاية لوجوده،أعنى مجموع معنى الأزل والأبد.وهوعبارة عن عالم الحق وأسمائه وصفاته. (آملي ٢٥٤\_٢٥٥)

### بعد مبدئها ۱۲/۱۱۳

وهو المرتبة الأحديّة المعبر عنها بغيب الغيوب والغيب المكنون والغيب المصون . (آملي ٢٥٥)

### وهو مبدء المبادى ١٣/١١٣

وهو غيب الغيوب، والغيب المكنون، والغيب المصبون، وهو حقيقة الوجود الله الله ولارسم .

واللاهوت هوالوجود الجامع لجميع الاسماء الحسني والصفات العليا الملزومة للأعيان الثابتات، الكامنات تحت الاسماء والصفات .

والجبروت عالم العقول الكلية.

والملكوت قسمان: اعلى واسفل. فالملكوت الاعلى ، هوالنفوس الكليّة ، والملكوت الإسفل ، هوالمثل المعلقة.

والناسوت، هوعالم الشهادة ، وعلوياته وسفلياته . (سبزواري ٦٣)

#### اللاهوت ١٣/١١٣

وهو المرتبة الواحدية المعبر عنها بالوجود الجامع لجميع الأسماء الحسنى والصفات العليا الملزومة للأعيان الثابتة لزوماً غيرمتأخر عن الوجود، بل على وجه لوفرض أن يكون له مهيئة لكانت الأعيان الثابتة بالقياس الى مهيئه من قبيل لوازم المهيئة لالوازم الوجود. (آملي ٢٥٥)

### الجبروت ١٣/١١٣

هوعالم العقول الكلية والدهر الايمن الأعلى. وسمى بالجبروت لجبره نواقص مادونه، لأن العقول مرتبة كمال مادونها ، كما فى كل علة بالقياس الى معلولها. (آملي ٢٥٥)

## الملكوت ١٣/١١٣

وهو ينقسم (١) الى الأعلى وهو عالم النفوس الكلية الله هوالدهرالايمن الأسفل في أقسام الأربعة من الدهر ، و(٢) الى الملكوت الأسفل ، وهو عالم المثل المعلقة والدهر الايسر الأعلى. (آملي ٢٥٥)

### العرضية ١٤/١١٣

المراد بالسلسلة العرضية هوالسلسلة التي لم تكن بينها ترتب على ومعلوليّ، وهي تتحقق في موضعين : أحدهما في الطبقة المتكافئة العرضية من العقول التي في طول العقول الطولية . ويعبر عن تلك الطبقة العرضية بأرباب الأنواع والمثل الأفلاطونية . . وتلك الطبقة من عالم الجبروت اذ العقول مطلقاً، من الطبقة الطولية والعرضية ، من عالم الجبروت.

وثانيها عالم الأجسام الطبيعية، اذ ليس بين الأجسام مطلقاً علية ومعلولية، لأن شرط تأثير الجسم فى شى هومحاذاته مع مايتأثر منه، وهو لايجتمع مع فاعليته، اذ لابد من ان يكون المعلول حينئذ متحققاً أولاً حتى يحاذى علته فيتاثر عن علته فيحقق بتأثيره؛ وذلك محال.

والمرادبالطبقة العرضية هيهنا هوالأخير،اذ العرضية منالعقول...منعالمالجبروت. (آملي ٢٥٥—٢٥٦)

### فاعنی بهاهنا ۱٤/۱۱۳

اشرنا بقيد « هنا » الحان العرضية يطلق على العقول العرضية التى قال بها الاشراقيون وهى الطبقة المتكافئة ، كما سيجئ . (سبزوارى ٦٣)

## تابع للوجود ١٥/١١٣

وهذا كما يقال فى المنطقيات: ان السوالب تسمى حملية ومتصلة ومنفصلة وضرورية وغيرها ، بتبعية الموجبات. والآ ، ففيها سلب الحمل والاتصال والانفصال والضرورة ونحوها. (سبزوارى ٦٣)

# فقد كلمرتبة من الوجود للأخرى ١٦/١١٣ –١٧

أى لمرتبة أخرى . سواء كانت المرتبتان متقارنين بحسب الزمان أم كانت إحداهم سابقة والأخرى لاحقة، اذ على كل تقدير يكون كل وجود فاقداً لوجود آخرىما فى عرضه، مقارناً معه أو مترتباً عليه ترتيباً زمانياً. وحيث لاعلية ولامعلولية بينها تكون كل مرتبة فاقدة لمرتبة أخرى. فيرتسم من كل وجود عدم مرتبة وجود آخر. (آملي ٢٥٦)

## فقد کل وجود دان للوجود العالی ۱۷/۱۱۳

الوجود الدانى فاقد لمرتبة وجود العالى لأن الدانى معلول للعالى ، والمعلول لايكون واجداً لمرتبة وجود العلة. كيف، وهوظل العلة وعكسها ؟ والظل مرتبة ضعيفة من ذيه. . .

ومما ذكرنا ظهر ان العالى لايكون فى السلسلة الطولية فاقداً للدانى، لأن العلة لاتفقد وجود المعلول. كيف، وهو مترشح منه ؟ وكيف لايكون واجداً لما هومعطيه ؟ وإلا، يلزم ان يكون معطى الشيء فاقده. (آملي ٢٥٦)

# عالم الملكث مسبوق الوجود بالعدم الدهرى ٢٠/١١٣

ان وجود عالم الملك – وهو عالم الناسوت والشهادة – متأخر عن وجود عالم الملكوت بحكم المقدمة الثانية، وان عدم الدهرى يكون فى رتبة وجود الدهرى لتبعية العدم الموجود بحكم المقدمة الثالثة، وان فقد وجود عالم الملك لوجود عالم الدهر هو راسم العدم الدهرى فى الذهن بحكم المقدمة الثالثة ايضاً.

فعالم الملك حادث دهرى ، أى وجوده مسبوق بعدمه الواقعى الفكى الواقع فى عالم الدهر، بمعنى انه ليس بموجود بوجود الدهرى. فهوحينئذ معدوم بذلك الوجود، بل هو موجود بوجود عالم الملك.

والحاصل ان وجود عالم الملك، وإنكان فى الدهر، بمعنى ان الدهرى واجد لوجود عالم الملك، لكن عالم الملك، معدوم بوجود عالم الدهر، بمعنى أنه فاقد لوجود عالم الدهر. فعدمه الدهرى عدم واقعى غير مجامع لوجوده الملكى، بل سابق عنه ومتقدم عليه سبقاً وتقدماً دهرياً، أى يكون السابق فى عالم الدهر والمسبوق فى عالم الملك. (آملى ٢٥٧)

# لانه مسبوق الوجود بوجود الملكوت ٢٠/١١٣

أى ، الملكوت بالمعنى الاعم ، أى عالم المعنى ، ونشأة الباطن ، كما قال تعالى «وكذلك نرى ابراهيم ملكوت السموات والارض » . وحاصل البيان ان عالم الملك ، وهو عالم الصور الطبيعية ، اذا اخذ جملة بأمكنتها وازمنتها ، فهو كشخص واحد ، «ماخلقكم ولا بعثكم الاكنفس واحدة » ، الا انته لا يدع ولا يبقى زمانا، حتى يكون كالشخص الواحد ، مسبوق الوجود بالعدم فى زمان قبله . بل ينبغى للعقل ان يتوجه الى الطول ، أى الى باطن العالم ، وانته مسبوق الوجود بشراشره بعدمه ، فى عالم الملكوت . وهو عالم واقعى ، بل هو ببعض مراتبه حاق الواقع ، ومتن الاعيان . فهو مسبوق الوجود بالعدم الواقعى و المقابل و السابق الانفكاكى ، لكن فى السلسلة الطولية ، لا كالعدم المجامع ، فانه ليس مقابل الوجود ، ولامنفكاً عنه .

وتلك العوالم الطولية الفوقية ايضاً، كل مسبوق الوجود بالعدم، في مرتبة الآخر. والكل مسبوق بالعدم في السرمد، ولكل منها سبق دهرى واقعى على الآخر. ولا يصادم السبق العلى، ولكن ليس به، كما قد يظن، اذ يكنى العلى من حيث هو الانفكاك في المرتبة العقلية، بحيث يقال: وجدت العلة، فوجد المعلول، كما في سبق حركة اليد على حركة المفتاح. وايضاً، لو لم يكن بين العوالم المترتبة في النزول والصعود، علية، كما يقول به الاشعرى، كان التقدم والتأخر الدهريين بينها بحالها لكونها وجودات واقعية متحققة في متن الواقع، على ان الكلام في الحدوث، وهو المسبوقية بالعدم. وسبق العدم على الوجود

ليس بالعليّة . انما هو فى الدهر هنا. ان قلت: قد فسّر الحدوث بالمسبوقية بالغير ، وهى المسبوقيّة بالعلة ، فيرجع الحدوث في هذه العوالم المترتبة الى الحدوث الذاتى ؛ قلت مجرد المسبوقية بالغير ليس حدوثاً ذاتياً ، بل هو تفسير للقدر المشترك بين الحدوثات. بل المراد بالغير ، هو العدم ، لان الحدوث هو الوجود بعد العدم ، كما ان البقاء هو الوجود بعد الوجود . ولوفسّر المطلرب بالمسبوقيّة بالعلة ، كان باعتبار ان العدم لازمها .

ثم العدم امّا مجامع ، أو مقابل . والمقابل، امّا زمانى، وامّا دهرى . فيحصل الاقسام الثلثة متهايزة. (سبزوارى ٦٣–٦٤)

# كل حد من هذه السلسلة العرضية ٢١/١١٣

المراد بكل حدّ من السلسلة العرضية هو الموجودات الواقعية فى أفتى الزمان المعبر عنها بالزمانيات ، كزيد وعمرو ، مثلاً . فوجود زيد ، مثلاً ، عدم لعمرو ، بمعنى ان عمراً فاقد لوجود زيد ، فهو معدوم بوجود زيد فى حال كونه موجوداً بوجود نفسه . وكذلك وجود عمرو عدم لزيد لأنه أيضاً معدوم بوجود عمرو حال كونه موجوداً بوجود نفسه . فوجود كل واحد عدم للآخر باعتبار الواقع وراسم عدم للآخر باعتبار الذهن .

وكذا كل قطعة من الزمان موجودة بوجود نفسها ومعدومة بوجود قطعة أخرى. فوجودكل قطعة عدم لقطعة أخرى باعتبار الواقع وراسم عدم لها باعتبار الذهن . (آملي ۲۵۷—۲۵۷)

أو راسم عدم لآخر ۲۲/۱۱۳

أى لحدّ آخر. (هيدجي ١٥٧)

واخری منه ۲۲/۱۱۳

أى قطعة أخرى من زمانها. (هيدجي ١٥٧)

لأخرى منها ٢٣/١١٣

أى لمرتبة أخرى سافلة ، لامطلقاً لكونها فىالطول. (هيدجي ١٥٧)

### لان الوجودات واقعية ١/١١٤

فیکون العدم أیضاً واقعیاً ، لأن العدم فیواقعیته أیضاً یتبع الوجود. . . لکن وجود زید ، مثلاً ، واقعی. فعدم عمرو أیضاً بوجود زید واقعی. (آملی ۲۰۸)

## فی مرتبه کل ۱/۱۱۶

بالتنوین عوضاً عن المضاف الیه ، أی كل وجود. كذا قوله: «بل كل» . (هیدجی ۱۵۷)

أى فى مرتبة كل وجود عال فى السلسلة الطولية عدم وجود لما فى المرتبة السافلة. فنى مرتبة وجود الدهرى عدم مافى عالم الملكث، يعنى مافى عالم الملكث ليس موجوداً بوجود ما فى عالم الدهر. (آملى ٢٥٨)

### وكل وعاء لوجود ٢/١١٤

أى كل وعاء ، مثل الدهر ، لوجود، كوجود الدهرى ، وعاء بعينه لعدم وعاء تاليه كالزمان... ووعاء أيضاً لعدم قرين الوعاء التالى، وهوالزماني الذي قرين للزمان.

والحاصل أن الدهر ، مثلاً ، الذي وعاء لوجود الدهرى وعاء أيضاً لعدم الزمان وعدم الزماني. وكذلك السرمد وعاء لعدم الدهر وعدمالدهري. (آملي ٢٥٩)

## وقرينه ۲/۱۱٤

أى قرين التالى ، يعنى كل وعاء لوجود وعاء لعدم الوعاء التالى ولعدم مايقارن الوعاء التالى ، وهوالوجود فيه . (هيدجي ١٥٧)

# في قوسي النزول والصعود ٢/١١٤

وبازائها قوس الليل وقوس النهار، وان شئت التطبيق على البروج الاثنى عشر، قسمت كلامن قوسى النزول والصعود على ستة، كاللاهوت، والوجود المنبسط، والعقول، والنفوس الكلية، والمثل المعلقة، والطبايع. اذ كل ماهو فى النزول، يوجد مثله بازائه فى الصعود. فيكون المجموع اثنى عشر. (سبزوارى ٦٤–٦٥)

## أيام ربوبية ٤/١١٤

حتى لايكونون مصاديق قول القائل:

« الذى خلق السموات والأرض وما بينها فى ستة أيام». النساء ٧/٤ وحينئذ، فالانفصال الذى يطلبه بعض المتكلمين ، انه لابد فى طريقة الملة البيضاء ان يتحقق بين الحق تعالى وبين العالم ، يمكن ان يلتزم بشرط ان ياتوا البيوت من ابوابها ،

اتيت بيوتا لم تنل من ظهورها وابوابها عن قرع مثلك سُدّت بان يجعل بين مرتبة غيب الغيوب ، وبين عالم الشهادة ، وهو التفاوت الرتبي بين النور والظل ، في السلسلة الطوليّة ، «والله بكل شي محيط »، « وهو معكم اينها كنتم» .

تجلّى لى المحبوب من كل وجهة فشاهدته فى كل معنى وصورة وفى قولنا «ايام ربوبية » ايماء الى تاويل للآية الشريفة: «خلق السموات والأرض فى ستة ايام ». فان المراتب السّت التى فى الصعود، عين السّت التى فى النزول ، بحسب الحقيقة . وبوجه هى اللطائف السّت التى للانسان ، من الطبع والنفس والقلب والروح والسّر والخنى وامّا اللطيفة السابعة التى تسمّى بالاخنى ، فهى مقام الفناء . فهى مقام الفراغ عن الخلقة . وبعض العرفا اولها بجنس الملك ، وجنس الجن ، وجنس المعادن ، وجنس النبات ، وجنس الحيوان ، وجنس الانسان . وبعضهم جعلها الحضرات الخمس ، والسادس حضرت الكون الجامع ، وهو الانسان الكامل الذي هو مجلى الجميع ، ومظهر الاسم الاعظم . (سبزوارى ٢٥)

# الحاصل ان العالم عنده ١١٤/٥

يعنى عالم الزمان والزمانى (عالم الناسوت ، عالم الملكث ، عالم الشهادة ) وجوده مسبوق بعدمه الواقعى مسبوق بعدمه الواقعى الفكى الواقع فى عالم السرمد .

فعالم الشهادة عنده حادث بحدوث دهرى ، لازمانى. وعالم الدهرحادث بحدوث سرمدى ، لادهرى. (آملى ٢٦٠)

# لاالزماني الموهوم ١١٤/٥-٣

وربما يقال بالزمان المتوهم، وهو ما لا فرد يحاذيه، ولا منشأ لانتزاعه. وهو وهم محض ، بخلاف الزمان الموهوم، فانه، وان لايحاذيه شيء الاان له منشأ انتزاع. وهو ، عندهم، بقاء الواجب بالذات. وهذا ايضاً خيال فج، وراى معوج، وكيف يسوغ انتزاع الممتد السيّال من بقاء وجود على حالة واحدة ؟ بل، ليس فيه شيء وشيء، وليس كبقاء الموجود الطبيعي، بللانسبة لبقاءه الى بقاء سكّان الجبروت، ممّا لاحالة منتظرة لهم. وهل يسوغ انتزاع الظلمة من البيضاء، والجفاف من الداماء ، والابصار من العين العمياء، والوعاية من الاذن الصمّاء؟ (سبزوارى ٦٥-٦٦)

المتكلمون يقولون بفصل العالم عن الله بزمان، ويحملون الحديث الشريف: «كان الله ولم يكن معه شيء على أنه كان تعالى ولم يكن شيء من العالم ؛ ثم أنشأ تعالى وجود العالم شيئاً فشيئاً تدريجاً . ولما كان فصل العالم عنه تعالى محتاجاً الى فاصل، ولا يمكن ان يجعل الفاصل هو الزمان المحقق، لانه نفسه من العالم ... عبروا عن الفاصل بينه تعالى وبين العالم وبالزمان المتوهم ، تارة و «الزمان الموهوم » أخرى. وجعلوا الزمان المتوهم أو الموهوم وعاء لعدم العالم عندهم حادث بحدوث زمانى متوهم أو موهوم ، ويكون وجوده مسبوقاً بعدم واقعى فكى غير مجامع لوجوده واقع فى ذاك الزمان المتوهم أو الموهوم.

ومرادهم من الزمآن المتوهم هو ما لا فرد يحاذيه ولامنشأ لانتزاعه ، وبالزمان الموهوم هو ما لا فرد يحاذيه ولامنشأ لانتزاعه ، وبالذات. هو مالافرد يحاذيه، وإن كان منشأ لانتزاعه ، ويكون منشأ انتزاعه هوبقاء الواجب بالذات. وكيفكان ، فليس لهذا الزمان ، متوهماً كان أو موهوماً ، فرد واقعى يحاذيه ، وإلا كان من العالم ولم يكن متأخراً عنه تعالى بالزمان.

ولا يخنى ان الزمان المتوهم وهم محض ، اذ ليس له فرد ولا لانتزاعه منشأ؛ فهووهم في وهم. وأما الزمان الموهوم، فصحة تصوره متوقفة على جواز انتزاع الذات السيال الممتد التدريجي الحصول عن بقاء وجود ثابت غير متغير ولا متبدل مع عدم المناسبة بينها . (آملي ٢٦١)

## الحادث الاسمى ١١١٨

حاصل مرامه ان العالم بمعنى المفاهيم والماهيات المعبّر عنها بالاسماء والصفات التى تنتزع عن حدود الوجود المنبسط، كله مسبوق بالعدم في المرتبة الأحدية. فهو برمَّته، من العقول والنفوس والصور والأجسام، أسماء حدثت بعد تجلى الذات بعوالم الممكن باسمه المبدع، كما انه ينمحي عند تجليه باسمه القهار والفرق بين الحدوث الإسمى وبين الحدوث الدهرى الذي اصطلح عليهالمحقق الدامادوالحدوث الطبيعي الذي اختاره صدر المتألهين: أن المتأخر في الحدوث الاسمى هو المهية نفسهاالتي تنتزع من حدو دالوجود المنبسط و تعيناته، بما هي مهية و في مرتبة الما هوي، عن مرتبة الأحدية. فالمتأخر عنده هو نفس المهيات من العقول والنفوس والأجسام من الأفلاك والعناصروالفلكياتوالعنصرياتوأعراضها...وأماالوجودات فهي،وإنكانت متحققات، إلاانها ليست خارجة عنالصقعالربوبي ،لانها تنزلاتوجود الحقوتجلياته ورشحاتهوعكوسه وأظلاله،والفرق بينها بالتشكيك لابالتباين. وهذا بخلاف الحدوث الدهرى والطبيعي. فان المتأخرفيها هوالوجود، لاالمهية منحيث هي . فأما في طريقة المحقق الداماد، فالعالم الزماني متأخر الوجود عن الوجودالدهري تأخراً دهرياً ، والعالم الدهري متأخرالوجود عن عالم السرمد تأخراً سرمدياً...وأما على طريقة صدر المتألهين، فالعقول المفارقة خارجة عنده عن الحكم بالحدوث لكونها ملحقة بالصقع الربوبي لغلبة أحكام الوجود عليها، فكأنها موجودة بوجوده تعالى، لابإيجاده. وما سوى العقول، من النفوس والأجسام ومايعرضها، حادثة بالحدوث الطبعي. فليسحكم الحدوث عنده سارياً... في جميع أجزاء العالم ، بل فيما يجرى فيه الحركة الجوهرية وهو عالم الطبائع والأجسام وما يتعلق بها ويلحقها ، والعقول خارجة عن الحكم بالحدوث لخروجها عنالعالموالتحاقها بالصقعالربوبي.وعندالمصنّف،العالم برمّته،منالعقولوالنفوس والاجسام والاعراض محكوم بالحدوث على وتيرة واحدة. فكلالعالم من غير تفاوت حادث بالحدوث الاسمى. (آملى٢٦٢\_٢٦٤)

# أى مميّا اصطلحت انا عليه ٨/١١٤

وبناءه على ان الوجود الحقيقي المنبسط، بقول مطلق، يعود الى الله، ومن صقعه.

ولايبتي للممكنات آلا شيئية المهيّات. ونيل ذلك منوط بعناية الله تعالى، وبالتذكر التام مع الاستقامة ، وبقواعد شامخة حكميّة وعرفانيّة ، معرفتها بالرياضيات مشفوعة ، مثل مسألة اصالة الوجود، وانَّه حيثيَّة الاباء عن العدم، ومسألة الوجود خير، وان صرف الوجود لاثانى له ، وانَّه اذا جاوز الشيُّ حدَّه، انعكس ضدَّه ، كالقرب والظهورجاوزا فيه تعالى عن حدِّهما ، انعكسا بعداً وخفاء. وهكذا كثرة التجليّات، لاحدُّ لها. فانقلبت وحدة. ﴿ وَمَا امْرُنَا الْا وَاحْدَةً ﴾ . ومثل ارجاع جميع الكمالات الاولى والثانية التي هي من الطوارى والعوارى ، في قوابل جميع الذرارى ، من المواد المتنورة بها ، والمهيّات المستنيرة بنورالوجود الىاللةتعالى، بان توخذ فى مقام تكثرالواحد ، بشرط لا. فترى بذواتها كاخواتها من العناصر العطلاء والمهيّات الظلماء. فله البهاء والآلاء. واليه يرجع عواقب الثناء. فاعرف امتك المستودعة فيهما ودايع الحلى والحلل، من النفوس وكمالاتها ، بل اصلكث الجسمانى الطبيعيوفقره وافلاسه، بمعرفة خالتك الفاقرة الفاقدة لها.بلان شملتك العناية،وصورت ممسوساً بروحالله، لاتنس فقرك وبؤسك، مثل اياز المتشرف بقرب الملك المحمود، لم ينس جلبابه الرث الخلق، وكان ناظراً اليه. وبالجملة ، فانظر الى مظاهرذاتالله وصفاته، نظر مستغرب هایم حاثر . وقل: «رب زدنی فیک تحیرا» ، کمن نشأ فی کهف ، ولم یر هذه الكمالات ، على المواد ولا الاشكال،ولاسمع الاصوات، ولاادرك المدركات الاخرى . وخرج حين كمال عقله، ونظر الى السماء والارض وانوارهما الحسيّة والمعنوية. فانّه يصير مجذوباً، اويكاد ان ينجذب. فاذن تعرف انالكل منه وبه واليه. وسبب عدم الاستغراب والاستحسان النظر التدريجي، سيًّا للاستدامة على النظر الذهولي، والاعراض عن التدبر والتذكر، وعدم التخطى فى مقام توحيد الكثير ومقام تكثير الواحد، حتى يعرفوا ان كلُّ ما هوعلى المهيّات ودايع.

وما الروح والجثمان الا وديعة ولابد يوماً ان يرد الودائع والى هذا الارجاع ، يشبه قول على ، عليه السلام ، « مالا بن آدم والفخر ؟ اوله نطفة قذرة وآخره جيفة قذرة » وغير ذلك من القواعد النيرة. (سبزوارى ٦٦–٦٧)

## ولا اسم ولارسم ولاصفة ١٠/١١٤

الفرق بين [الاسماء والصفات] أن الاسم عبارة عن اعتبارالوجود مع محمول من المحمولات العقلية ، والصفة عبارة عن نفس ذاك المحمول العقلي .

وتوضيح ذلك انه ما منموجود متأصل إلا وهو بحسب هويته الوجودية مصداق محمولات كثيرة، مع قطع النظر عما يعرضه ويلحقه من العوارض اللازمة والمفارقة . . . فالمحمولات الذاتية متكثرة والوجود واحد، وهي طبائع كليّة والوجود هوية شخصية . وحكم كل واحد من تلك المحمولات العقليّة بالنسبة الى الهوية الوجودية حكم المهيّة والذاتيات في كونها متحدة في الوجود موجودة بوجود الذات.

فالذات الموجودة مع كل واحد من تلك المحمولات يقال لها الاسم. ولفظ والعالم، ووالقادر، وغيرهما اسم للاسم. ونفس ذلك المحمول العقلي هوالصفة . فالفرق بين الاسم والصفة كالفرق بين المركب والبسيط. (آملي ٢٦٥–٢٦٦)

## الاسماء والرسوم ١١/١١٤

أى المفاهيم والمهيّات. وهذا الحدوث يتعلّق بالعقول الكلّية ايضاً، لانّها ايضاً مفاهيمها حديثة، وانكان وجودها منصقع الربوبيّة. (سبزوارى ٦٧)

قال فى الحاشية: أى المفاهيم و المهيات. وكأنه يفسر الأسماء بالمفاهيم والرسوم بالمهيات. والمراد بالماهية هى الكلى الطبيعى، أعنى مايقال فى جواب ماهو، وهى المهية بالمعنى الأخصّ، وبالمفاهيم هى العناوين المنطبقة على الاشياء، ولو لم تكن مهية بالمعنى الأخصّ، كفاهيم العلم والقدرة وغيرهما من الصفات. (آملى ٢٦٦)

# كذلك مطموس ١١/١١٤ – ١٢

اذ، كما ان ما ثبت قدمه امتنع عدمه، كذلك ما ثبت حدوثه ثبت زواله، لانه كعكس نقيض للأوّل. (سبزوارى ٦٧)

## كمال الاخلاص نفي الصفات عنه ١٣/١١٤

المراد به الفناء في الأحدية عن الواحدية.

قال المصنف فيما علقه على شرحه للأسماء: « إن مرتبة الواحدية هى الوجود المأخوذ مع الأسماء والصفات، والأحدية هى الوجود الذى لااسم ولارسم له. والأول مقام قاب قوسين، والثانى مقام أو أدنى ».

فعنى «كمال الاخلاص...» هوالترقى عن مرتبة الواحدية التى تكون النفس فيها فى مرتبة الحنى من مراتب لطائفها السبعة، والبلوغ الى مرتبة الأحدية التى تكون النفس فيها فى مرتبة الأخفوية. ويتحد معنى قوله حينئذ مع معنى انطاس كل الأسماء والرسوم والمفاهيم والمهيات عند مصير الكل الى الملك الديان، أى عند البلوغ الى مرتبة الأحديه. (آملى ٢٦٧)

# الكلام الآلهي ١٤/١١٤

« إن هي الا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم . . . ، النجم ٢٣/٥٣

الضمير «هي» وان كانت راجعة الى الأصنام، الا أنه (أى سبزوارى) أوّلها بالمهيات التى هى أسماء لمراتب الوجودات. ويكون قوله تعالى «ما انزلالله بها من سلطان » حينئذ اشارة الى اعتبارية المهية، وأنها ماشمت رائحة الوجود... وأن السلطنة للوجود، وهوالنازل على حسب مراتبه. (آملي ٢٦٧)

## ان هي الا اسماء سميتموها ١٤/١١٤

أى، ان الممكنات اللا المهيّات التي هي اسماء الوجودات التي هي من صقع الحق تعالى! والضمير وان عاد الى مهيّات الاصنام، كاللّلات والعُزّى، الا ان الممكنات مهيّاتها كلّها اصنام للعقول الجزئية والوهميّة، بحسب الباطن، توقع نظرها في التشتت، وتحجب عنها وجه المقصود. (سبزواري ٦٧)

### بينونة صفة ١٦/١١٤

أى بينونة الصفة للموصوف، لأن المراد من الأسماء والصفات، على ماراه المصنف واستشهد به له، هى المفاهيم والماهيات التى تنتزع من مراتب الوجود المنبسط الذى هومن صقع الواجب. (هيدجى ١٥٨)

ان البينونة بين وجوده تعالى وبين وجود خلقه هي بينونة الشدة والضعف كما في

الحقيقة المقولة بالتشكيك لاكالتباين...

وكون كلامه (اى على) شاهداً على الحدوث الاسمى مبنى على... أن بينونته تعالى مع خلقه تكون بالتشكيك، لابالتباين. فالوجود الذى مخلوقه بقول مطلق يعود اليه تعالى ومن صقعه.

والحاصل ان دعوى الحادث الاسمى يرجع الى دعوى أمرين: (١) كون الوجود الامكانى من صقع الربوبي، (٢) ولاشيئية المهيّة فى حدّ نفسها، فلايكون معها محلّ الحكم بحدوثها أو قدمها.

والدعوى الأولى مأخوذة من كلام مولى الموالى: «وحكم التمييز بينونة صفة لاعزلة.» والدعوى الثانية مأخوذة من الكلام الالهى: «ان هى الا اسماء سميتموها ... » . (آملى ٢٦٧ – ٢٦٨)

# اتباین الوصفی ۱۹/۱۱۶ –۱۷

كما ان مراتب الوجود المنبسط وجودات انفسها، ولكنتها متعلقة بالحق ايجاده لها، فالايجاد الحقيقي لاالمصدرى والنسبي عين الوجود المنبسط، والفيض المقدس. وينوره ان كلاً من الوجود والايجاد تسعة عشر بعدد حروف البسملة، أو ان الوجود وجه الحق والممكنات الصرفة مهيات تباينه بينونة الصفة للموصوف، لكن لاكالصفة الحالة التي عروضها في الحنارج، بل الاتصاف فقط. وهذا مقصود من قال: من و تو عارض ذات وجوديم. (سبزوارى ٢٧)

## أى روى ١٧/١١٤

فیکون کمستقر ومستمر ودسر فی فواصل الآی، أو اثر بفتحتین، ای روایة اعتبار الصنعة لزوم مالایلزم. (سبزواری ٦٧)

# وانی وان کنت ابن آدم ۲۱/۱۱۶

القائل هو ابن فارض.

قال الكاشاني في شرحه: ﴿ يعني: و إنى أصل آدم وأبوه من حيث المعني ، و إن كنت

فرعه وابنه من حيث الصورة. وذلك لان حقيقة الرسول ومعناه ، وهو الروح الاضافى الذى نفخ منه نفخة فى آدم ، هى روحه ومعناه فعناه أصل معنى آدم . » (آملى ٢٦٨-٢٦٩) لما سوى ذى الأمر ٣/١١٥-٤

تلميح الى قوله سبحانه: « له الأمر والحلق » [ وألا له الحلق والأمر، تباركالله رب العالمن» . الأعراف ٥٤/٧]. (هيدجي ١٥٨)

# المجموع للمجموع ١١٥/٥

لا كل لكل. فلا ينافى أن لايكون بعضها لبعض، كما لاينافى وجود جميعها لبعض. (هيدجي ١٥٨)

أى كون مجموع الحدوثات لمجموع العالم ، يجتمع من كون مجموعها للبعض ومع كون بعضها للبعض ومع عدم كون شيء منها للبعض.

وغرضه إثبات أن يكون مجموعها للبعض، كما فى عالم الخلق الذى له مجموع الحدوثات من الاسمى والدهرى والطبعى، بل الزمانى، لكن الأخير لمجموعه لا لجميعه. فإن بعضاً من عالم الخلق غير مسبوق بالعدم الزمانى عندهم ، كالزمان نفسه، وكذا إثبات ان يكون بعضها للبعض، كالحدوث الطبعى لعالم الخلق. وأما عدم كون شى منها للبعض، فهو غير مقصود، لأن حدوث العالم بأجمعه هواتفاق المليين. (آملى ٢٦٩)

# مجموع تلك الحدوثات ٦/١١٥

وان كنى واحد منها ، والحدوث الذى عليه اجماع المليّين حدوث ما ، وان كان هو الحدوث الذاتى ، فصح عقيدة من اذعن لواحد منها فى العالم . فكيف بصحّة عقيدة من كان العالم عنده مواد جميع الحدوثات؟ (سبزوارى ٦٧–٦٨)

#### لمجموعه ٦/١١٥

أى لمجموع عالم الخلق. (هيدجي ١٥٨)

بحيث لايلزم الامساك عن الجود عليه تعالى ٧/١١٥

« بل يداه مبسوطتان ، ينفق كيف يشاء » . وفيه اشارة الى انّـه لابدُّ لاهل التحقيق

ان يجمعوا بين الاوضاع، أى الاوضاع البرهانية والدينية. ومعلوم ان اثبات الصانع اس المطالب، وبعده اثبات المعاد، ولزوم المجازات، والطريق اليها عند اهل الظاهر من المتشرعة الحدوث. فالحادث داثر زايل. ومسلك الامكان دقيق بالنسبة اليه على الجمهور، هذا حكمة الحدوث. لكن ينبغى ان لايقف العاقل «على شفاجرف هار». ولاينهار فى نار الاعتقاد بامساك الجود، وانقطاع الفيض الحاكم ببطلانه الوجدان الصحيح، فضلاً عن البرهان. ولا يصير مصداقاً لقول القائل: حفظت شيئاً وغابت عنك اشياء. فالقول بالحدوث الجامع مانبينه من التجدد الذاتى لجميع العالم. ومثله فى الجمع القول بالحدوث الدهرى. (سبزوارى ٦٨)

### سنبرهن ۸/۱۱۵

في المقصد الرابع في الطبيعيات، عند بيان أقسام الحركة. (هيدجي ١٥٨)

## قابلها ٩/١١٥

أى قابل الطبائع التى هى الصور النوعية متحد معها، بناء على ماذهب اليه السيد السند من أن التركيب بين المادة والصورة اتحادى. وسيشير المصنف الى أن المرضى عنده مذهب الحكماء، وهو أن التركيب بينها انضهامى. (هيدجى ١٥٨)

أى هيولى الصورالنوعيّة متحدة معها. واتّحاد الهيولى مع الصور مبتن على كون التركيب بينها اتحادياً لاانضهامياً. (آملي ٢٦٩)

# فالتغيّر ١٠/١١٥

تلميح الى ان القياس المشهور ان العالم متغيّر، وكل متغيّرحادث، هذا معناه. وكذا قول المتكلمين: ان الاجسام لاتنفك عن الحركة والسكون الحادثين. وكلما لاينفك عن الحوادث، حادث. المراد به هذا التجدد الذاتي. (سبزواري ٦٨)

## بل على ذواتها ايضاً ١١/١١٥

فالتغیر والحدوث ذاتی العالم بمعنی انه (أی العالم) عین الحدوث، لا ذات ثبت له الحدوث.

قال المصنف فى شرح الأسماء: « فالعالم حادث بمعنى نفس الحدوث، كالأبيض الحقيقى والمضاف الحقيقى ، لاذات له الحدوث . نعم ، لوكان السيلان فى أعراض العالم ، لا فى جواهره ، لأمكن ان يقال: العالم حادث بمعنى ذوحدوث. وليس فليس» . (آملى ٢٦٩)

# فيما يلى ذلك الحد ١٥/١١٥

أى فيما يقرب منه من الجانبين ، قبله وبعده . (هيدجي ١٥٨)

# وكذا في الكل المجموعي ١٦/١١٥

والحاصل ان العالم الطبيعي من الفلك الاطلس، ومافيه الىالمركز، وما تعلق بهمن النفوس بما هي نفوس ، حادث . اذ العالم عوالم ، والحادث حوادث ، كل منهما مجموع خاص. فللعالم اول ، بل اوائل ، وله مسبوقية بالعدم ، بل مسبوقيات بالاعدام. وسيجي ان الفيض منه دائم ومتصل ، والمستفيض دائر وزائل. (سبزواري ٦٨)

## الممتدات القارة والغيرالقارة ١٧/١١٥

الممتدات القارّة كالاجسام، والغيرالقارّة كالزمان. فإن كل جزء من الجسم موافق مع معية أجزائه في كونه جسماً. وكل جزء منه، على نحوالعام الاستغراق، موافق لكله في الجسمية، ولو انتهت تجزيته الى ما انتهت.

وكذا الزمان، فإنه أيضاً، عند التجزية ، يتجزى الى أجزاء تكون كل واحد منها من الزمان. ولاينتهى فى التجزية الى الآن. والا يلزم تتألى الآنات ، وهو محال لاستلزامه الجزء الذى لايتجزى. (آملى ٢٧١)

## وكذا في الكلى الطبيعي ١٨/١١٥

وما قال كثير من الفلاسفة: ان النوع قديم ومحفوظ بتعاقب الاشخاص، ففيه ان النوع ليس بموجود على حده. والموجبة لابد من وجود موضوعها. بل ليس له حدوث على حده ايضاً لذلك. نعم، وجه الله قديم ومحفوظ، فما من صقع الله قديم، والحالق وما من ناحيته حادثة. (سبزوارى ٦٨-٦٩)

# ويمكن ان يقرأ كل واحد منهما ١٩/١١٥

اذا قرأنا كل واحد من الجزئية والكلية جزئية وكلية مع التاء ، يكونان بالنصب، حالان لما سوى . واذا قرأناهما مضافاً الى الضمير ، يكونان بالرفع ، بدلان مما سوى . والمآل واحد.

وحاصله ان جميع ما فى عالم الخلق، من كليه وجزئيه، ومن كلهوجزئه، من بسائطه ومركباته، أفلاكه وفلكياته، عناصره وعنصرياته، صوره ومواده، نفوسه وطبايعه، على سبيل العام الاستغراق ، مسبوق بالعدم الزمانى، ليس شى منه مستمر الوجود ولا ثابت الهوية. (آملى ٢٧١)

### بالمثل النورية ٢٣/١١٥

وهى انوارالله ، نورالانوار . فالثبات اللّذى ترى فى العالم السّيال بمعيّة نورالحق المتعال. «وهو معكم اينما كنتم» . (سبزوارى ٦٩)

المراد بها المثل الأفلاطونية التي هي العقول المتكافئة العرضية وأرباب الانواع، وهي الوجه الباقى من كل نوع طبيعى. والفرد النورى من كل طبيعة سيّالة ، نسبته الى الأفراد الناسوتية نسبة الروح الى الجسد. (آملى ٢٧١)

# **گروح وهذا کجسده ۲/۱۱**۳ ۳

او كمشعلة مصباح، ثابت فى محفل، يحاذيه مرائى، يخرجها يد الغيب من بيت مظلم متواليا. فتم بقبالة وجهه، ويدخلها بيتا مظلم آخر. وانتها قلنا «مظلم»، لماورد ان الله خلق الحلق فى ظلمة، ثم رئس عليهم من نوره، اوكشمس وقع عكسه على ماء جار يستضى جميع اجزائه بعكس الشمس بالتناوب والتعاقب. بيت:

قرنها برقرنها رفت ای همام وین معانی برقرار و بردوام شد مبدل آب این جو چندبار عکس ماه و عکس اختر برقرار (سبزواری ۹۹)

## مرجح الحدوث ٢/١١٧

لوكان العالم حادثا ، بمعنى كونه مسبوق الوجود بالعدم الزمانى الموهومى ، والواقع في عرض العالم ، بحيت مضى على وجود الف سنة ، او الف الف سنة ، وعلته از لية تامة غنية ، لزم التخلف . فربط هذا الحادث بالقديم ، تعالى شانه ، فيه اشكال ، يسمى الداء العيا . فيطالب المخصص للحدوث . فالكعبى جعله نفس الوقت . يعنى كما ان ذاتى يوم الاثنين وقوعه في مرتبة خاصة ، ولايقع فى يوم الاحد ، كذلك ذاتى اصل الوقت ، وقوعه في الايزال . ولا يمكن تقدمه حتى يتقدم وجود العالم . فحدث العالم في لايزال . والمخصص هو الوقت . وفيه انه ، لم تخلف الوقت ؟ ولم لم يخلق بحيث لاحد ولا عد لمضيه كسبق الواجب تعالى ؟ ولا نقوله ؛ لم يقدم ؟ بل نقول ، لم قطع ولم لم يتصل به وقت فيكون قبله ؟ مع ان قوله ولا وقت قبله » وهم لان العدم الذى فى عرضه قبله بالزمان ، فلزم من رفعه وضعه . بل والعوقت قبله » وهم لان العدم مقابلا ، فاما لا يجتمع مع وجود الوقت ، والموقوت بالذات ، فهو الزمان ، فار ما الذاكان العدم مقابلا ، فاما لا يجتمع مع وجود الوقت ، والموقوت بالذات ، فهو الزمان ، فالفرض ، فيستلزم الزمان . (سبزوارى ٢٩)

## اذ لاوقت قبله ۱۲/۱۷

يعنى اختصاص حدوث الأجسام بوقت الحدوث دون ماعداه من الأوقات، إنما هو لأجل أن لاوقت قبل ذلك الوقت. فلايلزم الترجيح من غير مرجتح. فإن الأوقات التي يطلب فيها الترجيح هناك معدومة ، اذ الزمان هناك موهوم، ولا وجود له إلا مع أول وجود العالم ، ولا تمايز بين أجزائه الوهمية إلا بمجرد التوهم. فطلب الترجيح في تلك الأجزاء لوقوع الأثر من الأحكام الوهمية في الامور الفرضية الصرفة ، وانها غير مقبولة أصلاً. (هيدجي ١٦٠)

الكعبى ٣/١١٧

هو ابوالقاسم البلخي المعروف بالكعبي. (هيدجي ١٦٠)

الأشعرى ١١٧/٨

وتابعيه جوّزوا ترجيح الفاعل لأحد مقدوريه بلامرجّح يدعوه اليه . ولذلك

أمكنهم القول بأن أفعال الله غير معلّلة بالأغراض مع كونه فاعلاً بالقصد والاختيار. (هيدجي ١٦٠)

### لاعلية ومعلولية عنده ٩/١١٧

الظاهر ان الأشعرى ينكر العليّة والمعلوليّة بين الاشياء بعضها بالنسبة الى بعض، لا بين الاشياء وبين الحق تعالى . بل هو يقول بانحصار العليّة بينه تعالى وبين العالم؛ وإنما ترتبت المعاليل على علنها بمحض جرى العادة .

فعند إضاثة السراج ، مثلاً ، هو تعالى يخلق الضوء من غير مدخلية السراج فيه أصلاً ، بل له ان يخلقه بلاسراج . وانما جرى عادته سبحانه وتعالى بخلقه عند إضائته .وأبى الله الله أن يجرى الامور بأسبابها . (آملى ٢٧٤)

## اذقد عرفت ان الحدوث ١١/١١٧

لما كان التاسيس خيراً من التاكيد ، كان الحدوث هوالدهرى ، المتجددوالحدوث التجددى للطبايع . وذاتيته ظاهر . وذاتية الدهرى ، معناها ان ذاتى العالم الطبيعى وقوعه في صف النعال العوالم الطولية ، وكونه بعدالاعدام الواقعية . (سبزوارى ٢٩–٧٠) الحدوث والتجدد ١١/١١٧

يمكن أن يكون عطف التجدد على الحدوث عطفاً تفسيرياً ويكون المراد بكليها الحدوث الطبيعي. ويمكن ان يكون المراد بالحدوث الحدوث الدهرى وبالتجدد الحدوث الطبيعي. (آملي ٢٧٥)

### مقابلاه ۲/۱۱۸

يعنى التأخر والمعية.(هيدجي١٦٠)

# وهذا من أقسام السبق هوالسبق الانفكاكي ١١٨/٥

أى العرضى الزمانى . والقرينة ان المطلق ينصرف الى الفرد الكامل منه . وحق الانفكاكى ما فى الزمانيات والمكانيات . ولهذا كان المكان والزمان حجابين عظيمين عن جميع الصور ، ولا يطويان الابيد التجرد، وفسحة قدم الكلية . واماً الانفكاك الطولى فى

السبق الدهرى، فهو، وانكان واقعياً، فلايخلو عن اجتماع من حيث ان التالى واجد للمتلو بنحو الضعف، والمتلو جامع للتالى بنحو اعلى . (سبزوارى ٧٠)

السبق الانفكاكي هو الأعم من السبق الزماني والسبق الدهري. ولكن الفرد الكامل منه هو للزماني، لكون المتقدم والمتأخر في السبق الزماني عرضيين، كل واحد منها يكون مغايراً للآخر على نحو «اين هومن صاحبه» ، بخلافها في السبق الدهري، فانها فيه طوليين؛ فالمتقدم واجد للمتأخر بالنحو الأعلى والمتأخر واجد للمتقدم بالنحو الأضعف . (آملي ٢٧٥–٢٧٦)

### سواء كان السابق واللاحق ٦/١١٨

السبق الزمانى هو تقدم السابق غير المجامع للمسبوق ، سواء كان عدم اجتماعه معه ذاتياً ، كسبق أجزاء الزمان بعضها على بعض ، كتقدم الأمس على اليوم واليوم على الغد ؛ او عرضياً مستنداً الى أمر آخر غير الذات ، كتقدم الحادث الامسى على الحادث اليومى ، ويجب عوده بالآخرة الى الزمان لوجوب انتهاء كل ما بالعرض الى مابالذات . (آملي ٢٧٦) أى بالترتيب ٨/١١٨

سواء كان بالترتيب الحسى ــ ويقـال له التقدم بالمكـان ــ او بالترتيب العقلى. (آملي ۲۷۲)

السبق بالعلية ١١/١١٨

وهوالتقدم في المرتبة العقلية . (هيدجي ١٦٠)

وهوتقدم علل القوام على المعلول ١٤/١١٨ ــ٥١

فلوجاز تقرر المهيّات منفكّة عن كافّة الوجودات ، كما زعمته المعتزلة ، لكانت مهية الجنس ومهية الفصل متقدمتين على مهية النوع بالتجوهر ، وكذا المهية على لازمها . ولا وجود فرضا ، حتى يكون ملاك التقدم والتاخر . (سبزوارى ٧٠)

والمهيّة على لازمها ١٦/١١٨

هذا ومابعده عطف على علل القوام. (سبزوارى٧٠)

هذا مع قوله: «والمهية على الوجود » عطفان على قوله: « تقدم علل القوام ». فتكون الثلاثة أمثلة ثلاثة للسبق بالمهية. ولا يصح عطفها على قوله: «كتقدم الجنس والفصل على النوع » لكى يصير من أمثلة تقدم علل القوام على المعلول. وذلك لوضوح أن المهية ليست من علل قوام لازمها ولامن علل قوام الوجود. (آملي ۲۷۷)

السبق بالذات ١٧/١١٨

وهو تقدم المحتاج اليه على المحتاج. (هيدجي١٦٠)

بل هوالقدرالمشترك ١٨/١١٨

وهو تقدم المحتاج اليه على المحتاج ، اذ المتقدم فى الأقسام الثلاثة يكون محتاجاً اليه. · (آملي ۲۷۷)

في المشهور ١٩/١١٨

المقابل للمتكلمين الذين جعلوا تقدم بعض أجزاء الزمان على بعض قسما على حدة من أقسام السبق، سمّوه بالسبق بالذات، وقالوا بأنه ليس سبقاً بالزمان والا لزم ان يكون للزمان زمان. (وأجاب الحكماء عن دليلهم بأنه يلزم ذلك لوكان هذا السبق بزمان زائد على السابق والمسبوق، وهوليس بلازم لجواز ان يكون السابق والمسبوق بهذا السبق نفس الزمان ويكون عروض السابقية والمسبوقية لها لذاتيها).

وأما الحكماء، فجعلوا سبق أجزاء الزمان بعضها على بعض من السبق بالزمان، ولم يجعلوا السبق باللهات قسما على حدة ، بل هو عندهم القدر المشترك بين السبق بالطبع وبالعلية وبالمهية. (آملي ٢٧٦—٢٧٨)

سبق بالحقيقة ١/١١٩

الحقيقة هنا مايقابل الحجاز. (سبزواري٧٠)

بحال المتعلق ١١٩/٥

بخلاف مثل حركة المفتاح المتاخّره عن حركة اليد. فالسبق هنا قسم، وسبق حركة السفينة على حركة جالسها قسم آخر. (سبزوارى٧٠)

# سمتی دهریاً ۱۱۹/۸

وهو التقدم في متن الواقع. (هيدجي ١٦٠)

## اذ في الكل غير الزماني ٩/١١٩

جملة أقسام السبق باعتباراجتماع المتقدم والمتأخرأربعة :

(۱) مااعتبر فيه اجتماع المتقدم والمتأخر. وذلك كالسبق بالعلية وبالشرف وبالرتبة. (۲) ما لم يكن فيه إباء عن اجتماعها ، وإن لم يجتمعا . وذلك كما في السبق بالطبع كسبق العلة الناقصة . (۳) ما اعتبر عدم اجتماعها في الزمان . وهوالسبق بالزمان . (٤) ما اعتبر فيه عدم اجتماعها ، لكن لا في الزمان ، بل يعتبر انفكاكها طولياً . وهوالسبق الدهري والسبق السرمدي . (آملي ۲۷۸–۲۷۹)

## أوغيرآبيين ١٠/١١٩

كما تقدّم في العلة الناقصة. (سبزواري ٧٠)

### قدح المحقق اللاهيجي ١١/١١٩

إشاره الى قوله فى الشوارق. « يمكن أن يقال ان ليس ذلك سوى التقدم بالعلية...».
وفيه أن يقال إن التقدم العلتى هو باعتبار العقل حيث يقال: وُجدت العلّة ووجد المعلول، كما فى سبق حركة اليد على حركة المفتاح. والسبق والانفكاك هنا واقعيان.

وايضاً، لو لم يكن بينالعوالم المرتبة فىالنزول والصعود علية، كما يقول بهالأشعرى كان التقدم والتأخر الدهريين بحالها لكونها وجودات واقعة متحققة فى متن الواقع . (هيدجي ١٦٠–١٦١)

صاحب الشوارق فهم من كلام السيد [الداماد] أنّه يريد انكار التقدم بالعليّة في تقدمه تعالى على العالم من جهة ان ظرف التقدم بالعلية إنما هوالعقل، وأنه يتمشى في متقدم يمكن ان يكون له المرتبة العقلية، أي يمكن ان يتحقق في العقل، كالعلّة الممكنة بالقياس الى المعلول الممكن؛ والواجب تعالى شأنه حيث انه ليس له المرتبة العقلية ولا يمكن ان يدرك بالكنه، فلا يكون له تقدم بالعلية.

فأورد عليه بما حاصله أنه ليس معنى كون التقدم بالعلية فى المرتبة العقلية أن المتقدم والمتأخر فى التقدم بالعلية يجب ان يكونا فى العقل؛ بل معناه كون الحكم بهذا التقدم إنما هو للعقل بخلاف ساير التقدمات، سواء كان المتقدم والمتأخر بما هما متقدم ومتأخر من شانها الوجود فى العقل — كما فى العلة والمعلول الممكنين، كحركتى اليد والمفتاح — أو لا، كما فى الواجب بالقياس الى العقل الاول مثلاً. فالحاكم بالتقدم فى المثالين إنما هو العقل بحسب الحارج على الحارج، لابحسب الخارج على حركة اليد متقدمة بحسب الخارج على حركة المفتاح، لابحسب الذهن، وكذا فى الواجب بالقياس الى العقل الاول.

ولايخني ان ما اورده على المحقق الداماد غير وارد عليه. (آملي ٢٧٩ـــ٢٨)

مقدوح ١٢/١١٩

وسنوضحه عند نقل عبارةالسّيد ، ان شاءالله تعالى . (مبزواری ۷۰)

الرجوع الى ماذكرته في بيان الحدوث الدهرى ١٢/١١٩

حاصل ما أفاده المصنف فى الفرق بين السبق العيلى والسبق الدهرى... هواعتبار اجتماع المتقدم والمتأخر فى الوجود فى السبق العلى واعتبار انفكاكها بالانفكاك الطولى، لاالعرضى ، فى السبق الدهرى أو السرمدى. وحيث ان الحق تعالى سرمدى متقدم على مخلوقاته بالتقدم السرمدى المعتبر فيه الانفكاك الطولى، فلايكون متقدماً على معلولاته وعلوقاته بالتقدم العلى المعتبر فيه عدم الانفكاك بين المتقدم والمتأخر مطلقاً ، سواء كان بالانفكاك الطولى أو العرضى ... فلاجرم لايكون تقدمه تعالى على العالم بالعلية لفقد ملاك التقدم بالعلية فى تقدمه تعالى عليه. (آملى ٢٧٩)

### بنحو الامتداد السيلاني ٢/١٢٠

هذا كالفرد الخنى ، وهو التقدم والتأخر فى نفس اجزاء الزمان. فاذا لم يكن فيه اجتماع مع الوحدة الاتصالية ، فنى الزمان، المذين فيها التقدم والتأخر، باعتبار الزمان، لم يكن اجتماع بالطريق الاولى، لانفصالها ، كتقدم الطوفان علينا. (سبزوارى ٧٠)

قد عرفت أن السبق الزماني كان عند الحكماء أعم من سبق أجزاء الزمان بعضها

على بعض، كسبق الأمس على اليوم، وسبق الزمانيات بعضها على بعض ؛ وأن السبق فى الأول كان ذاتياً وفى الثانى عرضياً بتوسط الزمان.

فقوله: « بنحو الإمتداد السيلاني الشارة الى القسم الأول .

وإنما أشار اليه ــ قال فى الحاشية ــ لأنه كالفرد الخنى، لانه مع كونه متصلاً واحداً والوحدة الاتصالية تساوق الوحدة الشخصية ، فهو شخص واحد ؛ ومع تشخصه ووحدته لا يجتمع اجزائه فى الوجود لما فيه من التجدد والسيلان. فنى زمانيَّيْن الذين لاوحدة لها ، كوادث قرننا مع حوادث القرن المتقدم ، يكون الانفكاك أظهر. (آملى ٢٨٠–٢٨١) بوتبة طبعاً ٢٨٠–٣/١٧)

أى ما يكون ترتبه بالطبع ، وان لم يكن سبقه طبعياً ، لانه فى مقام بيان السبق الرتبى لاالطبعى. (آملى ٢٨١)

# كالجسم والحيوان ٤/١٢٠

فبين الجسم والحيوان ترتب طبعى . ويكون الجسم متقدماً على الحيوان بالرتبة اذا جعلنا المبدء المحدود هو جنس الأجناس؛ والحيوان متقدماً على الجسم اذا أخذنا الشخص هوالمبدء المحدود. (آملي ٢٨١)

## من ایّة مقولة ١٢٠/٥

كما فى السكم المطلق ، ثم المتصل المقدارى ، ثم الفار ، ثم الممتد فى الجهتين فقط، ثم المستوى فى هذا السطح . وكما فى الكيف المطلق والمحسوس والمبصر واللون والمفرق لنور البصر والناصع فى هذا البياض. وقس عليه سائر المقولات. (سبزوارى ٧٠–٧١) والسبق بالطبع وبالتجوهر 7/۱۲۰

إن الواحد متقدم على الاثنين بتقدمين: (١) بالطبع، اذا لوحظ وجودهما، و (٢) بالطبع، اذا لوحظ نفس مفهومها ومهيتها. (آملي ٢٨٢)

## ویکون منه شی ۲/۱۲۱

مثل الوجوب. فلم يجب المعلول الا وقد وجبت علته. لكن " قد وجبت علته في مرتبة

لم يجب بعد معلولها . والنسبة الى الصدر لم تحصل لمن تاخر ، الا وقد حصلت لمن تقدم عليه. وهو من يلى الصدر ، لكن حصلت تلك النسبة للمتقدم ، بنحو اولوية وقرب لم تحصل للمتأخر. وقس عليه . (سبزوارى ٧١)

### هوالانتساب ٤/١٢١

هذا الانتساب حاصل للمتقدم بنحو أولى لانّه انتساب الجزء المعد لما يليه . (هيدجي ١٦١)

## سواء كان في نفس الزمان ١٢١/٥

كما اذا جُعلالزمان مبدء أمحدوداً، كالآن الحاضر، مثلاً، ينسب اليه الزمان الماضى أو المستقبل. ولكن يختلف الحكم بالنسبة الى الماضى والمستقبل. فإن الأقرب الى الآن الحاضر فيه في الماضى متأخر والأبعد عنه متقدم، وفى المستقبل بالعكس، فالأقرب الى الآن الحاضر فيه متقدم والأبعد عنه متأخر. (آملى ٢٨١)

# كالشخص أو الجنس العالى ٧/١٢١

كالشخص، أى عند الترتيب فى الصعود، أو الجنس العالى ، أى عند الترتيب فى النزول. (آملى ٢٨١)

## الملاك هوالفضل ١٢١/٧ ـ ٨

ويكون للمتقدم بعد اشتراكه مع المتأخر فىالفضل شى من الفضل ليس للمتأخر، وليس للمتأخر منه شي الا وهو ثابت للمتقدم. (آملي ٢٨١)

# في السبق الطبعي الملاك هو الوجود ١٢١/٨

قيل: للعلّة الناقصة أيضاً تقدم بالوجوب حيث إن وجودها المتقدم على وجود المعلول متفرع على وجوبها اذ الشيئ ما لم يجب بعلته لم يوجد.

وأجيب بأنه لادخل لوجوب العلة الناقصة فى وجوب المعلول ، لأن وجوبه يستفاد من العلة التامة . فوجوبها إنما هولتوجد . ولوجودها الدخل فى وجوب المعلول حيث إنه بعد تحقق ساير ما له الدخل فى وجوبه يجب المعلول بعلته التامة ، فيوجد. (آملى ٢٨٢)

### وهوالسبق بالتجوهر ٩/١٢١

الملاك فى السبق بالتجوهر هو تقرر الشى وقوامه. فالتقرر والقوام يكون للمتقدم وليس للمتأخر، ولا يكون للمتأخر الا وهو للمتقدم .

قال المصنف فى حاشيته على الكتاب: فلو جاز تقرر المهيّات منفكّة عن كافة الوجودات، لكانت مهية الجنس ومهية الفصل متقدمين على مهية النوع بالتجوهر، وكذا المهية على لازمها، ولاوجود فرضاً حتى يكون ملاك التقدم والتأخر. (آملى ٢٨٢)

الكون بمتن الواقع ١٢/١٢١-١٣

المشترك بين السابق والمسبوق من الملكوت والناسوت. (هيدجي١٦١)

وفي وعاء الدهر ١٣/١٢١

أى الكون فيه ملاك المبدعات فى تقدم بعضها على بعض. (هيدجي١٦١)

في القبسات ١٦/١٢١

حاصله أن الواجب ليس له مرتبة عقليّة لامتنـاع حصوله فى شى من المدارك . والتقدم بالعلية انما هو بحسب المرتبة العقلية.

قال المحقق اللاهيجي: ليس معنى كون التقدم بالعلية فى المرتبة العقلية أن المتقدم والمتأخر ليس الا فى العقل. بل معناه كون الحكم بهذا التقدم إنما هو للعقل فقط، بخلاف ساير التقدمات ، حسب ما بينه فى أواخر المسألة السادسة والعشرين من الشوارق. (هيدجي ١٦٢)

# تبين أن الوجود الأصيل ١٦/١٢١

وقد سبق من المصنف أيضاً أن الحق ماهيته انيته. (هيدجي ١٦٢)

### فالمرتبة العقلية ١٧/١٢١

التى يكون التقدم فيها لماهية العلة على ماهيّة المعلول بحكم العقل، ومرتبة الوجود العينى التى يكون التقدم فيها لوجود العلّة لوجود المعلول فى الحارج، هناك،أى فى البارى عزّ اسمه ، واحد. (هيدجى ١٦٢)

بمعنى ان لامرتبة عقلية لجنابه جل وعلا، لامتناع حصوله فى شى من المدارك، لانه تعالى بكل شى عيط والمحيط لايصير محاطاً، والحصول فى المدارك باحاطة المدرك على المدرك. (آملي ٢٨٢)

هي بعينها المرتبة العقلية ١٨/١٢١-١٩

لعدم المرتبة العقلية له تعالى. (آملي ٢٨٣) `

مرتبة ذات الانسان وماهية العقل ٢٠/١٢١

أى مرتبتها العقلية. (هيدجي ١٦٢)

فاذن تأخر العالم ٢١/١٢١

يريدان هذا التقدم لايرجع الى ما بالعلية ، بل يرجع ما بالعلية في الحق الى التقدم السرمدي، اذ لامهيّة له، سوى الوجود الحقيقي الذي هوحاق الواقع. والتقدم بالعلية يكفي فيه حكم العقل، بان المرتبة العقلية لمهية العلة ، متقدمة على المرتبة العقلية لمهيّة المعلول ، وان كان وجودهما معاً، كحركة اليد وحركة المفتاح. فليس معنى التقدم فيه اللا تخلل الفاء بحكم العقل في المهيتين. واما بحسب الوجود، فالاجتماع واجب، كما في اكثر التقدمات الاخرى ، على ماصرحوا به.ومن افراط لزوم الاجتماع هنا، قال بعضهم بنني تقدم العلة التامة على المعلول. فني تقدم العقل الكلي على النفس الكليّة، تقدم مهيّته على مهيّتها ، بحسب المرتبة العقليّة بالعلَّية. ومجرد ذلك لايابي عن الاجتماع في الوجود، بحسب نشاة واحدة . لكن تقدمه وتاخرها الدهريين، يقتضيان الانفكاك. فان نشاته فىالدهرالايمنالاعلى، ونشاتها فىالدهر الايمن الاسفل . وكانها تاخرت عنه بالف سنة ، كماورد انه وخلق الارواح قبل الاجساد بالني عام». واما الحق تعالى، منحيث تقدمه السرمدى، فالعالم متأخرعنه ، تأخرا انفكاكيا لايقاس، اذ لاحد له . « ومن حدّه فقد عدّه » . وقد مضى الايام الستة فى البين ، « وان يوما عند ربك كالف سنة مما تعدّون، بل قال تعالى: « تعرج الملاثكة والروح اليه في يوم كان مقداره خسين الف سنة » . وما قال ، قدّس سرّه ، ان وجوده بمنزلة ذات الانسان ومهية العقل، معناه انه كذلك في التقدم على جميع الاعتبارات. فوجوده الواقع في حاق

الاعيان، متقدم على وجود العالم المتأخر، تأخرا انفكاكيا دهريّا عنه ، لا كما فى المواضع الاخرى ، من التقدم بالعلّية ، لان المتقدم والمتأخر مجتمعان ، بحسب الوجود ، لابحسب المرتبة العقلية. (سبزوارى ٧١–٧٢)

يعنى تأخرالعالم عنه تعالى تأخر انفكاكى ، لا يجتمع فيه المتقدم والمتأخر. فيكون تأخراً سرمديا ، ولا يمكن ان يكون تاخراً بالعلية لاعتبار اجتماع المتقدم والمتأخر فى السبق بالعلية . وحيث لا يمكن اجتماع الحق مع العالم فى الوجود بل التفكيك بينها ثابت طولاً ، فلاجرم لا يكون تقدمه على العالم بالعلية . (آملي ٢٨٣)

# ما هنا لک بالشمس ٣/١٢٢

أى لايقاس ما فى العالم الربوبى والعالم بالشمس وشعاعها... وحاصله ان للشمس وشعاعها معية بحسب الخارج وتقدم وتأخر بحسب حكم العقل عليها بتقدم الشمس وتأخر الشعاع. لكن الحق تعالى والعالم ليسا كذلك، لامن جهة انتفاء حكم العقل عليه تعالى بالتقدم وعلى العالم بالتأخر كذلك بالتقدم والتأخر الانفكاكى ؟ – بل من جهة انتفاء المعية بينها خارجاً المعتبرة فى التقدم بالعلية.

(آملی ۲۸۳–۲۸۶)

### **کما تمور به ۲/۱۲۲**هـ٥

يقال، مارالدم موراً، أي جرى .

ويقال: فارفورآ،جاش. (هيدجي ١٦٢)

#### القوة ٢/١٢٤.

لفظ «القوة » يقال بالإشتراك على معان ستة:

- (١) الشدة يقابلها الضعف.
  - (٢) القدرة يقابلها العجز.
- (٣) اللاانفعال يقابله الانفعال.
- (٤) مبدء التأثير يقابله لامبدء التأثير.

(٥) الامكان يقابله الفعل.

(٦) الخط الذي منشأنه أن يكون ضلعاً لمربّع عند المهندسين. (هيدجي١٦٢)

## على صنوف قوة ٢/١٢٤

الصنف محمول على معناه اللغوى والعرفى، وهو ما يرادف القسم ، لا حقيقته الاصطلاحية، لان بعض الاقسام فيها التباين وغاية الخلاف ، مثل القوة التى تقابل الفعل، فانها عدم ، اللا انها عدم شانى، وتهيؤ ، والقوة الفاعلة ، والقوة المنفعلة ، بينها تباين . ثم اين القوة الفاعلة الواجبة بالذات ، والقوة الفاعلة العرضية المتقومة بالحل المستغنى ، كالحرارة والبرودة، وبين القوة الموثرة والمبدء للتغير ، وبين القوة المسماة بالقدرة ، عموم وخصوص . (سبز وارى ٧٢)

# فوق مالايتناهي قوة ٤/١٢٤

أي شدة ً.

فالموجودات بهذا النظر أقسام ثلاثة: (١) المتناهى شدة ، و (٢) مالايتناهى شدة ، و (٣) فوق مالايتناهى شدة: والواجب تعالى هوالأخير. (آملي ٢٨٥)

### وبهذا المعنى ١٢٤/٥

أى بمعنى الشدة في مقابل الضعف. (هيدجي ١٦٣)

الكيفيات الاستعدادية ١٢٤/٥

التي من جنس الاستعداد. (هيدجي ١٦٣)

### القوة واللاقوة ١٧٤/٥

القوة بهذا المعنى: التى من الكيفيات الاستعدادية بمعنى اللاانفعال. وهى استعداد شديد نحو اللاانفعال،أى التهيؤ للمقاومة وبطوء الانفعال، كالصلابة الموجبة لبطوءالانفعال عما يرد على الصلب . . . والمصحاحية الموجبة لدفع مايرد عليه من المرض . واللاقوة بمعنى الانفعال، وهى استعداد شديد نحو الانفعال،أى التهيؤ لقبول أثرها بسهولة أو سرعة. وهو وهن طبيعى كاللين الذى فى الماء مثلاً، وكالمراضية بالنسبة الى البدن. (آملي ٢٨٥)

### مبدء التغير في شئ آخر ٦/١٢٤

أى من شي في شي آخر،أو فيه من شي آخر.وهي قد تكون صورة، وقد تكون كيفية معدة موضوعها نحو الفعل أو الإنفعال.فإن الكيفيات ليست فاعلة للفعل ولامنفعلة ، بل الفاعل موضوعاتها، وكذا المنفعل . فالمحرق هو النار، لا الحرارة، والمحترق هو القطن، لاالقوة القائمة به. وكون أصل الكيفية فاعلا قول. (هيدجي ١٦٣)

# شئ آخرمن حيث هو آخر ٢/١٧٤

قيد الحيثية – أعنى «من حيث هو آخر» إنما هو لادخال ما اذا كان الشيُّ الواحد فاعلاً ومنفعلاً ، كما اذا كان معالجاً ومستعلجاً . فإنه لولا قيد الحيثية ، لكان ذلك ممتنعاً لاستحالة ان يكون الواحد فاعلاً وقابلاً من جهة واحدة ، لان جهة الفعل جهة الكمال والوجدان ، وجهة الانفعال جهة النقص والفقدان . ومن المعلوم بديهة استحالة أن يكون الشيُّ من جهة واحدة كاملاً وناقصاً واجداً وفاقداً . (آملي ٢٨٥)

### وقوة اما بدت ۸/۱۲٤

نريد انه تطلق القوّة» مع قيد المنفعلة، وكذا القوة الانفعاليّة على نفس القابل، كما اطلقت القوة » فى الاول ، على تهيؤ القابل، فتطلق على الهيولى الاولى ، وعلى الهيولى المجسّمة، وعلى كل مادّة. (سبزوارى ٧٢)

أى ما هى بمعنى مبدء التغير. والمناسب أن يقول : وهذه إما بدت . . . (هيدجى ١٦٤–١٦٤)

# حيث تقبل أمراً واحداً ٨/١٢٤ –٩

إنما انحصر قبول المادة الفلكيّة بالحركة الوضعية لامتناع الحركة الأينية والكمّية والكميّة والكيفية عليها. أما الحركة الأينية، فلانها حركة من جهة الى جهة أخرى، ولاجهة للجسم الفلكى حتى يتحرك اليها، لأنه محدد للجهة.

وأما الحركة الكمية، فلاستلز امها التخلخل والتكاثف، وهما محالان على الأفلاك. وأما الحركة الكيفية، فلان الأفلاك لا لون لها حتى يتبدل عليها الألوان، ولاحرارة

ولابرودة ولارطوبة ولايبوسة. (آملي ٢٨٦)

كقوة الهيولي الاولىٰ ١٠/١٢٤

الاضافة بيانية. (سبزواري ٧٢)

أى قوة هى عين الهيولى، على أن تكون إضافة القوة الى الهيولى بيانية. فالهيولى هى عين قبول كل صورة. (آملى ٢٨٦)

## واما فاعلة لشئ واحد ١٠/١٢٤

ضابط القول فى القوّتين المنفعلة والفاعلة أن الشى كلما كان أشد تحصّلاً ، كان أكثر فعلاً وأقل انفعالاً . فالواجب تعالى، أكثر فعلاً وأقل انفعالاً . فالواجب تعالى، لما كان فى شدة التحصل كان فاعلاً للكل ، والهيولى، لما تكون فى غاية الابهام ومفرطاً فى اللاتحصّل ، تكون قوة كل شئ . (آملى ٢٨٦–٢٨٧)

# كالقوة الفاعلة في الفلك ١١-١٠/١٢٤

ناظرة الى شئ واحد. ففعلها مع كونه غير متناه متصل واحد، وشانها على وتيرة واحدة. فنها مايحرك الى الشرق، لايغادر شغله، واحدة. فنها مايحرك الى الشرق، لايغادر شغله، ومايحرك سريعاً لايصير بطيئا، ومايحرك بطيئا لايسير سريعاً. وقس عليه. «ولن تجد لسنة الله تبديلا»، فهى كملائكة «منهم ركع لايسجدون، ومنهم سجد لاينتهضون». (سبزوارى ٧٧) قدرة الحيوان ١٨/١٧٤

1/// 114 0/20103

وهي من الكيفيات النفسانية. (هيدجي ١٦٤)

## ان يعدم مبدء الواحد ٢/١٢٥

القوة التى يصدر عنها فعل واحد من غير أن يكون لها به شعور على قسمين: (١) الاول ان تكون صورة مقوّمة لمحلّمها الذى هي فيه. وهي ايضاً على قسمين:

(الف) إنكانت فىالأجسامالبسيطة تسمى بالطبيعة، مثلالصورة النارية والماثية.

(ب) وإن كانت فى الأجسام المركبة تسمى بالصورةالنوعية، مثل الطبيعة المبردة فى الأفيون .

و (۲) القسم الثانى ان تكون عرضاً بالمحل ّ النّذى هو فيه، وذلك مثل حرارة النار وبرودة الماء. (آملي ۲۸۷)

#### طبيعة ٣/١٢٥

فيه شك من حيث إن الطبيعة والصورة النوعية ليس فعلها منحصراً بواحد. فإن النارمثلاً يصدر عنها إحراق واضائة وحركة وشكل، كلها مستندة الى الطبيعة. والمصنف وغيره جعلوهما من أقسام ما له فعل واحد .

ودفعه ان هيهنا أعراض لايمكن لجسم أن ينفكت عنها فى وجوده ، كالأين والوضع والشكل والكم والكيف وغيرذلك. وطبيعة الجسم لامحالة تقتضى من كل جنس منها واحداً على نهج واحد. ولا يختلف اقتضائها بالأوقات والأحوال إلا لمانع. (هيدجي ١٦٤)

# صورة نوعية اذا انفرض مركبا ٣/١٢٥ ــ ٤

هذا اصل الوضع، عند ارباب المعقول. لكن كثيراً مايستعمل الصورة النّوعية في طبايع البسائط، بوضع تخصّصي أو بالتجوّز. (سبزواري ۷۲)

## ولو بنحوالتعلق ٦/١٢٥

كما فى نفسالفلكى حيث عرفت أنها منأقسام القوة وأنها مقارنة للمادة بنحوالتعلق. (آملى ٢٨٧)

#### کل جنود مبدء المبادی ۷/۱۲۵

فالمهيات الجبروتية، اذا اعتبرت بمجرد شيئية المهيئة ، كانت ارضا بيضاء مشحونة من جنود الله العلامة، صافين بين يدى الله. وكذا الصورة الجسمية، اذا اخذت فقط وبشرط لا، وينظراليها العقل، ويجدها كقاع صفصف، مدحوا من المركز الى المحيط، لايرى فيها «عوجا ولاامتا »كانت معسكر الجنودالله العماله. وذلك، اذا نظر الى هولاء الفاعلين، باعتبار جهاتهم النورانية ، متعلقين بعرش علم الله، بل بنظر اشمخ، جميعهم درجات قدرته الفعليئة. فني مقام «قل يتوفيكم ملك الموت الذى وكل بكم »، وفي مقام التوحيد «الله يتوفى الانفس حين موتها والتي لم تمت في منامها»، وفي مقام اسرافيل بل ملك من اعوانه «يصوركم»

وفى مقام و هوالذى يصوركم فى الارحام كيف يشاء ». وفى نظر الغاذية ، تحصل القوت الذى هوالغذاء بالفعل ، من الكيموس النتى الجيد المتصفى ، بتصفيات اربع لكل عضو . وفى مقام ميكائيل وانصاره ، يكيلون الارزاق ، وبمشرب اهنى واعذب الله المحيط ، هوالمقيت ، وفى مقام و علمه شديد القوى » . وفى مقام اعلى « علمك ما لم تكن تعلم » و « اتقوا الله يعلمكمالله » فنى مقام التوحيد ، المهيات كسراب ظهر فيا اسماءه وصفاته ، والملائكة العلامة والعمالة ، عالى علمه وقدرته ، والناس ، ديدنهم ان مالا يعلمون اسبابها ، يسندونها الماللة . لكن تقليداً لا خيار الذين يحوقلون وجوداً ، فضلا عن اللسان . وتقليد المحققين ، وان كان نافعا لم ، الله انك كن عققاً موحدا ، ولا تكن كن يؤمن ببعض ويكفر ببعض ، واذعن بان الله مسبب الاسباب الجلية والخفية . وان لكل مظاهر قدرته ، لكن افعال المكلفين منسوبة اليهم ، بنحو الامر بين الامرين ، كماياتى ، ان شاء الله تعالى ، انه ، كما ان الوجرد منسوب لنا ، « فالفعل فعل الله ، وهو فعلنا » ، فانتظر . (سبز وارى ٧٧ – ٧٧)

# الذي هوواجب الوجود من جميع الجهات ٩/١٢٥–١٠

هذا كدعوى الشي ببيتة وبرهان ، فانه تعالى، كما انه واجب وجوده ، واجب علمه ، وواجب قدرته ومشيته ، وهكذا سائر صفاته . فكيف يسوغ ان يكون قدرته حالة امكانية ؟ والتعريف عين المعرف. (سبزوارى ٧٣-٧٤)

# القادرهوالذي ان شاء فعل ١٢/١٢٥

فیکنی استعمال ادوات الشرط، ولیس فی قوة الامکان، اذ قد تقرّر فی محلّه، ان صدق القضیّة الشرطیّة، غیر مستلزم لتحقّق المقدم، ولا لامکانه، بل تتالف من واجبین ومن ممتنعین، وغیر ذلک. (سبزواری ۷۶)

## الصحة والامكان ١٢/١٢٥–١٣

فإنها تكونان فى الماديات، والواجب تعالى فعل علىالإطلاق.والقدرة فينا عينالقوة والإمكان، وفىالواجب عين الفعلية والوجوب. (هيدجي ١٦٤)

هذا طريقة المتكلمين حيث اعتبروا فى مفهوم القدرة انفكاك متعلقها وقتاًما عن

الذات. وبعضهم اعتبر امكان الترك امكاناً ذاتياً ، وبعضهم اعتبر امكانه امكاناً وقوعياً. (آملي ۲۸۷—۲۸۷)

### انفكاك الفعل ١٣/١٢٥

أى تأخره زماناً. إشارة الى ردّ ما قاله المتكلمين من أن فعل القادرالمختار مسبوق بالقصد ، والقصد الى الايجاد متقدم عليه ، مقارن لعدم ما قصد ايجاده ، لأن القصد الى إيجاد الموجود ممتنع بديهة.

جوابه أن تقدم القصد على الايجاد كتقدم الإيجاد على الموجود فى أنهها بحسب الذات. فيجوز مقارنتها للوجود زماناً ، لأن المحال هو القصد الى إيجاد الموجود بوجود حاصل . وأما عندا لحكماء ، إن الفاعل الأزلى التام فى الفاعلية يستحيل أن يكون فعله غير أزلى، وأن الله سبحانه فاعل بالعناية ، لا بالقصد . (هيدجي ١٦٤ – ١٦٥)

### للقدرة السبق ١٤/١٢٥

أى القدرة مطلقاً، قديمة كانت أم حادثة. اختلفوا فىأن القدرة هل هى مع الفعل أو قبله. فذهب الأشعرى الىالأول، والمعتزلة الى الثانى واختاره المصنف. (هيدجي١٦٥) لها معية بالفعل ١٤/١٢٥ ـــ ١٥

لأنها العرض، وهو لايبتى زمانين. فلوكانت قبلالفعل ، لانعدمت حال الفعل ، فيلزم وجود المعلول قبلالعلة.

جوابه النقض بقدرة الله تعالى. والحل بأنا لانسلم عدم بقاء العرض زمانين . (هيدجي ١٦٥)

### تكليف الكافر ١٥/١٢٥

هو مختار المعتزلة ... تقريره: ان الكافر بل مطلق العاصى لم يصدر منه الفعل. فلو كانت القدرة مقارنة للفعل، فمن لم يصدر منه الفعل لايكون قادراً عليه. فيلزم ان يكون الكافر والعاصى غير قادر على الفعل. فلا يصح تكليفه بالفعل، اذ التكليف يصح بالنسبة الحالفرورة . كيف، ولو لم يكن العاصى الحالقادر، مع أن الكافر والعاصى مكلفان بالاجماع والضرورة . كيف، ولو لم يكن العاصى

مكلّفاً ، لم يكن عاصياً ، اذ العصيان إنما يتمشى بالنسبة الى المكلّف . (آملى ٢٨٨-٢٨٩) وغير ذلك 17/١٢٥

مثل ماقال الشيخ الرئيس فى الهيّات الشفاء ردّاً عليه: ان المتمكن من القيام يكون عاجزاً عن القيام ، قبل ان يقوم . وصحيح البصر غير قادر على الابصار ، قبل ان يبصر . (سبزوارى ٧٤)

ماذكره الشيخ فىالشفاء منأنه لو لم تكن القدرة قبل الفعل، لزم ان يكون المتمكن من القيام عاجزاً عنه وصحيح البصر قبل الابصار غيرقادر عليه. وهو ضرورى البطلان . (آملي ٢٨٩)

#### للقوة السبق ١٧/١٢٥

يعنى أن للقوة تقدماً على الفعل بالزمان. والتقدم بالزمان غيرمعتد به. وأما الفعل، فهو مقدم على القوة بوجوه التقدم، لأنها لاتقدم بذاتها، بل تحتاج الى جوهرتقوم به، وذلك الجوهر يجب أن يكون بالفعل. فإنه ما لم يصر بالفعل، لم يكن مستعداً للشئ. فإن ما ليس موجوداً مطلقاً ليس ممكناً أن يقبل شيئاً. ثم إن فى الوجود أشياء بالفعل، لم يكن ولا يكون بالقوة أصلاً، كالأول تعالى والعقول الفعالة. (هيدجي ١٦٥)

## السبق زمانياً ١٧/١٢٥

يعنى القوة متقدمة على الفعل بالتقدم الزمانى فقط، بخلاف الفعل، فانه متقدم على القوة بجميع أنحاء التقدم. (آملي ٢٩٠)

### لفرد فرد منها على فرد فرد منه ١٨/١٢٥

فالنطفة ، مثلاً ، التى فيها قوة العلقة متقدمة على العلقة بالزمان. والعلقة التى هى قوة المضغة متقدمة على المضغة التى فيها قوة الانسانية متقدمة على الانسانية كذلك. فالتقدم لفرد من القوة على فرد من الفعل، لاأن القوة بقول مطلق متقدمة على الفعل بقول مطلق. كيف ، فنى المثال تكون المضغة التى قوة الانسانية متأخرة عن العلقة التى هى فعلية بالنسبة الى النطفة. (آملي ٢٩٠)

### من الذاتي ٢٠/١٢٥

فان فى الوجود موجودات، هى فعليات غيرمشوبة بالقوة ، وهى علل الكون، ولها التقدم السّرمدى والدهرى على القوّة، والمشوبات بالقوّة ، ولها التقدّم بالحقيقة على القوّة. (سبزوارى ٧٤)

التقدم الذاتى هوالقدر المشترك بين السبق بالطبع والسبق بالعلية والسبق بالمهية. فسبق الفعل على القوة بالعلية كسبق واجب الوجود الذى عرفت أنه بالفعل من جميع الجهات على معلولاته.

والسبق بالطبع كسبق الواحد مثلاً على الاثنين، حيث انه واحد بالفعل واثنان بالقوة. والسبق بالمهية أيضاً كسبق أجزاء الشئ على الشئ المركب منها. (آملي ٢٩٠)

### والزماني ٢٠/١٢٥

فإنا اذا نظرنا نظراً جزئياً ، فكما أن للقوة المخصوصة فىالأمور الجزئية منالكائنات الفاسدة تقدماً على فعل جزئى ، كذلك لفعل جزئى آخر تقدم على تلك القوة فيها. (هيدجى ١٦٥)

## والشرفي ٢٠/١٢٥

السبق بالشرف ظاهر، حيث ان الفعليّة من حيث هي فعليّة أشرف من القوة. (آملي ۲۹۰–۲۹۱)

### وغيرها ٢٠/١٢٥

هوالسبق السرمدى والدهرى وبالحقيقة...كسبق المفارقات المحضة التي هي فعليات غير مشوبة بالقوة على ما في عالم الطبع ، لأنها علل له ، ولها التقدم بالدهر؛ كما ان الواجب تعالى شأنه له التقدم بالسرمد. والتقدم بالحقيقة كتقدم المفارقات المحضة أيضاً على المادة المحضة، فان الوجود للمفارقات بالحقيقة وللهادة المحضة بالمجاز، اذ موجوديتها إنما هي بكونها قوة الوجود، لا الوجود بالفعل. (آملي ٢٩١)

#### لواحقها ٣/١٢٧

من الوحدة والكثرة والكليّة والجزئية والذاتية ونظائرها. ولها تفسيران. أحدهما ما أشار اليه بقوله (ما قيل فى جواب ما ». فلا يكون إلا مفهوماً كلياً. وثانيها ما به الشيء هو هو. فيعمها والوجود.

وزعم بعضهم أنه صادق على العلة الفاعلية. وليس كذلك. لأن الفاعل ما بهالشي ً يكون موجوداً، لا ما به الشي يكون ذلك الشي . (هيدجي ١٦٦)

ماقيل في جواب ماالحقيقة ٢/١٢٨ -٣

هذه هي المهية بالمعنى الأخصّ. (آملي ٢٩١)

وبالفارسية مهية باسخ پرسش از گوهر ٤/١٢٨

بگوهرکه مراد ازو ذات شی ٔ است بیرون شد، پاسخ پرسش از عارض شی ٔ چه مهیّت نیست ، بلکه انیّتاست ، چه عارض درجواب « آی شی ٔ فی عرضه» مقول است . (سبزواری ۷۶)

وان زادوا عليها ٦/١٢٨

كمطلب (أيّ » و وأين » و «كيف » و «كم » و «متى » . (آملي ٢٩٧)

هل البسيطة ٧/١٢٨

إنما سمّى «بسيطة» لأن المطلوب بهـا وجُود الشي ، والوجود المطلق بسيط. (هيدجي ١٦٦)

# ومطلبا لم الثبوت والاثبات ۱۲۸٪

وكلاهما يجريان فى لم الغائى ولم الفاعلى. وعلى هذه المطالب الستة ، تدوردائرة كل علم من العلوم المدوّنة . الا ترى ان اجزاء كل علم ثلثة موضوعات ومسائل ومبادى ، فالموضوعات مطالب «ما»، والمسائل مطالب «هل» المركبة ، والمبادى التصديقية مطالب «ما» الحقيقية . نعم ، مطالب «هل» البسيطة على ذمة العلم الاعلى ، وهو علم ماقبل الطبيعة . وليس بيان «هل» البسيط لموضوعات سائرالعلوم فيها ،

بل بيانها هناك.وامّا موضوع نفسه، فبيّن المائية،وبيّن الهلّية البسيطة. (سبزوارى ٧٤)

اذ يطلب بهلم، علّة الحكم والواسطة له. وهي قسمان: واسطة فىالثبوت ، إن كانت علة للحكم فىالواقع ونفس الأمر؛ وواسطة فى الإثبات ، إن كانت علة لحصول العلم بالحكم مطلقاً ، سواء كانت مطابقة للواقع أم لم تكن. (هيدجي ١٦٦)

# وذواشتباك مع هل ۱۰/۱۲۸

أى البسيطة ، فيتخلل « هل » بين الماثين. فان مالا انية له، لامهية له. وبعد الثلثة «هل » المركبة. واماً اللمية فلكل هلية عندها. (سبزوارى ٧٤)

الأنبق المعجب من جهة حسنه.

قال المصنف فى اللثالى فى شرح هذا المصراع: «ما» و «هل » ذوتر تيب حسن. ف «ما الشارحة » مقدمة على « هل البسيطة » ، بل على الكل ". ثم " و هل البسيطة » مقدمة على « ما الحقيقية » اذ الوجود مقدم بالحقيقة على المهية. وبعد «هل البسيطة» «هل المركبة» لأن ثبوت شي " لشي " فرع ثبوت المثبت له. (آملى ٢٩٢)

## اليه آلت ما فريق اثبتا ١٢/١٢٨

قال [المصنف] فى اللشالى: أما مطلب «أى» فلأن «أى» الجوهرية يطلب بها الفصل وشيئية النوع بفصله وصورته. فآل «أى» الجوهرية الى «ما» الحقيقية. وأما «أى» العرضية فهى يطلب بها عوارض الشى، فيؤل الى «هل» المركبة. وأما البواقى فرجوعها الى «هل» المركبة واضح. (آملى ٢٩٢)

### مطلب ای ۱۲/۱۲۸

«أَى » قسمان مشهوران: اى شى أى جوهرالشى ، وأى شى فى عرضه. ومطلب «اين » مثل اين فلك المشترى ؟ واين العرش والكرسى ؟ واين الجنة والنار الجسمانيتين ؟ وغيرها. ومطلب «كيف » مثل: كيف تلك النار ؟ وغير ذلك ، مما لا يحصل من كيفيات الاشياء ، لان الكيفية ما يقال فى جواب «كيف هو » كما ان الكمية مايقال فى جواب «كم هو » ، والمهية مايقال فى جواب «ما هو » كما من المقولات كم هى ؟ والعقول هو » ، والمهية مايقال فى جواب «ما هو » كمامر . ومطلب «كم »مثل: المقولات كم هى ؟ والعقول

كم هى ؟ والشمس مقدارها المساحى كم هو ؟ والكم المنفصل اكثر شمولا من الكم المتصل. ومطلب « متى » مثل: ان الروح متى وجد ؟ ومثل ما يقول الجمهور: القيمة متى هى ؟ والعالم متى خلق ؟ واكثر هذه ليس لها عموم ، لان كثيراً من الاشياء ، لااين ومتى ولاكم مقدارى لها ، بل ولاعددى ، كما فى الموضوعات المادية . واما بيان اولها الى الأول ، فلان ماخلا «اى » الاولى تؤل الى هل المركبة ، واما «اى » الاولى ، اى اى شى شى فى جوهرالشى ، ومطلبه الفصل ، فتثول الى ما الحقيقية ، لان ما فى جوهره ذاتى له . والذاتى يقال فى جواب « ما هو » بل هو عندى احق « بما هو » من الجنس، لان الفصل الحقيقي هوالصورة ، وشيئية الشى " بصورته ، والفصل الأخير ، وكذا الصورة الأخيرة ، جامع بوجوده لجميع ماتقدم عليه ، من وجودات الاجناس والفصول السابقة « فهو وان تبدلت ذى عيننا » . (سبزوارى عليه ) من

# وفی کثیر کان ماهو لم هو ۱۳/۱۲۸

كما يقال: الحكمة استكمال النفس الانسانية للتشبة بالاله ، علما وعملاً. والاولى التخلق باخلاق الله ، علما وعملا. والمنطق آلة قانونية روعيت للعصمة عن الخطاء فى الفكر. والنحوعلم باحوال اواخر الكلم، للعصمة عن الخطاء فى اللفظ. وكما يقال: الفكر ترتيب امور معلومة للتادى الى مجهول. والغاذية قوة تحيل الغذا الى مشابهة المغتذى ، ليخلف بدل ما يتحلل ، والنامية قوة تزيد فى اقطار الجسم ، ليبلغ كمال النشو. وقس عليها. والتعريف التام مايشتمل على العلل الاربع. فهذه الغايات والعلل، مطالب « لم هو » ذكرت فى هذه التعاريف، والتعريف مطلب «ماهو». (سبزوارى ٥٧)

وذلك كالمفارقات النورية التي هي مندكة المهيات فانيات في الحق. فليس لها إلا «لم هو». وعلتها الغائية متحدة مع علتها الفاعلية. فهي وحدانية اللم ، كما أنها وحدانية المائية واللمية. والسر في اتحاد ماهيتها مع علتها الغائية التي هي عين العلة الفاعلية هوكون الوجود مقولا "بالتشكيك. (آملي ٢٩٢)

#### ماهو هل هو ۱۳/۱۲۸

كالمفارقات ، عند أهل التحقيق، إنه لاماهية لها ، وكالوجود المنبسط ، اذ لاماهية له. (هيدجي ١٦٦)

### والانخساف الاول يناسب ١٤/١٢٨

تلميح الى ماذكره الشيخالرئيس في النجاة ، في مشاركة الحد والبرهان، بقوله: انا كما لانطلب العلة به لم « الا بعد مطلب «هل» كذلك لانطلب الحقيقة به الا بعد «هل » وعن كل واحد جواب ، لكن ّ الحقيقة من الجواب عن ﴿ لَمْ ﴾ هو الجواب بالعلَّـة الذاتيَّـة . وأيضاً ، فان العلة الذاتية مقومة للشيُّ. فهي اذن داخلة في الحد ، في جواب «ماهو» فيتفق، اذن، الداخل في الجوابين، مثاله ان يقال: لم انكسف القمر؟ فتقول: لانه توسط بينه وبين الشمس الارض، فانمحي نوره. ثم يقال: ماكسوف القمر؟ فتقول: هو انمحاء نوره، لتوسط الارض، لكن هذا الحد الكامل للكسوف، لايكون عند التحقيق حداً واحداً فىالبرهان، بل حدين ، أى لايكون جزء من مقدمة البرهان ، بل جزئين . والدَّى يحمل منها على الموضوع في البرهان اولا ، وهو الحد الاوسط ، يكون في الحد محمولا بعدالاول. والَّذي يحمل في البرهان ثانياً ، يكون في الحد محمولا اولا، لانك تقول في البرهان: ان القمر قد توسط الارض بينه وبين الشمس. وكل مستضى من الشمس، يتوسط بينها الارض، فانه ينمحي ضوءه. فينتج ان القمر ينمحي ضوئه. ثم تقول: والمنمحي ضوئه منكسف. فالقمر اذن منكسف. فاوَّلا ، حملت التوسط، ثم الانمحاء. وفي الحد التام ، تورد اولا الانمحاء ، ثم التوسط لانك تقول: انكساف القمر، هو انمحاء ضوءه ، لتوسط الارض بينه وبين الشمس. انتهى كلامه.

فهذا مثال اخذ العلّة الفاعليّة فى الحدّ. لان اخذه لم هو » فيها هو» قسمان ، بحسب الفاعل والغاية . وامثلة اخذ الغاية قدمرّت وتاتى . فاعلم ان هذه الحدود ثلثة :حدّ هو مبدء البرهان ، وحدّ نتيجة البرهان ، وحدّ كامل هوتمام البرهان . فان جمعت فى حدّ الانخساف بين العلّة والمعلول ، بان تقول : الانخساف انمحاء نور القمر ، لتوسط الارض بينه وبين

الشمس، كان من الحدّ الكامل الذى هوتمام البرهان. وان اقتصرت على العلة ، وقلت: هو توسط الارض بينه وبين الشمس، فهوحدّ مبدء البرهان. وان اقتصرت على المعلول، وقلت: هو انمحاء نورالقمر، فهو حدّ نتيجة البرهان.

وفى حدّ الغضب والبرهان عليه: تقول: فلان يريد الانتقام. وكل من يريد الانتقام، يغلى دمه. ففلان يغلى دمه ، يغضب . ففلان يغضب . فان يغلى دمه ، يغضب . ففلان يغضب . فان جمعت ، فى الحد للغضب ، بين العلّة والمعلول ، وقلت: الغضب غليان دم القلب ، لارادة الانتقام ، فهو حد تمام البرهان . وان قلت: هو ارادة الانتقام ، فهو حد مبدء البرهان . وان قلت: هو الرادة الانتقام ، فهو حد مبدء البرهان . والتنقام ، فهو حد مبدء البرهان . وهذه المذكورات بيان مشاركة الحد والبرهان، فى الحدود ، اى الحدّ الاول والحدّ الاخير والحدود الوسطى . (سبزوارى٥٥—٧٧)

أى يناسب اتحاد «ماهو » مع «لم هو » ، لااتحاده مع «هلهو» . وذلك . . . لمشاركة الحدوالبرهان فالبرهان مضمن فى الحد، كما يقال اذا سئل عن انخساف القمر : هو انمحاء نوره لتوسط الأرض بينه وبين الشمس ؛ واذا سئل عن علّة الانخساف يقال : لانه توسط الارض بينه وبين الشمس . فالبرهان يشارك الحد. (آملي ٢٩٣)

## وفي وجودي اتحد المطالب ١٤/١٢٨

أى وماهو» فى وجودى هو «هل هو» ، و«ماهو» فيه هو «لم هو» ، اما الاول ، فلان المهية فى الوجود ، هو الانية ، والمهية القابلة ، خارجة عن الوجود الخاص . وانما هى للموجود ، فتحقق الوجود الخاص عين حقيقته وماهيته،أى مابه هوهو هليته. واماالثانى ، فلان شيئية الشى وحقيقته ، بتمامه لابنقصه. فحقيقة كل وجود حقيقى وتمامه، هوالوجود المنبسط الذى هوعلية الحق تعالى لكل وجود ومشيته ، فهو «اللم» الفاعلى و «اللم » الغائى لكل وجود. وهو «المله الحقيقية له ، اذ المشوب لايخلو عن الصرف ، والخاص لايخلو عن الحقيقة ، سيما ان مابه الامتياز فى الوجود عين مابه الاشتراك. والنقص عدم، والنفس وجود بسيط. (سبزوارى ٧٧)

أى مطلب « ما » ومطلب «هل » ومطلب «لم » .

أما اتحاد «ماهو» و « هل هو » ، فلأن الوجود الحقيق موجود بذاته لابوجود زائد ولا مهيّة مقوّمة له. فمهيّته وذاته الوجود ، ووجوده مهيّته بالمعنى الأعم.

وأما اتخاده ما هو مع «لم هو» ، فلأن علة الوجود الخاص هو الوجود المنبسط المطلق. ومن المعلوم أن الفرق بينها بالاطلاق والتعيين . فالوجود الخاص ، اذا لوحظ من حيث هو وجود ، يكون هو الوجود المنبسط ؛ واذا لوحظ مع خصوصيته ، يكون الوجود الخاص . فالتفاوت بينه وبين علته التي هي الوجود المنبسط بالاعتبار . فيكون «ماهو» فيه الذي عين «هل هو» متحداً مع «لم هو» . فاتضح اتحاد المطالب الثلاثة فيه . (آملي ٢٩٣)

يعنى ان هذه الثلث ليست ذاتية للمهيات المخصوصة ، لان كونها مهية مطلقة ، أى مقولة فى جواب «ما هو » نسبة خاصة الى السؤال ، وهى من العرضيات لها، لامن الذاتيات. وكذاكون الذوات والحقائق ، ذاتا وحقيقة ، هو باعتبار الوجود معها . والوجود زائدة ، واعتباره معها طارعليها. ولو كانت هذه ذاتية ، لذكرت فى حدودها التامة ، مثل ان يقال: الانسان مهية وذات وحقيقة حيوان ناطق. ثم انه بعدما علمت انها ليست ذاتية بل عرضية ، فاعلم ان العرض هنا بمعنى الخارج المحمول ، لابمعنى المحمول بالضميمة ، كما قلنا. ومعلوم... فثبت كونها معقولات ثانية فلسفية. (سبزوارى٧٧)

# اذ معلوم انه لیس فیالسواد ۱۹/۱۲۸

هذا يفيدأن فى الخارج ليسشى وراء المهية الخاصة حتى يحاذى المهية المطلقة ولايئبت كونها من المعقولات الثانية . ولعل الوجه فى كونها منها هو أنها تعرض لما تصدق عليه فى العقل . فكون الانسان، مثلاً ، مهية ، أى مقولاً فى جواب ما هو أمر لا يعقل إلا عارضاً له فى الذهن.

والحاصل ان فى قضية: والانسان مهيّة ، الذى يكون له ما يحاذى فى الخارج هو الانسان الذى هو موضوع لتلك القضية . وليس بازاء محمولها شيَّ فى الخارج ، بخلاف قضية: « الانسان ضاحك »، حيث ان الموضوع والمحمول كلاهما فيها ما بازاء فى الخارج،

وان عروض المهية على الانسان مثل عروض النوعية له فى الذهن، وإن كان اتصافه بالمهية فى الخارج دون اتصافه بالنوعية. ولذا تكون المهية معتولاً ثانياً فلسفياً، والنوعية من المعقولات الثانية المنطقية. (آملى ٢٩٤—٢٩٥)

# وما أدريك ماهيه ٢/١٢٩

القارعة ١٠/١٠١

### ليست كل ماهية من حيث ٢/١٢٩

فلو سئل بطرفى النقيض بأن قيل: هل الانسان من حيث هو انسان كاتب ، أوليس بكاتب ؟ فالجواب السلب لكل شيء ، أى ليس بكاتب ولابشيء من الأشياء ، بتقديم حرف السلب على الحيثية بأن يقال: الانسان ليس، من حيث هو انسان ، بكاتب؛ لابتأخيره بأن يقال: الانسان من حيث هو انسان ليس بكاتب.

هكذا قالوا. وقد اختلف فى فائدة هذا الشرط ، أى تقديم السلب على الحيثية ، سيشير المصنف اليها. (هيدجي ١٦٧)

### لاموجودة ولامعدومة 7/179-٣

يعنى ليس شئ من الوجود والعدم والوحدة والكثرة والكلية والجزئية عين المهية ولاجزء منها، وإن لم تخل عن شئ منها حيث انها إما موجودة أو معدومة، وإما واحدة أوكثيرة أوكلية أو جزئية...

فمن صحة اتصافها بالموجودية تارة والمعدومية أخرى ، وكذا بالوحدة والكثرة أو الجزئية والكلية ، يستكشف أنها ، فى مرتبة ذاتها ، ليست شيئاً منها ، بل هذه الأمور أحوال طارية عليها. فهى فى مرتبة كونها معروضة لتلك الأحوال ليست شيئاً منها. (آملي ٢٩٥)

## لا كلية ولاجزئية ٣/١٢٩

لأن الماهيّة الانسانية مثلاً، لما وجدت شخصية وعقلت كلية ، علم أنه ليس من شرطها فى نفسها أن تكون كلية ولاجزئية. (هيدجي ١٦٨)

#### مرتبة نقائض منتفية ٦/١٢٩

فليس، اذا لم يكن للممكن فى مرتبة ماهيته وجود، كان له فيها العدم، لكونه نقيض الوجود، لأن خلو الشيء عن النقيضين فى المرتبة جائز، اذ كون الشيء بحسب مرتبة نفسه مما يصدق عليه سلب أى معنى كان سوى ذاتها. (هيدجى ١٦٨)

## ارتفاع النقيضين عن المرتبة جائز 7/179-٧

ارتفاع النقيضين فى المرتبة عبارة عن كون النقيضين معاً خارجاً عن حقيقة شى السواد واللاسواد بالقياس الى الجسم. فإن شيئاً منها ليس ذات الجسم وعين مهيته ولا جزء من مهيته ، وإن لم يكن فى مرتبة عروض السواد لايخلو عن أحدهما. ومنه يظهر أن السرّ فى جواز ارتفاعها عن المرتبة عدم كون مرتبة المهية مرتبتها. (آملي ٢٩٥)

# وان لم يخل عن احدهما في الواقع ٧/١٢٩ ٨

فإن سلب الاتصاف من حيثية لا ينافى الاتصاف من حيثية أخرى . (هيدجي ١٦٨)

# على ان نقيض الكتابة ٨/١٢٩

إنا اذا رفعنا الكتابة أو اللاكتابة عن الانسان بقولنا: «الانسان ليس بكاتب » أو « ليس بلا كاتب » ، فتارة نجعل المسلوب الكتابة المطلقة وأخرى الكتابة المقيدة بكونها عين ذات الانسان أو جزئه. فني الأول ، يلزم من صدق كل قضية كذب نقيضها ، حيث ان الانسان إما كاتب أو ليس بكاتب قطعاً...

وفى الثانى، يكون قيدكون الكتابة عين الانسان أو جزئه ، فى طرف الاثبات، قيداً للكتابة قطعاً. وأما فى طرف النفى فقد يجعل القيد قيداً للنفى وقد يجعل قيداً للمنفى . فإن جعل قيداً للنفى ، يصير معنى قولنا والانسان ليس بكاتب ، هوسلب النفى [ص:الكتابة] المقيد بكونه فى المرتبة عن الانسان. وإن جعل قيداً للمنفى يصير المعنى سلب الكتابة المقيدة بكونها فى المرتبة عنه.

لكن اللّذى هو نقيض اثبات الكتابة المقيدة هو سلب الكتابة المقيدة . وذلك لأن المحمول في طرف الاثبات هو الكتابة المقيدة ، فلابد من أن يكون في القضية السلبية أيضاً

كذلك حتى يتحقق التناقض لاعتبار وحدة المحمول فيه.

فنقيض قضية « الانسان كاتب» بالكتابة المقيدة بالمرتبة هو «الانسان ليس بكاتب» بالكتابة المقيدة. ومن المعلوم كذب القضية الموجبة وصدق السالبة. فلم تجتمع القضيتان فى الصدق أو الكذب. وما كانت كاذبة فى طرف السلب هوقضية « الانسان ليس بكاتب » بالكتابة المقيدة. (آملى ٢٩٦) بالسلب المقيد... وهى ليست نقيضاً لقضية «الانسان كاتب» بالكتابة المقيدة. (آملى ٢٩٦) اذا كذب ثيوت الصفة ١١/١٢٩

. أى الثبوت للصفة المقيدة بتلك المرتبة. (هيدجي ١٦٨)

### صدق سلب الصفة ١٢-١١/١٢٩

لكن "الصدق اعم من الصدق الذاتى، وليس منحصراً فيه . ولذا قلنا: وان كذب ... فالوجود ، مثلاً ، الذى فى المرتبة ، مسلوب ، وسلب ذلك الوجود المقيد صادق ، لان ذلك السلب نقيضه ، لكن صدقه بنحو المساوقة والانسحاب على المرتبة ، لابنحو الذاتية . وانها اطلقنا «الصفة» فى الثانى ، لان سلب مطلقها ليس فى المرتبة بنحو الذاتية . (سبزوارى ٧٧-٧٨)

# وان كذب ايضاً سلب الصفة ١٢/١٢٩

أى السلب للصفة المقيد بتلك المرتبة. (هيدجي ١٦٨)

### فما هما نقيضان ١٣/١٢٩

أى ثبوت الصفة المقيدة وسلبها. (هيدجي ١٦٩)

### وما ارتفعا ١٣/١٢٩

أى الثبوت للصفة المقيدة والسلب المقيد. (هيدجي ١٦٩)

# وقد من سلباً على الحيثية ١٤/١٢٩

لو قال: « فقدم السلب » كان أولى.

يعنى اذا أردت سلب كل ماليس من جو هريات ذات الماهية عنها بحيث يعم الجميع فقدم السلب على « من حيث هي هي » . فقل : الماهية ليست من حيث هي إلا هي ، حتى

تصير الحيثية جزءً من المحمول ، ويكون السلب وارداً على الثبوت من تلك الحيثية ؛ لا أن تؤخر حتى تصير تتمة للموضوع وقيداً له ، اذ لو فعلت كذا ، لربما يكذب الحكم مطلقاً، كما اذا كان مدخول السلب ممناً لا يجوز أن يكون الموضوع خالياً عنه فى نفس الأمر بوجه أصلاً. (هيدجى ١٦٩)

## فقل ليس الانسان من حيت هوانسان ١٤/١٢٩ ــ ١٥

بمعنى أن شيئاً منها ليس نفسه ولا داخلاً فيه ، وان لم يكن خالياً من شي منها أو نقيضه فى نفس الأمر. (هيدجي ١٦٩)

### لا أن يقال ١٥/١٢٩

فإنّه لايصح سلب بعض العوارض باطلاقه عن الماهيّة كالوجود والوحدة والتشخصوالإمكان ونحوهما مما هي من عوارض المفهوم. (هيدجي ١٦٩)

# عارض المهية نفسها ١٦/١٢٩ ـ ١٧

أى يكنى فى عروضه نفس تقرّرها الاعتبارى، ومحض شيئية المهيّة، من غيراشتراط بتقدّمها بالوجود، بخلاف العارض الثانى. (سبزوارى ٧٨)

إن للمهية نحوين من العارض: (١) مايعرضه من حيث هي هي ، لابشرط الوجود. ولامحالة يكون اتصاف المهية به في الوجودين معاً، اذ لايشترط في اتصافها به الوجود الخارجي أو الذهني، بل يكني في عروضه نفس تقرر المهيّة ومحض شيئيتها ... وهذا مثل الوجود نفسه والوحدة والامكان ومايشهها ...

(٢)مايعرضه بعد عروضالوجود، فتكون رتبته بعد رتبة الوجود،وذلك كالسواد والبياض ونحوهما بالنسبة الى الجسم، مثلاً.

# كالوجود والوحدة ٢١/١٢٩

أى مفهومها. (سبزوارى ٧٨)

# فانها وان لم تخل عن احد الطرفين ٢٣/١٢٩

أى لاتخلو عن أحد الطرفين فى مرتبة ذاتها. فلايصح سلبها ، اذ قد مر أن الممكن فى مرتبة ذاته ممكن بالذات ، لاينفك عنه الامكان الذاتى فى تلك المرتبة. فالامكان ذاتى له بمعنى أنه منتزع عن حاق ذاته ، على ما هومصطلح الذات فى باب البرهان ، لا الذاتى بمعنى كونه ليس بخارج عن ذاته بل إما عين ذاته أو جزء منه ، على ماهو مصطلح باب الايساغوجى.

وهذا بخلاف عوارض الوجود حيث تخلو المهية عنها فى مرتبتها المتقدمة على مرتبة تلك العوارض وهي مرتبة نفسالوجود. (آملي ٢٩٨)

### لكن ليست حيثية نفسها ٢٣/١٢٩

يعنى أن المهية ، وإن لاتخلو عنعوارض المهية ، لكن ليست تلك العوارض نفس ذات المهية ولا جزء منها . بل حيثية نفسها تغاير حيثية عارضها ، اذ فرق بيتن بين كون الشيء مع الشيء وبين كون الشيء نفس الشيء . وكون العارض مع المهية لايستدعى أن يكون عينها أو جزئها. (آملي ٢٩٨)

### فالتقديم الذي شرطوه ١/١٣٠

لايقال: إن الانسان من حيث هوانسان ليس بموجود ، مثلاً. فشرط صحته ان يقدم السلب على الحيثية الاطلاقية حتى تصير الحيثية جزء وقيداً للمحمول، ويكون السلب متوجها الى المحمول المقيد بكونه نفس الماهية. فصح أنه لا يصح سلب بعض العوارض باطلاقة عن الماهية ، وذلك عوارض نفس الماهية ، لا عوارض الوجود العيني أوالذهني. (هيدجي ١٧٠)

قدّموا حرف السلب على الحيثية حتى يعمّ السلب عوارض المهيّة والوجود، اذ لو قدموا الحيثيّة على حرف السلب لكان السلب غيرصيح بالنسبة الى عوارض المهيّة، وإن كان صحيحاً بالنسبة الى عوارض الوجود كما سيظهر. (آملي ٢٩٨)

#### من حيث هو ۲/۱۳۰

أى نفسه اشارة الى ان الحيثية اطلاقيّة ، وهو فى قوّة ان يقال: الانسان نفسه كذا.

(سبزواری ۷۸)

# فلايتوجه النفي الى الوجود بنحو خاص ٣/١٣٠

وذلك لان الحيثية اذا صارت قيداً للموضوع فى مثال والانسان من حيث هوليس بموجود» لم يكن قيداً فى العبارة للموجود الذى هو محمول، حتى يتقيد به المحمول ويتخصص بخصوصيته . فيكون السلب وارداً على الموجود المطلق وغير المقيد بقيد، فيلزم أن يكون الانسان نفسه خالياً عن الوجود مطلقاً ، سواء كان الوجود الذى عينه أو جزئه أو الوجود الذى زائد عليه عارض له. وهذا السلب ، وإن كان يصح بالنسبة الى الوجود الذى عينه أو جزئه ، لكنه باطل بالقياس الى الوجود الطارى عليه . فإنه بالقياس الى الوجود الطارى لا يخلو عن أحد النقيضين ، إما موجود أو معدوم . وكذا بالنسبة الى الامكان ونحوه من عوارض المهية التى لا تخلو المهية نفسها عنها . (آملي ٢٩٩-٣٠)

# وهو باطل بخلاف ما اذا قلت بالعكس ١٣٠٥–٦

فان ننى الخاصّ لايستلزم ننى العام. وقدمرّ ان ّ زيادة الوجود على المهيّة انها هي في التصوّر، لافي حاق ّ الذهن. فتذكّر. (سبزواري ٧٨)

بأن تقول: والانسان ليس من حيث هو بموجود »، فإن الحيثية حينئذ تعود جزءً من المحمول، ويتوجه النفي الى القيد. ويفيد أن الإنسان ليس له الوجود الخاص بأن يكون حيثية الوجود حيثية الإنسان، ويكون عيناً أو جزءً، وإن لم تخل عن الوجود بنحو العروض للمساوقة بينها. (هيدجي ١٧٠)

يعنى ان تقول: والانسان ليس من حيث هو بموجوده ... فالحيثية تصير حينئذ قيداً للمحمول. فيكون المسلوب هوالوجود الخاص المتخصص بكونه عين الانسان، لأن الموجود الخاص لايستلزم سلب المقيد بكونه من حيث هو انسان عين الانسان، وسلب الوجود الخاص لايستلزم سلب العام . (آملي ٣٠٠)

### وانف الوحدة التي من حيث نفس المهية ٩/١٣٠ ـ ١٠-٩

يعنى قل: « ليس الانسان فى مرتبة ذاته واحداً من حيث هو » أى بوحدة تكون عين الانسان أو جزئه. (آملي ٣٠٠)

### وهكذا ١٠/١٣٠

أى انف الكثرةوالجزئية والكلية وغير ذلك مما هوخارج عن ماهية الانسان وليس عيناً له ولاجزء منه. (آملي ٣٠٠)

# وقد يقال في فائدة تقديم السلب غيرذلك ١٠/١٣٠

مثل ان التقديم ليصير القضية سالبة، اذ لواختر، صارت موجبة معدولة، فاقتضت وجود الموضوع. والمرتبة خالية عن الوجود، اذ ليس عينا ولاجزء للمهية. وانحاكان ماذكرنا اولى ، لان الفارق بين العدول والتحصيل هوالقصد بان يتعلق ربط السلب أو سلب الربط ، لابالتقديم والتأخير، وان اعتبرنا السلب التحصيلي، كما قلنا: «والسلب خذه...». (سبزواري ۷۸)

## السلب في قولك «المهية ليست من حيث هي كذا» ١١/١٣٠

[أى] سلب ما ليس بذاتى للمهيّة على نحو ذاتى باب الأيساغوجي عن المهيّة.

(آملی ۳۰۱)

### ولااقتضاء ١٣/١٣٠

يعنى ليس نقيض اقتضاء الشي إلا لااقتضائه ، لا اقتضاء مقابله ، ليلزم من عدم اقتضاء أحد المتقابلين لزوم المقابل الآخر لوضوحأن اقتضاء الشي واقتضاء مقابله ثبوتيان. (هيدجي ١٧٢)

# بل تجرى في الوجود عند اهل الذوق ٢/١٣١

مثل ماقالوا: حقيقة الوجود ، اذا اخذت بشرط ان لايكون معها شيَّ من الاسماء والصفات ، فهى المرتبة الاحدية المستهلكة فيها جميع الاشياء. واذا اخذت بشرط الاسماء والصفات ، فهى المرتبة الواحديّة المدلولة لاسم الجلالة ، وهوالله . واذا اخذت لابشرط

شيء، فهي الهوية السّارية في كل شيء. ومرادهم من الاسماء والصفات مفاهيمها. فان حقائقها حقيقة الوجود. فيكون اشتراط الشئ بنفسه ، اذ حقيقة الوجود هي الحيوة والعلم والقدرة والارادة والعشق والنور وغبرها، من الكمالات، ولهذا سرت هذه ، سريانالوجود فكانت الاشياء حيّة شاعرة مريدة عاشقة لمبدءها، كما قال تعالى: «سبّح لله ما في السموات والارض». وقال: « وان من شيُّ اللا يسبِّح بحمده». والتسبيح تنزيه عن النقائص، وهو فرع الشعور بكمال المسبّح له. والسبب في انّه لايذعن اكثر العقول بكون الوجود ، اينما تحقق،هو عين الحيوة والعلم والارادة وغيرها،من الكمالات، انه اذا سمعوا الوجود،ذهبوا الى مفهومه العام البديهي . وهذا المفهوم خال عنها ، بل يخالف مفهوماتها . واما العقول المتالهة ، فليست كذلك ، بل ترقت الى معرفة حقيقة الوجود البسيط المبسوط. وانت، اذا اردت الاذعان التام، عند وصف الوجود بما ذكر ، لاتقف في مقام الفرق، ومقام فرق الفرق من المعنون ايضاً. واصعد بذهنك الى المراتب العاليّة منه ، كوجودات الارواح المضافة والارواح المرسلة، حتى ترى ان المضاف، فضلاً عن المرسلة، وجودها عين العلم، وغيره من الكمالات ، بل ليست النفس النطقيَّة القدسيَّة ، اللَّا الوجود ، عند التحقيق ، فقد حقق ان علمها بذاتها حضورى، ليس الا ذاتها. فوجودها علم وعالم ومعلوم. وكذا ارادة وعشق بذاتها لذاتها.ومراديَّة ماسواها ومعشوقيَّته، منطوية في مراديَّة ذاتها لذاتها، ومعشوقيّة ذاتها لذاتها.

وأيضاً ، ذلك الوجود وحدة جمعية وتشخيص وحيوة ونور وقدرة واشراق على القوى ، وغير ذلك ، كل ذلك ، في النفس والعقل ، قائم بالذات ، وفي الواجب تعالى أقيوم بالذات . ولاتعدد اللا في مفاهيمها . وهذا هوالمضرة المشتركة في مقام آخر . فان كثيراً من المتكلمين ، لما سمعوا من الحكماء الالهيين والمتالهين ،ان الواجب بالذات تعالى لاجهة له ، بل هو وجود بحت ، ذهب اوهامهم الى الوجود البديهي . فقالوا: الوجود معلوم بالبديهة ، وحقيقة الواجب ليست معلومة ، والحال ان مرادهم به حقيقة الوجود الذي هو عين الايمان وحاق الواقع الذي وجود المفارقات الذي عرفت حاله ظلة . وهذا المفهوم

### زائد علیه. (سبزواری ۷۸-۸۰)

أى فى الوجود الحقيقى الذى مصداق الوجود، اذ مفهومه أيضاً مثل الماهيات الجارية فيها الاعتبارات عند الكل من غير اختصاص بالقول بجريانها فيه على أهل الذوق. فالوجود بشرط لا هو الحق تعالى. والوجود لا بشرط هو الوجود المنبسط المعبر عنه بالهوية السارية. والوجود بشرط شي هوالوجودات الحناصة.

وقد يقال ان حقيقة الوجود ، اذا أخذت بشرط أن لايكون معها شي من مفاهيم الأسماء والصفات ، فهى المرتبة الأحدية . واذا أخذت بشرط الأسماء والصفات ، فهى المرتبة الواحدية . واذا أخذت لابشرط شي منها ، فهى الهوية السارية . وهذا أنسب باصطلاح أهل الذوق . ولذا فسر المصنف الاعتبارات الجارية فى الوجود الحقيقى بالأخير، لابالاصطلاح الأول . (آملي ٣٠٢)

### هو المستعمل في مباحث ٧/١٣١

والثانى هوالمستعمل فىالفرق بين الجنس والمادة.

والفرق بين المعنيين أن المراد فى الأول سلب وجود الأمورالزائدة عليها عنها، وفى الثانى سلب اتحادها معها وننى صدقها عليها ؛ وأيضاً أن الأول لاوجود له فى الخارج ، بل فى الذهن أيضاً ، بخلاف الثانى . (هيدجى ١٧٧)

الفرق بينه وبين بشرط لا بالمعنى الثانى من وجوه: (١) ان ما أخذت المهية مجردة عنه ، فى هذا الاصطلاح ، هو جميع ما عداها حتى الوجود والعدم . ولذا لاتكون المهية بهذا الاعتبار فى الذهن ، فضلاً عن الخارج ، إذ الكون فى الذهن شى ماعداها ... وما أخذت مجردة عنه ، فى الاصطلاح الثانى ، هوالشى المخصوص، وهوالذى لو قارنها لحصل من انضامه اليها مجموع مركب لاتصدق تلك المهية على هذا المركب باعتبارها مجردة عما ينضم اليها .

(٢) ان السلب فى بشرط لا بالاصطلاح الأول متوجه الى وجود الأمور الزائدة عليها عنها ، ويكون المراد سلبها عنها واعتبارها بحيث تكون مع عدم وجود شئ مما عداها

معها ، سواء كان من أعراضها اللازمة أو المفارقة. وفىالاصطلاح الثانى متوجه الى صدقها علمها ، والمراد سلب اتحادها معها فى الوجود ، وإن كانت معها.

(٣) ان المهية بشرط لابالمعنى الاول غيرموجودة بخلاف المعنى الثانى، فانها موجودة كما هو واضح. (آملي ٣٠٣)

# فكيف تكون من الاعتبارات الذهنية ١٠-٩/١٣١

لأن اعتبارها بشرط لا فى الذهن يستدعى وجودها فيه . . . فاعتبارها بشرط لا نفس موجوديتها.

لكنه اعتبار لها على نحو بشرط لابالحمل الأولى، وأنّه مصداق للموجود الذهنى بالحمل الصناعى، كما أن تجريدها عما عداها تجريد بالحمل الأولى، وتخليط بالحمل الصناعى وتخليتها تخلية بالحمل الأولى، وتحلية بالحمل الصناعى. (آملي ٣٠٣)

### وقد مرّ دفعها فتذكر ١١/١٣١

بان المجرّدة؛ وان كانت مخلوطة بالحمل الشايع، الا انتها مجرّدة بالحملالاوّلى . (سبزوارى ٨٠)

في مبحث دفع الشهة عن المعدوم المطلق. (هيدجي١٧٢)

## لا من حيث هو داخل فيها ١٢/١٣١

أى فى مفهومها ومصداقها، ومحصّل إياها ومتّحد معها فى الوجود، بل من حيث إن هذا شيُّ وتلكث شيُّ آخر، كل منها ممتازعن الآخر وجزء من مجموع. (هيدجي ١٧٣)

## كالحيوان مأخوذاً مادة ١٣/١٣١ ــ ١٤

كما يقال: الحيوان بشرط لاجزء لماهية الانسان ومادة لها ، اذا اعتبر الحيوان فى ذاته ونفس مفهومه ، مجرّداً عن الناطق غير صادق عليه ، أى حيوانية صرفة معرّاة عن الناطقية ممتازة عنها. (هيدجي ١٧٣)

## مادة له متقدماً عليه في الوجودين ١٧/١٣١

ربما يقال: ان المادّة من الاجزاء الخارجيّة ، فلاتنقدم اللا فى الوجود الخارجي،

لا الوجود الذهنى ، والجواب ان ذلك من جهة ان تصور النّوع ، كالانسان ، لا يتمّ الا بتصور جنسه وفصله . وذات الجنس والمادة واحدة ، ولاتغاير الا باعتبار اخذها لابشرط وبشرط لا . وايضاً ، التحديد بالاجزاء الخارجيّة جايز ، كتحديد الانسان بانّه نفس وبدن . والتحديد ليس اللا التصور . (سبزوارى ٨٠)

أى على المجموع تقدماً فى الوجودين. أما تقدمه فى العقل فظاهر، ضرورة أن تصور الانسان يتوقف على تصور الحيوان لأنه جزء من حده. لكن وجود الحيوان فى الحارج، لم يعقل لـه شىء عن وجود الانسان فى الحارج، لم يعقل لـه شىء يعمله وغيره.

وأما تقدمه فى الخارج بحسب مبدئه، فإن المواد العقلية مأخوذة من المبادى الحارجية، كما أنا أخذنا الحيوان من البدن والناطق من النفس الناطقة. هذا اذا كان لها مباد خارجية. أما اذا لم يكن ، فلاتقدم لها إلا فى العقل. (هيدجى ١٧٣)

### لانتفاء شرط الحمل ١٧/١٣١ -١٨

لأن المادة والصورة موجودتان بوجودين اثنين فى العقل والعين. فالجزء يغاير الكل في الوجودين، ومناط الحمل هوالاتحاد في الوجود. (هيدجي ١٧٣)

# والمهيّة المأخوذة كذلك قد تكون غيرمتحصّلة ٢٠/١٣١

اعلم ان ابهام الجنس وعدم تحصّله ، ليس باعتبار مهيته بما هي مفهوم ، لامن حيث التحقق ، لان مفهومه متعين ، لاابهام فيه ، وليس تعيّن مفهومه بالفصل ، والله ، لكان المقسم مقوّما ؛ ولا باعتبار انه مهية ناقصة ، فانه بعض المهية ، لان الفصل ايضاً بعض المهية والمهية التامة انها هي النوع . بل ابهامه من حيث التحقق ، لان وجوده وجودات ، وله من حيث التحقق ، اطوار . وهي وجودات فصوله المقسمة ، فهو الفاني فيها . ولذا يقال : انه المقول على الكثرة المختلفة الحقائق . والقول الحمل ، والحمل هو الاتحاد في الوجود . فالوجود ينسب الى الفصل اولا ، والى الجنس ثانياً . فالحيوان الجنس ، وهو لا بشرط ، يحمل على الحيوان وحده ، وهو المأخوذ بشرط لا ، وعلى الحيوان المأخوذ بشرط شي ، وهو النوع ،

وعلى الفصل. (سبزواري ٨٠)

ان مهية الجنس و [مهية] الفصل متغايرتان، ليس واحدة منها داخلة في قوام الأخرى، ولاواحدة منها متقومة بالأخرى...ولذا يكون الفصل محصلا للجنس، لامقوماً له.

ونسبة الجنس الى الفصل كنسبة العرض العام " الى الشي "، ونسبة الفصل الى الجنس كنسبة الحاصة اليه. فالجنس فى وجوده [الحارجي] يحتاج الى الفصل ، لا فى مهيته، كما أن النوع أيضاً فى وجوده يحتاج الى العوارض المشخصة...

لكن يتمايزان فى كون الجنس بحسب وجوده الذهنى أيضاً محتاج الى الفصل. فكما لا يوجد فى الخارج بلاوجود الفصل، لا يتصور فى الذهن بلاتصورالفصل، وذلك لكون وجوده وجود الفصل. وهذا ماقالوا من أن وجوده فى الحقيقة وجودات هى وجودات الفصول. وهذا بخلاف النوع، فإنه فى وجوده الذهنى لا يحتاج الى عوارض مشخصة، بل يتصور بما هو هو. هذا معنى كون الجنس غير متحصل والفصل متحصل.

ومما ذكرنا ظهر أن الحيوان المتصور بنفسه منفرداً عن فصل من الفصول ليسمعنى جنسياً ، بل هونوع متحصل من الأنواع . بل الحيوان الجنسي هوالذي يتصورمع فصل من ناطق أو صاهل أو غيرهما. (آملي ٣٠٤)

## وقد تكون متحصّلة في ذاتها ٢/١٣٢

وهى النوع. ربما يقال: انه، كما ان الجنس مبهم، لكونه مقولا على اشياء مختلفة الحقائق، كذلك النوع، لكونه مقولا على اشخاص مختلفة الهويات كثيرة بالعدد. فكيف يكون الجنس غير متحصل والنوع متحصلا ؟ والجواب ان العبرة فى التحصل والابهام، بالاشارة العقلية. فالنوع متحصل ، لانه مهية تامة فى العقل بلا اعراضه وضها يمه، لم يبق له تحصل منتظر، اللا باعتبار الوجودات الخارجية والاشارة الحسية . وهذا بانضهام الاعراض الخاصة ، بخلاف الجنس . فان وجوده مضمن فى وجود النوع ، حتى فى وجوده العقلى . وليس مشار اليه للعقل ، اللا بنحو الاستهلاك فى وجود النوع مطلقا. وهذا اظهر فى اجناس البسائط الخارجية ، كالكم والكيف وغيرهما ، اذ فى المركبات الخارجية، توخذ اجناسها البسائط الخارجية ، كالكم والكيف وغيرهما ، اذ فى المركبات الخارجية ، توخذ اجناسها

وفصولها مواداً وصوراً، فيختلط لحاظ ماديّتها فىجنسيّتها. واذا اخذ العقل جنسالبسائط فقط، فهو حكمه بما هومفهوم، او بما هو مادّة عقليّة ، لابما هوجنس.

وهيهنا وجه آخر، وهوان النوع متحصل مجرداً عن العوارض المادية، من الاوضاع والجهات والامكنة والاوقات ونحوها، في عالم العقول، في نشاة الابداع، اذ لهذا الموجودات الطبيعية ، ارباب ذات عناية بها، باذن الله تعالى، بخلاف الجنس، اذ وجوده هناك ايضاً، بنحوالانغار في النوع الجروتي. (سبزواري ٨٠-٨١)

### غيرمتحصلة باعتبار انضياف امور اليها ٢/١٣٢

أى غير تامّة ، محتاجة اليها فى نحومن التحصل غير التقوم ، كالتميز والتشخص. فهذه الأمور لاتفيد اختلافاً فى الماهية ، بل فى العدد، كالإنسان الأبيض والإنسان الأسود، وهذا الإنسان. (هيدجى ١٧٥–١٧٦)

# من ثان مقسم ٢/١٣٢

أى اللابشرط المقسمى الذى هوالمقسم لللابشرط القسمى وبشرط شي وبشرط لا. والفرق بين القسمى والمقسمى: ان المهية فى القسمى مقيد باللابشرطية، وفى المقسمى غير مقيدة بها. (آملى ٣٠٥)

# وهو ای الثانی بکلی طبیعی وصف ۱۳۲/۵-۳

إن المحصّل من كلمات جملة الأساطين ، كالشيخ والمحقق الطوسى ، هوأن اللابشرط القسمى هوالكلى الطبيعى ، وأنه موجود فى الخارج .

وقد أورد عليهم المصنف بأنه غير موجود فى الخارج لأنه مقيد باللابشرطية ، والمقيد بما هو مقيد لاموطن له الا فى العقل ، مع أن الكلى الطبيعى موجود فى الخارج . فهو حينئذ اللابشرط المقسمى غير المقيد بشئ حتى بقيد اللابشرطية .

وما أفاده منظور فيه لأن المقيد باعتبار بشرط الشي أيضاً مقيد، فيلزم أن لايكون موجوداً في الخارج. (آملي ٣٠٥)

### و کونه من کون ۱۳۲/۷

يعني أنه موجود في الخارج لكون قسميه موجودين فيه. (هيدجي١٧٦)

لايخنى عدم استقامة هذا الاستدلال بناء على ما حققناه... من أن الكلى الطبيعى هو اللابشرط القسمى، لا المقسمى.

فالصواب أن يقال إن وجود الطبيعي يستكشف من وجود أفراده ، لأنه القدر المشترك بينها. والقدر المشترك بين الأفراد الموجودة موجودة لامحالة. (آملي ٣٠٩–٣١٠) اعنى المهيئة بشرط شيء ٧/١٣٢–٨

وقد تقرّر ان ماصح على الفرد ، صح على الطبيعة ، بل هنــا صحّة واحدة . (سبزوارى٨١)

### من انه جزء للشخص ۱۲–۱۲۳

ممنوع ، اذ ليس جزء فى الخارج. كيف وبين عنوان الجزئية وعنوان الحمل المعتبر فى الطبيعى مطلقا تهافت ؟ وانما قلنا «اولى» الى الصواب، اذ يمكن حمله على الجزء التحليلي كما سياتى، فان مفهوم النوع جزء مهية الشخص. فان مهيته، بما هوشخص مفهوم النوع، مع العوارض المشخصة، ومفهومى الجنس والفصل، جزءا حدّ النوع. واما الوجود، فوجود الجميع واحد وجعلها واحد. (سبزوارى ٨١)

ليس المراد من الاستدلال بكون الكلى الطبيعى جزء من الشخص الموجود على كونه موجوداً، أنه جزء خارجىله ، وأنه موجود بوجود على حدة ، وراء وجودالشخص كونه موجوداً ، أنه جزء خارجى له ، وأنه موجود بوجود على حدة ، وراء وجودالشخص كما هو شأن الأجزاء الحارجية بالقياس الى المركب منها ، حتى يلزم المفاسد المذكورة فى المفصلات. بل المراد أنه جزء عقلى له . والمراد من الجزء العقلى للذات الموجود فى الحارج هو أن العقل يحلل تلك الذات اليه . وكل ما يحلله العقل ذات الموجود اليه ، يجب كونه موجوداً بوجود تلك الذات .

فظهر بطلان ماقاله الشريف من أنه إن أريد بهأن الحيوان، مثلاً ، بجزء له فى الحارج فهو ممنوع، بل هوأول المسألة . وإن أريد أنه جزء فى العقل ، فهو مسلم ، لكن الأجزاء العقلية

للموجودات لايجب أن تكون موجودة في الخارج.

وكذا ماذكره أيضاً أن من قال بوجود الطبائع فى الأعيان، إن أراد به أن الطبيعة الإنسانية ، مثلاً ، بعينها موجودة فى الخارج مشتركة بين أفرادها ، لزمه أن يكون الأمر الواحد بالشخص فى أمكنة متعددة ومتصفة بصفات متضادة ، لأن كل موجود خارجى يجب أن يكون متعيناً ممتازاً فى ذاته غير قابل للاشتراك فيه. وإن أراد أن فى الحارج موجوداً اذا تُصور وجرد عن مشخصاته ، حصل منه فى العقل صورة كلية. فذلك بعينه مذهب من قال: لاوجود فى الحارج إلا الأشخاص والطبائع الكلية منتزعة منها ، فلانزاع إلا فى العبارة. انتهى .

وقد عرفت أن النزاع معنوى. والصورة المجردة المنتزعة من الشخص ماهيّة له وموجودة فى الحارج بوجوده، اذ فرق بين أنّه موجود بعين وجود أشخاصه وأنّه موجود بعنى وجود أشخاصه. (هيدجى ١٧٦–١٧٨)

# ولما ذكرنا ان الطبيعي ١٤/١٣٢

تمهید لدفع توهم المنافات بین کون المهیة موجودة فی الخارج وماسبق من اعتباریتها وعدم تحققها . (هیدجی ۱۷۸)

### الوجود واسطة في العروض ١٤/١٣٢\_١٥\_

الواسطة فى العروض هى ما كانت معروضاً للعرض حقيقياً. ولمكان علاقتهـا مع ذى الواسطة يسند عرضها الى ذى الواسطة . فيكون اسناد عرضها اليه مجازياً لا حقيقياً. (آملى ٣١٠)

### لاواسطة في الثبوت ١٥/١٣٢

قد يقال: واسطة فى الثبوت، اى لاواسطة فى الاثبات. وقد يقال: واسطة فىالثبوت، أى لافى العروض. وهى المرادة هيهنا. وهى التى قد لايتصف بما فيه الوساطة، معاتصاف ذى الواسطة به، فى الحقيقة، مطلقا، كما سياتى فى اول الربوبيات. (سبزوارى ٨١)

#### فان التشخص هوالوجود ١٦/١٣٢

والعوارض المسهاة بالمشخصات عندهم أمارات له وكواشف عنه، لا أنها مشخصات حقيقية. (هيدجي ١٧٥)

ثانياً وبالعرض ١٧/١٣٢

أى بضرب من الحجاز. (هيدجي ١٧٦)

لما ذكرنا ١٨/١٣٢

توقيتية ، جوابه بعد عدة سطور قوله «أشرنا الى أن الوساطة ». (هيدجي ١٧٦)

بشيء بالعرض 19/132

أى بالمجاز لعلاقة. (سبزوارى ٨١)

صحة السلب ٢٠/١٣٢

أى سلب مافيه الوساطة عن ذى الواسطة . (سبزوارى ٨١–٨٢)

وهو ما اذا كانتالواسطة ممتازة عن ذيها بحسب الوجود والاشارة الحسية.وذلك كالسفينة وجالسها ، حيث إن كلاً منها موجود بوجود على حدة. ويمتاز عن الآخر فى الاشارة الحسية. (آملي ٣١٠)

# وفي بعضها خفية ٢٠/١٣٢

وهو ما كانت الواسطة فيه غير ممتازة عن ذيها فى الاشارة الحسية ، مع امتيازها عنه فى الوجود، كالبياض والجسم ، فإن وجود البياض مغاير لوجود الجسم، لكن الاشارة اليه بعين الاشارة الى الجسم. (آملي ٣١٠)

# وفى بعضها اخفیٰ ۲۱/۱۳۲

بحيث يترائى الاتصاف بما فيه بالحقيقة.وهذا الظهور والخفاء وشدته ، تدورمدار شدّة الارتباط ، بحيث يصير كالاتحاد اللامتحصّل مع المتحصّل. (سبزوارى٨٢)

وهو ما اذا كانت الواسطة متحدة الوجود مع ذيها وفى الاشارة الحسية معاً.وهذا على قسمين :

(١) أحدهما ما اذا كان مهيتان لإحداهما تحصّل والأخرى غير متحصلة، فاتتحدتا وجوداً. فاتحادهما وجوداً مستلزم لاتحادهما فى الاشاره الحسية بطريق أولى. وذلك كالجنس والفصل، بناء على أن يكون الفصل مهية فى قبال مهية الجنس.

(۲) وثانيها ما اذا كانت الواسطة هي وجود ذي الواسطة . وهذا هو اخني من
 الأخنى المتقدم . (آملي ۳۱۰)

### لامرتبة له في التحقق ٢٣/١٣٢

أى فى التحقق مطلقاً ، خارجاً وذهناً ، كما مرّ بيانه... من احتياج الجنس فى كلا الوجودين الى الفصل ، بخلاف النوع ، فانه محتاج فى الوجود الخارجى الى الخصوصية . (آملى ٣١١)

### ولاسيما في البسائط ١/١٣٣.

الخارجية كالأعراض لانها فيها متحدان فى الخارج، بخلاف المركبات الخارجية، فانها تؤخذان فيها مادة وصورة خارجتين لكل منها وجود على حدة. فربما يختلط عليك لحاظ مادية أجناسها ولحاظ جنسيتها. (هيدجي ١٧٦)

### من هذا القبيل ٢/١٣٣

أى من قبيل الواسطة فى العروض فى الجنس وفصله ، حيث ان الواسطة فيه أخنى ، اذ لها أقسام ذكرها فى المنطق عند بحثه عن الكلى الطبيعى . (هيدجى ١٧٦)

### بالنظر الدقيق البرهاني ٢/١٣٣ ـ٣

فصحة سلب الوجود عن الكلى الطبيعى ، ضعيفة . وثبوت الوجود له ، كاد ان يكون بالحقيقة . فالكلّى الطبيعى موجود بحكم العقل الفكرى، وهذا حقيقة عقليّة ، مجاز عرفانى . و بهذا يمكن التوفيق بين قولى المثبت والنافى . فان الطبيعى موجود بواسطة فى العروض ، وغير موجود ، لصحة سلب الوجود ، وان كانت هذه الصحة اخنى العروض ، وغير موجود ، لصحة سلب الوجود ، وان كانت هذه الصحة اخنى العروض ، وغير موجود ، لصحة سلب الوجود ، وان كانت هذه الصحة اخنى العروض ، واحتاجت الى زيادة تدقيق واعانة مذاق رشيق . (سبزوارى ۸۲)

# لان فناء المهيّة في الوجود ٤/١٣٣

ما اشبه هذا بقول العرفاء: اذا جاوز الشي حده، انعكس ضده ، فلو كان للمهية التي هي الكلي الطبيعي تقرّرحقيقي بذاتها ، كضميمة للوجود الذي هوالتشخص الحقيقي ، كان هوتحققها ، لكنة باطل. فالتحقق الذي للوجود بالذات ، يكون تحققا لها بالعرض ، لان حكم النفس فيه ، ينسحب على الفاني . ولذا يقال: اتحادهما اتحاد اللامتحصل والمتحصل واتحاد المبهم والمعين . وبالجملة ، هذا سبيل القصة في القول بوجود الكلي الطبيعي . ومنهم من افرط فقال بوجوده بالذات . وهم القائلون باصالة المهيئة . ومنهم من فرّط فيه ونفاه مطلقا . ومنهم من قال بوجوده بالعرض ، لكن لاعلى الوجه اللطيف الذي قلنا في معني ما بالعرض ، بل كاتصاف الجالس في السفينة بالحركة العرضية . ومنهم من قال ان وجود الكلى الطبيعي وهو وجود ربّ النوع . ومنهم من يقول بوجوده كما ظنة الهمداني . والكل مزيفة . (سبزواري ۸۲)

### اشد من فناء الجنس في فصله ٤/١٣٣هـ٥

وجه أشدية فناء المهيّة فى الوجود... أن المهيّة تحتاج الى الوجود فى التحقق لأن الوجود عبارة عن كونها وتحققها، بخلاف الجنس فإنه محتاج الى الفصل فى التحصل، بمعنى أنه لايوجد بدون وجود الفصل، بناء على المعروف.

وأما على التحقيق ، فالفصل ليس إلا وجود الجنس . فيتخلف الفصل والجنس مع المهية والوجود فى التعبير فقط. (آملي ٣١١)

# التي عرضها الكلية في الذهن ٧/١٣٣ ـ ٨

لأن الكلية من المعقولات الثانية المنطقية التي ظرف عروضها واتتصاف المعروض بها كلاهما فى الذهن، اذ المهية فى الخارج جزئى، لأن الشيء ما لم يتشخص، لم يوجد فى الخارج. (آملى ٣١١–٣١٢)

## هي لا كلية ولاجزئية ١٣٣/٨-٩

واطلاق «الكلي» علمها إنما هو بالمجاز ، لكونهـا معروضة للكلية بالقوة . وانما قيَّـد

بالطبيعي، أي المنسوب الى الطبيعة التي هي بازاء العقل، أعنى الخارج. (هيدجي ١٧٦)

## مثل ما يقال ١٠/١٣٣

أى فى الاستدلال بوجوده فى الخارج. (هيدجي ١٧٦)

جزء الفرد الموجود ١١/١٣٣

وجزء الموجود موجود. (هيدجي ١٧٦)

الجزء التعملي ١١/١٣٣

لا الخارجي، لأن العقل يحلّله الى طبيعة معروضة والى تشخص عارض. وكلواحد من العارضية والمعروضية إنما هو بحسب العقل، دون الخارج. فالمراد من الجزء هو جزء حدّه، من حيث هو شخص، اعنى مفهوم الشخص. وكيف لا يكون المراد هو جزء الحدّ؟ والطبيعة لابشرط، ليست بجزء حقيقة، انما هو بشرط لا. (هيدجي ١٧٦)

## ليس الطبيعي ١٥/١٣٣

أى ليست نسبة المعنى الطبيعى الى جزئياته نسبة اب وأحد الى أولاد كثيرين كلهم ينسبون اليه بأن يكون الانسانية الكلية انسانية واحدة بالعدد موجودة فى كثيرين. فإن الواحد العددى لايتصور كونه فى أمكنة كثيرة . ولو كانت الانسانية أفراد النياس أمراً واحداً بالعدد، لزم كونه عالماً جاهلاً ، أبيض أسود ، متحركاً ساكناً ، الى غير ذلك من المتقابلات.

بل كنسبة آباء الى أبناء، أى لكل واحد من آحاد الانسان مثلاً انسانية أخرىهى بالعدد غير ما للآخر. وأما المشترك، فهو فى الذهن، لاغير. (هيدجي ١٧٦–١٧٧)

# كما حققنا اتحاده مع الأفراد ١٨/١٣٣

فوجوده وجودات بالحقيقة. (هيدجي ١٧٧)

### لابشرط ٢/١٣٤

بمعنى الثاني، أي المقسمي. (هيدجي١٧٧)

# يحتمل أن يكون خبراً ٢/١٣٤

قوله «حملا» (١) إما خبر لقوله «جنس وفصل »؛ فيصير المصراع كلاماً تاماً ، هكذا: الجنس والفصل، اذا أخذا لابشرط يحمل احدهما على الآخر. وكذا المصراع الثانى يصير كلاماً تاماً ، هكذا: المادة والصورة، اذا أخذا بشرط لا، لا يحمل أحدهما على الآخر.

هذا ، ولكن المعنى حينئذ لايخلو عن التعسف ضرورة أن الجنس والفصل ليس لها حالان – وهما اخذهما لابشرط وبشرط لا – حتى يقال عند أخذهما لابشرط يحمل أحدهما على الآخر، وكذا المادة والصورة. بل الجنس والفصل دائماً مأخوذان لابشرط ، والمادة والصورة دائماً تكونان بشرط لا. فاعتبار اللابشرطي من مقومات مفهومي الجنس والفصل، كاعتبار البشرط اللاثية في مفهومي المادة والصورة.

و (٢) إما صفة لقوله «جنس وفصل » ، والخبر قوله « فمدة وصورة...» . تقدير الكلام حينئذ: الجنس والفصل المأخوذان لابشرط المتصفان بصحة حمل أحدهما على آخرهما نفس المادة والصورة المأخوذتان بشرط لا ، ومتحدان معها . والتفاوت بينها بنحو لابشرط وبشرط لا . (آملي ٣١٣—٣١٤)

### بشرط لا ۱۳٤ ٣/

بالمعنى الثانى من معنييه، بأن يلاحظ وحده، من حيث إنه جزء للمجموع الحاصل منه ومما يقارنه. (هيدجي ١٧٧)

### متحد ذاتا ١٣٤/٥

اى المـادّة متّحدة مع الجنس الطبيعى ذاتا، ومختلف معه باعتبارى بشرط لا ولا بشرط . وكذا الصورة مع الفصلالطبيعى . (سبزواري٨٢)

على ما هو المشهور من أن الأجزاء العقلية إنما تؤخذ من الأجزاء الحارجية فيما هو مركب خارجي.

وزعم صاحب المحاكمات، وتبعه الشريف، أن هذا المشهور باطل، لما ذكر في المطولات كالمشارق مع جوابه.

اعلم أن المادة والصورة يقعان بالاشتراك على جزئى الجسم وعلى الجنس والفصل المأخوذين بشرط التجرد. فجميع أنواع الأعراض تكون مركبة من مادة وصورة. (هيدجي ١٧٧–١٧٨)

### في الجسم ١٣٤/٥

وهو جوهر ممتلاً في الجهات. (هيدجي ١٧٨)

### أى المادة والصورة ١٣٤/٥

المادة هي الهيولى الأولى . والصورة هي الجسمية والاتصال . فيؤخذ الجوهرية من الهيولى والإمتداد من الصورة الجسمية . (هيدجي ١٧٨)

ان الجسم المركب من المادة والصورة يكون جزئاه ، أعنى المادة والصورة ، متقدمين عليه بحسب الوجود الخارجي والذهني معاً بالتقدم بالطبع... ولازم ذلك هوأن يكون تصور الجسم بتصور أجزائه منضها بحيث يتحقق من انضهامها الجسم في الذهن كما يتحقق من انضهامها في الخارج. فيكون رتبة تحقق المادة والصورة في الذهن متقدماً على حصول الجسم فيه.ثم عند حصول الجسم في الذهن ، ينحل عقلا الى شي هو الجنسوشي آخر هوالفصل. فيكون حصول الجنس والفصل في الذهن متأخراً عن حصول الجسم فيه، كما كان حصول الجسم فيه متأخراً عن حصول الجسم فيه.

فأوّل ما يحصل فى الـذهن هو المـادة والصورة، ثم يحصل منها الجسم، ثم يحصل بعد حصول الجسم الجنس والفصل. لكن الجنس مأخوذ من المادة والفصل من الصورة. (آملي ٣١٤)

# وتان في أعراضه أي اعراض الجسم عقليتان ٦/١٣٤ ٧-٧

الأعراض... ليست لها أجزاء خارجية حتى تتحقق أجزائها أولاً، ثم تتحقق الأعراض. بل أول ما يحصل منها فى الذهن هونفس ماهياتها البسيطة فى الحارج. ثم تنحل عقلاً الى الجنس والفصل. ثم فى الرتبة اللاحقة عن التحليل العقلى، يعتبر ما انحلت الأعراض اليه تارة على نحو اللابشرطية، فيسمى بالجنس والفصل، وأخرى بنحو بشرط

لاثية ، فيسمى بالمادة والصورة العقليتين.

وليس الجنس والفصل فى الأعراض مأخوذين من المادة والصورة، بل هما أعنى الجنس والفصل والمادة والصورة متّحدان بحسب الرتبة ، ليس بينها سبق ولحوق . وإنما التفاوت بالاعتبار المحض. (آملي ٣١٥)

### فانهما فيها ٧/١٣٤

قد يقال لها مادّة وصورة تبعيّتين ، اى بتبعيّة موضوعاتها. (سبزوارى٨٢)

ای متحدان ۱۰/۱۳۶

فالاثنینیّة المفهومة من لفظ «سیّان » باعتبار مفهومها. وامّا وجودهما ، فواحد. والقرینة ان ما به الاشتراك لایساوی ابدا ما به الامتیاز. (سبزواری ۸۲–۸۳)

### وليس فصلان ١٢/١٣٤

فإن الجنس لما تحصل بأحدهما ، لكان النوع متحققاً به ، فلايكون الآخر فصلاً له. (هيدجي ۱۷۸)

#### ولاجنسان ۱۲/۱۳٤

فلوكان لماهية واحدة جنسان في مرتبة واحدة ، لكان لكلواحد منها فصل محصّل يتحصل به كل منها نوعاً على حدة . فيكونا ماهيتين ، لاماهية واحدة . ولو كان الفصل الواحد محصّلاً لكل منها ، لكان النوع محقّقاً بأحدهما ، فلا يكون الآخر جنساً له . (هيدجي ١٧٨)

### والفصل منطقي ١٨/١٣٤

هذا الاصطلاح فى الفصل المنطقى، غير ما هو المشهور فى المنطق، لان ذلك نفس الفصل والفصلية. والمراد به المنطقى » هنا مايوضع فى حد الشى ، وهو ما يعرضه الفصل المنطقى بذلك المعنى ، فيسمى المعروض باسم العارض اللازم. (سبزوارى ٨٣)

والمراد به هنا ما فى مقابل الحقيقى مطلقاً ، لا مايقال فى مقابل الطبيعى والعقلى،اذ هو على اصطلاح المنطق كما اشاراليه فى الحاشية. (هيدجى ١٧٨)

المنطقى المشهورى هو مفهوم الفصل . وقد قالوا ان مفهوم الفصل فصل منطقى؛ ومعروضه فصل طبيعى ، والمجموع عقلى .

والمراد بمفهوم الفصل: المعرّف بالكلى المقول فى جواب أى شى هو فى جوهره . والمراد بمعروضه هوالمهية التى تعرضه الفصلية حين ما تقول: «الناطق فصل »أى كلى يقال فى جواب السؤال عن الانسان بأنه أى شى هو فى جوهره.

والمنطقى غير المشهورى هولازم الفصل الحقيقى كالحساس للحيوانوالناطق للانسان، فان الناطق ليس فصلاً حقيقياً. (آملي ٣١٧)

### كالناطق أو النطق ١٨/١٣٤

التعبير بالناطق او النطق على سبيل الترديد لمكان عدم الفرق بينها بناء على ما هو التحقيق من أن الفرق بين المشتق وبين مبدئه بالاعتبار. (آملي ٣١٨)

# کان کیفا ۱۹/۱۳٤

كما هو المشهور، أو اضافة كما قالالفخرالرازى. (هيدجي ١٧٨)

### لاسيما الفصول ١/١٣٥

إشارة الى ماقاله السيد الشريف من أن مفهوم الشى لا يعتبر فى مفهوم الناطق، مثلاً، وإلا لكان العرض العام داخلاً فى الفصل. ولو اعتبر فى المشتق ماصدق عليه الشى ، فقلبت مادة الامكان الخاص ضرورية . فإن الشى الذى له الضحك هو الانسان، وثبوت الشى لنفسه ضرورى .

وقال المصنف فى بعض تاليفه : وايضاً لزم دخول النوع فى الفصل . وقال أيضا : إنا نعلم بديهة أن ليس فى توصيف الثوب بالأبيض تكرار الموصوف أصلاً ، لابطريق العموم ولابطريق الخصوص. والحال أنه لو اعتبر الشي فيه ، فيلز مالتكرار. (هيدجي ١٧٩)

خصوصية الفصول بين المشتقات فى أن تكون بسيطة لمكان كونهـا مورد دليل البساطة الذى أقامه المحقق الشريف. وهو انه لوكان المشتق المأخوذ فصلاً مركباً، لزم إما دخول العرض العام فى الفصل، أو قلب مادة الامكان الخاص بالضرورة.

ومن المعلوم أن هذا الدليل ، لو تم "، لدل" على بساطة المشتق فيها أخذ فصلاً لا مطلقاً. (آملي ٣١٨)

#### اشتقاقي ٢/١٣٥

يقال فى عرفهم إن الناطق والحسّاس مشتقان من الصورة الانسانية والحيوانية،أى من الجوهراللناطق والجوهرالحسّاس.

ومرادهم بالمشتق العنوان الحاكى، وبالمشتق منه المعنون المحكى عنه؛ لا ما هو المصطلح عند أهل العربية . فكل مفهوم مأخوذ من معنى ومنتزع منه، فهو مشتق منه، كالضاحك مثلاً بالقياس الى الانسان ، يقال إنه مشتق منه. (هيدجي ١٧٩)

## اقتحام ذی ۱۳۵/۶

ان اللفظ بما له من المفهوم اذا لم يكن قابلاً للحمل على الذات، مثل الضرب الموضوع للحدث بشرط لا، فنى حمله لابد من تحوله الى المعنى القابل للحمل . وهو بأحد نحوين : إما بتأديته بصورة المشتق مثل ضارب، وإما بتصديره بكلمة « ذو » ، مثل « زيد ذو ضرب » .

و حمل «ذوضرب» عليه حمل هو هو ،اذ كلمة «ذوضرب» لا يحتاج في حملها على الانسان الى اقتحام كلمة «ذو» مرة أخرى.

فالنفس الناطقة بنفسها لايحمل على الانسان ، لانها موضوعة للمعنى المعتبر بشرط لا الذى هو بهذا المعنىالصورة، وهى لاتحمل على المركب منها ومن المادة، لأن اعتبار بشرط لامناف للحمل. (آملي ٣١٨—٣١٩)

### وآلا فنفس النفس الماخوذة لابشرط ١٣٥/٥

هذا احد المواضع التي قلنا انا نستعمل كثيرا ما اللابشرط وغيره في الحقائق ايضاً. فاخذ النفس لابشرط ، في الطرف النازل ، ليصح لها نحو اتحاد مع القوى البدنية ؛ بل مع البدن ، بما هو بدنها. وفي الطرف الصاعد ؛ لتشمل العقل بالفعل ، بل الفعال الى الفناء في الحق المتعال ، كما عرف القدماء الانسان بانة حيوان ناطق مايت. واذا اخذت بشرط لا ، بالنسبة الى البدن ، فهي صورة للبدن. والبدن مادة النفس ، والصورة علة للمادة. والاخذ بالبشرط فيها ملاحظة ما به الاشتراك في الوجودات المراتب. والاخذ بشرط لا محافظة ما به الامتياز فيها. أو الاول توحيد الكثير ، والثاني تكثير الواحد. (سبزواري ٨٣)

## على الابهام ٢/١٣٦

أى على نحو الإطلاق والعموم، لاالتعيينوالخصوص، كما سيذكره. (هيدجي ١٨٠) أى المعتبر من باقى المقومات معتبر على نحو القدر المشترك بين الخصوصيات ، لا الخصوصيات نفسها . فالجسمية المعتبرة فى الانسان ، مثلاً ، ليست بخصوصية الطبيعة العنصرية أو المثالية ، بل الأعم منها. (آملي ٣١٩)

# وذوقوام من الانواع من معان ٢/١٣٦

كلمة «من» الاولى ابيان «ذو» والثانية صلة « قوام » ، أى مامن الانواع ذوتقوّم من المعانى. (سبزوارى ٨٣)

### قال الشيخ ١٣٦/٥

عبارة الشيخ على مانقله فى الشوارق هكذا: ﴿ وصورته ، أى صورة الجسم ، هى ماهيته التي بها هو ماهو. ومادته هي المعنى الحامل لماهيته...»

والسرّ فى ذلك أن المادة هى ما به الشى ً بالقوة . ولاشك أن قوة الشى ً ليست هى الشى ً . (هيدجى ١٨٠) هى الشى ً . وأما الصورة هى ما به الشى ً بالفعل. وفعلية الشى ً هى الشى ً . (هيدجى ١٨٠) لان ذا الفصل ١٣٦/٥

بلكل تال فيه جميع كمالات المتلوّ مع شئ زائد،لان التغيّرات الطوليّة فىالصعود

استكمال، وهو اللبس ثم اللبس للهادة ، لاالخلع ثم اللبس، كما فى الانقلابات، فى السلسلة العرضية. فينتهى الاستكمال الى تمامية الفصل الاخير، وهو جامع ، بنحو اللف والرتق، جميع الكمالات التى كانت فيهادونه، بنحو النشر والفتق، ويقوى على جميع مايقوى القوى الاخرى عليه ، لانه تمامها. والتام يجمع فعليّات الناقص، ويفعل فعله. (سبزوارى ٨٣) عيّنا ١٠/١٣٦

ماض مبنى للفاعل من التعيين. أى فهو معيِّنالنوع ومشخِّصه ومقوَّم سائرمعانيه، وإن تبدلت. (هيدجي ١٨١)

فهی أی كل واحد ۱۱/۱۳۲

هذا متفرّع على التبدّل. (سبزواري ٨٣)

وقس عليه الباقى ١٤/١٣٦

فمن الحسّاسيّة اعم من الاحساس بالمشاعر ، ومن العلم الحضورى بالمحسوسات، كما ان بصيرية الحق تعماليا وسميعيّته ، وبالجملة مدركيّته ، هى علمه الحضورى بالمبصرات، وغيرها بنحو اشدّ واتمّ ، من حضورها لدى المشاعر ، ومحرّكيته اعم من التحريك بالقوّة المنبثّة العاملة ، ومن التحريك بالقدرة الروحيّة. (سبزوارى ٨٣— ٨٤)

# الخاص من كل واحد ١٤/١٣٦

بأن يؤخذ مثلاً في حدّ نوع الانسان الجوهر المادى أو الجسم الطبيعي. وقد علمت أن هذه الخصوصية غيرمعتبرة في حقيقة المحدود، زائدة عليها. (هيدجي ١٨١)

# زيادة الحد على المحدود ١٦/١٣٦

فإن كينونة القوس قطعة من الدائرة لاتكون مأخوذة فى مهيته حتى اذا لم تكن قطعة من الدائرة لم تكن قوساً. بل هو مايحيط به خط مستدير ينتهى طرفاه بنقطتين بحيث تحصل من امتداد طرفيه او أحدهما الدائرة من غير فرق بين أن تكون قطعة من الدائرة أملا. (آملي ٣١٩)

### مثالاً ومعنويا ١٨/١٣٦

متعلقان برالجسم، و والنَّمو ، على سبيل النَّلف والنشر . والمقصود دفع ان يقال : الذاتى لا يختلف ولا يتخلّف ، بان النّذاتى هو القدر المشترك من تلك المبهات المذكورة . (سبزوارى ٨٤)

### هل وحدت ماهيتها ١٣٧/٥-٦

بأن تكون فى العين واحدة ماهية ووجوداً، أى شيئاً واحداً بسيطاً، ذاتاً ووجوداً، لاتعدد فيه فى حد ذاته ووجوده، ينتزع العقل منه باعتبارات شتى هذه المفاهيم المتغايرة والصورالمختلفة. (هيدجى ١٨٢–١٨٣)

# رفع وجود ۱۳۷/۸

فيه أن تعويض التنوين عن المضاف اليه لايطرد فى كل موضع. فلو قال: وثم على الثانى فإما اتحدا وجودها فى العين أو تعددا ، سلس النظم وسلم عن مخالفة ماهو أكثر إلاأن فيه وضع المظهر موضع المضمر، وهوعند الضرورة مغتفر. (هيدجى ١٨٣)

### او وجودها كذانها ٩/١٣٧

هوالمختار لدى الشيخ المتأله الاشراق. واستدل عليه بأنه لواتحدت الأجزاء جعلاً ووجوداً، لما أمكن بقاء الجنس بعد زوال فصله . لكن الثانى باطل، اذ الشجر، اذا قطع، والحيوان، اذا مات، فإنه بتى جنسها مع زوال النمو والحس. (هيدجي١٨٣)

### فهذه اقوال ثلثة ١٠/١٣٧

الاول انها فى العين واحدة مهية. ومعلوم ان المهيّة الواحدة لايكون لها آلا وجود واحد. والثانى، انها فى العين متكثرة مهية ، كما فى الذهن متحدة وجوداً. والثالث، انها متكثرة مهية ووجودا.

وتزييفها فى الكتب مسطور. والصواب قول رابع ، وهوان مهيّة الاجزاء العقليّة غير متحققة فى العين، لابنحو الوحدة، ولا بنحوالكثرة، كما اشرنا اليه بقولنا: «بل باعتبارات له تلك الصور». وهومقتضى اصالة الوجود، واعتباريّة المهيّة. فنى الخارج ليس الا نحو

وجود، ينتزع منه العقل لاجل التنبيه بمشاركات اقل او اكثر مفاهيم خاصة وعامة واعم فاذا حصل زيد فى العقل، بمعونة الحس، وشاهد معه عمرواً وبكراً وخالداً مثلاً، حصل له استعداد حصول الانسان. واذا شاهد معها الفرس والبقر مثلاً حصل الحيوان. واذا شاهد معها الشجر، حصل الجسم النامى. وهكذا، وليست متحققة فى العين اللا بالعرض. وهذا مذهب صدر المتالهين، قدّس سرّه، واليه ناظر ماار تضاه من الفصول الحقيقية انحاء الوجودات. واللا، فالفصل احد المهيّات والكليّات الخمس. وانما خصة بالفصل، لان الجنس مهية ناقصة مهمة، تحصله بالفصل، وشيئية الشيّ، بالصورة التي هي ماخذ الفصل، بل عينه. (سبزوارى ٨٤)

#### متعددة في العين ١١/١٣٧

يعنى أن كل واحد واحد منها موجود فى الخارج وليس بمنتف فيه. فاذا وجد فرد من الانسان، مثلاً، فى الخارج ، صدق أن فى الخارج انساناً وحيواناً وجسماً وجوهراً ونامياً وحساساً وناطقاً وضاحكاً وكاتباً ، وإن لم يكن لكل واحد وجود على حدة . فإن الوجود الواحد يكنى فى تحقق الما هيات المتعددة المختلفة فى صدق أن كل واحد منها فى الخارج موجود. (هيدجى ١٨٣–١٨٤)

# وأما اذا نظرنا الى عدم تحقق المهية بالذات ١٣/١٣٧ ــ ١٤

هذا هو القول الرابع الذى هومختار صدرالمتألهين ، وهو أن مهيّة الأجزاء العقلية غير متحققة فى الخارج رأساً. فلاتكون مهية حتى يبحث عن وحدتها وتعددها. بلالتحقق للوجود، بناء على أصالته. (آملي ٣٢١)

# كذلك نقول نحن ١٩/١٣٧

فى جوابك إن قلت علينا ما قالوا عليهم. والفرق بين هذا القول والقول الأول ظاهر ، كما أشار اليه فى الحاشية ، فصار قولاً رابعاً. وهو نحو من الوجود بسيط ، كما قال فى الأسفار. فالموجود فى الخارج هو الوجود، لكن يحصل فى العقل بوسيلة الحسّ أو المشاهدة الحضورية من نفس ذاته مفهومات كلية عامّة أو خاصّة ، ومن عوارضه أيضاً كذلك.

ويحكم عليها بهذه الأحكام بحسب الخارج. فما يحصل فى العقل من نفس ذاته يسمى بالذاتيات. وما يحصل لامن حيث ذاته بل لأجل جهة أخرى يسمى بالعرضيات. فالذاتى موجود بالذات ، أى متحد مع ماهو الموجود اتحاداً ذاتياً ، والعرضى موجود بالعرض ، أى متحد معه اتحاداً عرضياً. وليس هذا نفياً للكلى الطبيعى كما يظن ، بل الوجود منسوب اليه بالذات اذا كان ذاتياً ، بمعنى ان ما هو الوجود الحقيقى متحد معه فى الخارج ، لا أن ذلك شى وهو شى اخر متميز عنه فى الواقع. (هيدجى ١٨٤)

### وأما القول الثالث فسخيف ٣/١٣٨ ع

القول الثالث هوالقول بتعدد الأجزاء فى الخارج مهية ووجوداً. وهو مختار شيخ الإشراق. واستدل له بأنه ، لو اتحدت الأجزاء جعلا ووجوداً ، لما أمكن بقاء الجنس بعد زوال الفصل، مع أنه يبتى بعد زوال فصله. فإن الشجر، اذا قطع، والحيوان، اذا مات يبتى جنسها، وهو الجسم ، مع زوال الفصل ، وهوالنمو والحسن.

ووجه سخافته هو استحالـة تحقّق الحمل بينها حينئذ ، لامتناع حمل الموجودات المتباينة بعضها على بعض، اذ المصحح للحمل هواتحاد وجود المحمول والموضوع...والإتحاد بحسبالوجود معتبر فى الحمل مطلقاً، سواءكان أولياً أو شائعاً صناعياً. (آملى ٣٢١–٣٢٢)

# يعنى العقل في التصديق بثبوتها ٢/١٣٩

إن الجزء ، لمكان تقدمه على الكل بحسب الوجود الخارجى والذهني ، يستغنى عن السبب المستقل المغاير لسبب الكل . فهو مجعول بعين الجعل المتعلق بالكل ، ولا يفتقر في تحققه الى جعل آخر وراء جعل الكل . . .

وهذا الغنى عن السبب يعتبر تارة فى الجزء ، بحسب الوجود الذهنى، وأخرى فيه بحسب الوجود الذهنى ، بأن يكون تصديق العقل بحسب الوجود الذهنى ، بأن يكون تصديق العقل بثبوت الجزء للمهية مستغنياً عن الوسط ، سمى الجزء «بيتن الثبوت» . وإن اعتبر بحسب الوجود الخارجي ، سمى الجزء « غنياً عن السبب » . (آملي ٣٢٣\_٣٢٣)

### **وعن سببية على حدة ١٣٩**/٥

بأن يكون سبب الماهية سبباً له أيضاً على حدة. (هيدجي ١٨٤)

بأن يكون لسبب المهيّة سببيتان: سببية بالنسبة الى المهيّه نفسها ، وسببية بالنسبة الى جزئها. (آملي ٣٢٣)

# حتى يفيد مع ذكر ٧/١٣٩

اذ كيف لايكون الاجزاء بيّنة الثبوت، وتصور الكلّ مسبوق بتصورها ؟ بل تصورالمجموع ليس، اللا تصوّرهذا وذاك. فيلزمه التصديق بثبوتها للكل. ولولاه، فمعلومانه لم يتصور المهيّة اللا بوجه ما . وايضاً، لو لم يستغن عن الواسطة في الثبوت، لزم الجعل التركيبي في الذاتيات. وهوباطل. (سبزواري ٨٤)

# كالاشكال المشهور ٩/١٣٩

قال شارح المقاصد: «اذا كانت العلّة التامّة مشتملة على المادة والصورة يمتنع تقدمها على المعلول واحتياج المعلول اليها، ضرورة أن جميع أجزاء الشيّ نفسه. وإنما التقدم لكل منها. فما يقال من أن العلة يجب تقدمها على المعلول ليس على اطلاقه، بل العلة الناقصة أوالتامّة التي هي الفاعل وحده، او مع الشرط والغاية». (هيدجي ١٨٤–١٨٥)

هو الإشكال الوارد فى العلة التامة ، بالمعنى المركب ، على المعلول ، لأن مجموع المادة والصورة اللتين من العلة التامة عين المعلول . فلايتقدمان عليه لأنه من قبيل تقدم الشى على نفسه ، وهومستحيل. والكل ، أعنى مجموع العلة التامة مشتمل على الصورة والمادة. فهو أيضاً لايتقدم على المعلول ، لمكان استحالة تقدم بعض أجزائه ، أعنى المادة والصورة اللتين هما عين المعلول. (آملي ٣٢٣)

# کل فرد فرد ۱۱/۱۳۹

يعنى مفاد القضية الكلية ، وهوالمراد بالكل الأفرادى. (هيدجي ١٨٥)

# الكل مجموعاً ١٢/١٣٩

أى مجموع الأجزاء لامع الاجتماع بمعنى مجموع المعروض والعارض، بل المعروض

فقط، لكن من حيث هو معروض للاجتماع على أن يكون التقييد داخلاً والقيد خارجاً. (هيدجي١٨٥)

وهذا هوالكل، وهو اعتبار مجموع الأجزاء المعروضة للهيئة الاجتماعيّة من حيث تقييده بها على أن التقييد داخلاً والقيد خارجاً .

وأخذ التقييد فيه ليس بمعنى تقييد التقييد حتى يقال بأن المقيد بالتقييد الاعتبارى اعتبارى، بل بمعنى أخذ التقييد آلة لملاحظة القيد والمقيد كالمعنى الحرفى الذى آلة لملاحظة متعلقه. (آملى ٣٢٤)

## أى الكل مجموعاً بنحو شطرية الاجتماع ١٢/١٣٩ –١٣

يعنى مجموع الأجزاء معالاجتهاعالعارض لها الذى هوأمرعقلى، أىمجموع المعروض والعارض. (هيدجي ١٨٥)

وهذا لایکون کلاً ولاجزء ، بل هو أمر اعتباری ، لکونه مرکباً من الکل والهیئة الاجتماعیة التی هی اعتباری و المرکب من المتأصل والاعتباری اعتباری لامحالة.

وأما أن الهيئة الاجتماعية أمر اعتبارى ، فلانه كلما يلزم من وجوده التسلسل ، فهو أمراعتبارى. والهيئة الاجتماعية ، لوكانت موجودة ، يلزم التسلسل. فهي اعتبارى.

وأما لزوم التسلسل من وجودها فى الخارج، فلما قىررە المصنف فى الحاشية . (آملى ٣٧٤)

# الكل مجموعاً ولكن ذات المجموع ١٤/١٣٩

يعنى مجرد المعروض، لامع العارض كالمعنى الثالث، ولامع الحيثية المعروضية كالمعنى الثانى، ولا واحد واحد على نحوالعام الاستغراق كالمعنى الأول. بل نفس ذوات الأجزاء بأسرها ، حيث ان لحاظها بتمامها شئ ، ومع الحيثية المعروضية للهيئة الاجتماعية شئ ، ومع الهيئة الاجتماعية شئ ، وكل واحد واحد على سبيل الاستغراق شئ .

فالكل عبارة عن تمام الأجزاء مع الحيثية المعروضية. والجزء عبارة عن تمامها من حيث هي هي . فحصل الفرق بين الكل والجزء ، وأن الفرق بينها بالإعتبار ، وأن الكل

عبارة عن اعتبار بشرط شي ، أى بشرط الهيئة الاجتماعية، والجزء عبارة عن اعتبار لابشرط، أى لابشرط عن الهيئة الإجتماعية. (آملي ٣٢٤\_٣٢٠)

### فان هيئة الاجتماع امر اعتباري ١٨/١٣٩

اذ ، لوكانت هيئة الاجتماع في العشرة ، مثلاً ، امراً عينيـاً ، كالبياض ، كانت هي الحادية عشرة . ففرضت هيئة اجتماع الاحد عشر . والمفروض ان الهيئة الاجتماعية مطلقا امرعيني . فيصير الاحد عشر اثني عشر . وله هيئة احرى عينيـة . وهكذا . فيلزم التسلسل .

وهيهنا وجه آخر في حل اشكال تقدم العلة التامة المركبة من اجزائها المادة والصورة على المعلول. وهو ان العلة المادية والصورية معتبرتان في ناحية العلة، لا المعلول، اذ المعلول امر وحداني، على ما عرفت من ان شيئية الشي بصورته ، وان الفصل الاخير الجامع لوجودات اجناس وفصول، هو حقيقة النوع، بل هو الوجود. فكيف يتحقق المادة والصورة، عاهما شيئان في المعلول، حتى يقال: هما في العلة عين ما في المعلول، فلاتقدم ؟ كيف لاتقدم للعلة التامة، وهي العلة الحقيقية ؟ واطلاق المركب على المعلول المستكمل بالوصول الى الغاية باعتبار قبول التحليل عند العقل الى كما لات تلك الموجودات المتعاقبة وفعلياتها. فانه جامع لها، بنحو اللف. وهو، بوحدته، يوازى الكل بكثرتها. وليس فاقداً الله ماهومن باب الحدود والنقائص. (سبزوارى ٨٤-٨٥)

### وحدة حقيقية ٢/١٤٠

لا اعتبارية. (آملي ٣٢٥)

تركبا من اجزاء ٣/١٤٠

الألف في (تركبا) للإطلاق. و«تركب، صفة لقوله «في واحد»...

ثم الكلام في هذه المسألة يقع تارة في مرحلة الثبوت ، أي ما به يتحقق المركب الحقيقي ، وأخرى في مرحلة الإثبات ، أعنى ما به يحرزأنه مركب حقيقي.

أما مرحلة الثبوت ، فالتركيب الحقيق يحصل من اجتماع أمور بينها فعل وانفعال واحتياج وافتقار . بكون بعضها مؤثراً في بعض وبعضها متأثراً عن بعض، كالمهيتة المركبة

من الجنس والفصل ، والجنس المركب من المادة والصورة.

أما مرحلة الإثبات، فأمارة التركيب الحقيقي هوأن يترتب على الكل أثر مغاير للآثار المترتبة على الأجزاء، كالياقوت المركب من العناصر اللذى أثره تفريح القلب، وهو غير آثار العناصر.

وأمارة التركيب الإعتبارى هي أن يكون أثره مجموع الآثار المترتبة علىالأجزاء، كفتح البلد الذى هوأثر العسكر، اذ الفتح عبارة عن قلع قوة العدو وإقامة الفاتحين مقامهم؛ وهو ينحل الى علة أفعال، كل واحد منها قائم بعدة من آحاد العسكر، ومجموع هذه الأفعال هوالفتح. (آملي ٣٢٥)

### لكونها ضرورية ٦/١٤٠

اذ من البديهيات والفطريات انه ، اذا لم يكن بين الاجزاء حاجة ، لم يكن بينها ربط، واذا لم يكن ربط، لم يحصل فيها وحدة . فلم يكن تركيب حقيقى . فالمطلب، لوضوحه وجلائه ، لا يحتاج الى البرهان . فهذه المسألة ، مثل مسألة الوجود خير ، لم يبرهن عليها ، لبداهتها . (سبزوارى ٨٥)

### معیار ۱٤٠/۸

حاصله أن معيـار الوحدة الحقيقية أن يختصّ المتّصف بهـا بلوازم وآثار لاتكون عين مجموع آثار الأجزاء ولوازمهـا ، كياقوت واحد ، لا كعشرة يواقيت والعسكر . (هيدجي ١٨٥–١٨٦)

### لمجموع العناصر ١١/١٤٠

كالعناصر الموضوع ، كل منها بجنب الاخرىٰ ، من غير تصغر اجزاء وتماس وفعل وانفعال وكسر وانكسار بينها . (سبزواری ۸۵)

## بقول السيد السناد ٣/١٤١

محصل ما ذهب اليه السيد، على ما فىالشوارق هو:

وأن التركيب على قسمين: أحدهما التركيب الانضمامي. وهو أن ينضم شي الى شي

ويكون لكل واحد منها ذات على حدة فى المركب منها. فيكون فى المركب كثرة بالفعل، كتركيب البيت من الأبواب والأخشاب واللبنات ، وتركيب البخار من الأجزاء المائية والهوائية .

الثانى التركيب الاتحادى. هو أن يصير الشى عين شى آخر ومتحداً معه، ويكون لكليها فى المركب ذات واحدة، هى عين كل واحد منها وعين المركب منها، كصيرورة زيد كاتباً. وهما ذات واحدة فى الخارج. ومعنى التركيب أن العقل يقسم ذلك الواحد الى قسمين نظراً الى أن أحد الجزئين قد يكون موجوداً ولا يكون عين الآخر، ثم يصير عينه ؛ أو الى انها قد يكونان أمراً واحداً، ثم قد ينعدم ذلك الأمر الواحد من حيث إنه عين أحدهما، ويبقى من حيث إنه عين الآخر، كالجسم والنامى. فانها أمر واحد، هو الشجر. ثم اذا قطع، انعدم من حيث إنه عين النامى، ويبقى من حيث إنه عين الجسم من الهيولى والصورة من هذا القبيل». (آملى ٣٢٦)

#### السناد ۳/۱٤۱

في القاموس: السناد بالكسر الناقة القوية. (هيدجي ١٨٦-١٨٧)

# ترکیب اجزاء عینیة اتحادی ٤/١٤١هـ٥

فيه اشكال. لان حيثية القوة تنافى حيثية الفعلية ، كما ينادى به دليل القوة والفعل المثبت للهيولى. فكيف يتحد المتقابلان ؟ وايضاً ، الاتحاد يجوربين اللامتحصل والمتحصل كالمهية والوجود ، والجنس والفصل ، حيث انها اجزاء عقلية ، لاخارجية . والهيولى موجودة عندالمحققين. والموجودان لايكونان موجوداً واحداً ، وتوجيه الاتحاد ان الهيولى، لما كانت قوة محضة ، ولم تكن مرهونة بفعلية ، حتى يكون لها تاب وتعص عن الاجتماع بفعلية اخرى ، كما فى الصور ، « اذ صورة بصورة لاتنقلب »، والقوة خفيفة المؤنة ، جاز ان تتحد الهيولى بكل صورة وفعلية ، ولا تعصى فيها عن قبولها . وهي ، وان كانت موجودة ، الا ان وجودها فى غاية الضعف ، حيث انها قوة صرفة . فتركيبها مع الصورة ، تركيب اللامتحصل مع المتحصل ، لان القوة عدم ، اللا انها عدم شأنى . فهذا معنى اتحادهما ،

لا انَّ حيثيَّة القوَّة وحيثيَّة الفعليَّة واحد ، لاتعاند بينها. (سبزواري ٨٥–٨٦)

يعنى: تركيب الأجزاء الحارجية اتحادى ، كالتركيب الأجزاء العقلية، أعنى الجنس والفصل ، بناء على التحقيق من تعددها مهيّة واتحادها وجوداً. (آملى ٣٢٥–٣٢٦) صورة بعد العراء ٧/١٤١

وهذا هو مورد انفكاك الصورة عن المادة. وإنما قال « فى عالم المثال» ، لأنالصورة فى هذا العالم لاتنفك عن الهيولى، ولاتبتى مجردة عنها، كما سيأتى فى الطبيعيات. (آملى ٣٢٦) أى وجد قبل الصورة ٨/١٤١ هـ٩

غرضه من تفسير «كان» ب «وجد» هو بيان أن «كان» في الشعر تامة ، لاناقصة. وهذا هو مورد انفكاك الهيولي عن الصورة. (آملي ٣٢٦)

## الهيولي الثانية ٩/١٤١

تخصيصها بالثانية لتصحيح القافية ولكون العراء والكساء فيها ظاهراً بخلاف الأولى، كما قال السيد المذكور: ﴿ ولنجعل البيان مخصوصاً في الهيولى الثانية مع صورتها ليقاس عليها سائر الهيوليات مع صورها ﴾. (هيدجي١٨٧)

ولعل السرفى اختصاصه البيان بالهيولى الثانية أظهرية التعرية والتكسية فيها بالنسبة الى الميولى الأولى. فإن من الواضح البديهى اكتساء المنى بالصورة المنوية قبل تصور هابالصورة الإنسانية. (آملى ٣٢٧)

# وهو المناسب لمقام التعليم والتعلّم ١١/١٤١

اشارة الى ان التركيب الانضهاميّ هوالمرضيّ. (سبزواري ٨٦)

# عين مع الوجود في الأعيان ٢/١٤٢

يعني متحد معه بحسب الخارج ، لابحسب المفهوم. (هيدجي ١٨٨)

# في الأذهان بحسب المفهوم ٣/١٤٢

فى هذا البيت اشارة الى الجمع بينالقولين ، بان من قال بالعينية ، نظر الى اتحادهما في العين، ومن قال بالمساوقة ، نظر الى اختلاف مفهومها في الذهن. (سبزوارى ٨٦)

#### بنحو الوجود ٤/١٤٢

والوجود متشخص بنفس ذاته. (هيدجي ١٨٨)

### مذهب كثير من الفحول ٤/١٤٢

إن فى عينية التشخص مع الوجود أو تغايرهما أربعة أقوال:

- (۱) القول بالعينيّة مصداقاً وتغايرهما مفهوماً. ولازم العينيّة المصداقية والتغاير المفهومى هو تساوقها بحسب المفهوم، أى صدق كل على مايصدق عليه الآخر...وهذا ما ذهب اليه الفحول، كالمعلم الثانى وصدرالمتألهين، وعليه المصنف.
- (٢) القول بتقدم الوجود على التشخص . وهو مذهب من يقول بأن ثبوت كل صفة لشي متأخرعن وجوده فى نفسه . فالتشخص صفة للمتشخص ، فثبوته له يتوقف على وجوده .
- (٣) القول بتقدم التشخص على الوجود . وهذا مذهب من يقول بأن الشي ما لم
   يتشخص ، لم يوجد فى الخارج.
- (٤) ما ذهب اليه المحقق الشريف.وهوانها متغايران ، لايتقدم أحدهما علىالآخر، لأنه لو نقدم الوجود على النشخص، لزم ان يكون المبهم موجوداً فى الحارج. ولوانعكس، لزم أن يكون المعدوم ذا هوية فى الحارج. (آملي ٣٢٧)

#### لامشخصات حقيقة ٦/١٤٢

اعلم أن المهيّة النوعيّة ، من حيث هي هي ، نفس تصورها غير مانع عن وقوع الشركة فيها. والشخص منها، نفس تصوره مانع من الشركة. فيجب أن يكون في الشخص أمر زائد ، به يمتنع من وقوع الشركة فيه.وذاك الأمرالزائد هو المراد من التشخص.

وهو وجود المهيّة ، عند المحقّقين؛ والعوارض المحتفّة بهـا المعبر عنهـا بالعوارض المشخصة ، عند قوم .

والحق ما عليه المحققون . لأن العوارض ليست داخلة فى قوام الشخص من حيث هو شخص ، بلهى عوارض على الشخص ، خارجة عنه ، يتوقف عروضها عليه على صيرورة

الشخص شخصاً...مع أن تلك العوارض فى أنفسها ليس شى منها مما يمتنع الشركة فيه إلا باعتبار شي هو المراد من التشخص. (آملي٣٢٧\_٣٢٨)

### وكونها علامات وكواشف ٧/١٤٢

يعنى: هذه العوارض لا بخصوصيتها ، بل القدر المشترك بين تلك الخصوصيات ، أمارة على التشخص. ولذا بزوال خصوصية منها لا يزول التشخص. فإن لكل واحدة منها مراتب لا يتناهى حسب قبول الحركة انقسامات لاتتناهى. وجميع هذه الأقسام التى بالقوة تكون محصورة بين حاصرين من مبدء الحركة الى منتهاها فيما فيم الحركة من الكم أوالكيف أو الوضع أو الأين. (آملى ٣٢٨)

# فكما ان لكل مزاج ١٤٢/٨ - ٩

أى شخصى، بقرينة اطلاق الواحد المعيّن، والمزاج النوعى ايضاً، وان كان كذلك، ، الا ان الشخص اوفق بما نحن فيه. (سبزوارى ٨٦)

### بينهما حدود غيرمتناهية ٩/١٤٢

لانتها مافيه الحركة الكيفية، والحركة متصلة قابلة للقسمة الى غيرالنهاية، لانطباقها على المسافة والزمان، وتجزيها فى التنقيص لايقف عند حدّ، واللا، لزم مفاسد الجزء الذى لا يتجزّى . فالمزاج الشخصى كيفية شخصية ، مع هذا العرض العريض . فكذا كلّ من المشخصات، بمعنى امارات التشخص، من الاعراض المكتنفة بالشخص. (سبزوارى٨٦)

# كذلك للاين والمتى والوضع ١٠/١٤٢

إنما خصّصها بالذكر لانهـا الأعراض الخاصة ينتهى اليهـا إفادة التشخص . (هيدجي ۱۸۸)

## طبيعية مثلاً ١٣/١٤٢

انما قلنا «مثلاً » لان الكلى العقلى كذلك . اذ ، كما ان مهية الانسان لا يمتنع صدقها على كثيرين، بانضهام مهيات الاين والمتى والوضع وغيرها، وهى الكليات الطبيعية منها، كذلك لا تصير ممتنعة الصدق على كثيرين، بضم الكلي العقلى من الاين وغيره البها،

ما لم ينضم الوجود الحقيق ، وهوالتشخص الحقيقى اليها ، كما ان الاين وغيره ، مالم ينضم اليه وجود، لم يتشخص، ولي بعنى امارة التشخص. وحال الكلى المنطقى ابين منها. (سبزوارى ٨٦-٨٧)

أتى بكلمة ومثلاً » لما ذكره فى الحاشية من عدم اختصاص هذا الحكم بالكلى الطبيعى بل الكلى العقلى ، بل الكلى العقلى والمنطقى أيضاً كذلك. وذكر الكلى الطبيعى من باب المثال دون العقلى ، خلافاً للتجريد حيث يقول. وولا يحصل التشخص بانضمام كلى عقلى الى مثله ، دفعاً لتوهم عدم جريانه فى الكلى الطبيعى. (آملى ٣٢٨–٣٢٩)

# فلا يحصل من انضمام كلى الى كلى ١٤/١٤٢

غاية الأمر ان يفيد الانحصار فى فرد، كما يقال للانسان الفاضل المتكلم القائل بكذا فى كتاب كذا الى غير ذلك مما يوجب الانحصار فى فرد خارجى، إلا أنّه لايوجب امتناع فرض الصدق على الكثيرين. (هيدجى ١٨٨)

# اذ لايمنع صدقه على كثيرين ١٤٣٥.

بل، ولوضم الف مخصّص، فلايفيد الا التميز. (سبزواري ٨٧)

### یضاف ذا ٦/١٤٣

یعنی التمیز أمرنسبی دون التشخص، لأنه نحو وجود الشی و هویته. (هیدجی،۱۸۸) منه ایضاً ۸/۱٤۳

يعنى افتراق التميز عن التشخص نشأ من كون التميز مضافاً والتشخص نفسياً . فإنه حيئتذ فى الشخص الذى لم يكن له مشارك أو لم يعتبر مشاركته مع غيره فى مفهوم، يتحقق التشخص دون التميز. (آملي ٣٣٠)

## بمعنى ما به يمنع ٩/١٤٣

إنما فسّر التشخص بقوله و بمعنى ما به . . . » احترازاً عن التشخص بمعنى الامتياز ، فإنه يحصل بالكليات. (هيدجي ١٨٨)

#### هو عين ذاته ١١-١٠/١٤٣

اذ لامهيّة له، بخلاف غيره ، اذ كلّ ممكن زوج تركيبي، فمن الزيادة استنبط ما قلنا ان الكفاية بعد امكانه الذاتي. (سبزواري ۸۷)

اذا كان تشخص الشخص بوجوده، ففيما كان ذاته مهية معروضة للوجود، يكون تشخصه بوجوده العارض على مهيته. و إن كان فى الوجود موجود، مهيته هى عين الوجود لا أنها مهيئة معروضة للوجود، يكون لامحالة ذاته عين التشخص، لأن مصداق الوجود والتشخص واحد، وهما متحدان عيناً. لكن واجب الوجود، حقيقته عين الوجود. فيكون ذاته عين التشخص. فلاسبيل فى تصور الانتشار والتكثر فى ذاته تعالى. (آملى ٣٣٠)

#### مكتفيا بالفاعل ١٢-١١/١٤٣

عن المادة ولواحقها. (هيدجي١٨٩)

### ليست بذواتها شخصية ١٣/١٤٣

بل إنما تشخصها بوجودها. لكن ، حيث إنها مجردة عن المواد، ولاتحتاج فى فيضان وجوداتها من بارثها ومبدعها الى تخصص استعداد وإمكان استعدادى ، بل يكنى إمكانها مع وجود فاعلها فى فيضانها منه تعالى، فلاجرم صار نوعها منحصراً فى الشخص ، وليس لنوعها أفراد منتشرة. (آملى ٣٣٠)

# الا ان مجرد امكانها الذاتي يكفي ١٤-١٣/١٤٣

أى من غير حاجة الى القيام بموضوع ، كما فى العرض حيث يحتاج فى وجوده الى موضوع يقوم به ، أو الحلول فى محل ، كما فى الصورة المحتاجة الى محل تحل فيها ، أو التعلق بمادة ، كما فى النفس المحتاجة الى بدن متعلق به . (آملي ٣٣٠)

### فلاجرم ١٤/١٤٣

اذ تكثر الافراد من نوع واحد بالمادّة القابلة للفكّ ولواحقها، والعقول مفارقات محضة. (سنزواري ۸۷)

### ولكنه مكتف بها من المخصصات ١٨/١٤٣

أى لا يحتاج بعد إمكانه الذاتى ووجود الفاعل والهيولى القابل الى تخصص استعداد حتى تقرب قابله به الى الوجود. فيكون فيضانه بصورته ومادته دفعة واحدة من غيرسبق مادته على صورته. وهذا معنى الابداع ، لأن الابداع هو كون وجود الشي غير مسبوق بالمادة. (آملى ٣٣١)

# فالنوع ايضاً منحصر 19/128

لانته ، وان كانت له مادة ، اللا انته ليس لها لواحق هذه المادة العنصرية ، من الفصل والوصل والكون والفساد والاحالة والاستحالة ، ونحوها. (سبزواري ۸۷)

وذلك لامتناع الفكت عليه، وانتشار الأفراد إنما هو بمادة قابلة للفك. فالماء مثلاً منتشر أفراده بالفك والفصل، ووقوعها عليه يتوقف على قبول مادته لها. ولو لم يقبلها، لكان الماء متصلاً واحداً، فيكون شخصاً واحداً، لأن الوحدة الاتصالية تساوق الوحدة الشخصية...

ومادة الأفلاك غير قابلة ، عندهم ، للفصل والوصل والكون والفساد والإحالـة والاستحالة. والمانع عن قبول هذه الأمورهوالصور النوعية منها. (آملي ٣٣١–٣٣٢) القابلان ٢٠/١٤٣

يعنى العقلى والخارجي، أى الامكان الذاتى والمادّة . وكل ما لامادّة له نوعه منحصر في شخصه وكذا كل نوع مادّى مستلزم بحسب الطبيعة لما يمنعه عن الانفصال ، كالفلك . فن المستحيل ان يتعدد أشخاصه فى الوجود . أى لايكون فى الوجود منه إلا شخص واحد . والمانع فى الأفلاك وما فيها هوصورها النوعية . (هيدجى ١٨٩)

وان تعدوا نعمةالله ١/١٤٤

ابراهیم ۳٤/۱٤

على المرضى ٢/١٤٤

أى على المذهب المرضى. (هيدجي ١٨٩)

# خلافاً لبعضهم ٣/١٤٤

مراده بالبعض هوالمحقق الدّوانى وسيّد المدققين حيث ذهبا الى أن التشخص إنما هو بنحو الادرك . فلو أدرك الماهية بالاحساس، مثلاً، كان المدرك شخصاً وجزئياً. وإن أدرك بالعقل، كان كلياً؛ وليس هناك تفاوت فىنفس المدرك ، بل فىنحو الادراك فقط.

ولا حاجة في ابطاله الى مؤنة زائدة على تحقيق أن التشخُّص بنحو الوجود .

(هیدجی ۱۸۹)

### انت لاتحتاج ٤/١٤٤

كيف ؟ ويلزم على هذا القول أن لاتكون الماهية الموجودة فى الخارج، من حيث هى موجودة فيه ، شخصاً فيه. وهو بديهى البطلان، حيث إن المهيّة الموجودة فى الخارج شخص ، أدرك أم لم يدرك ، كان ادراكها بالإحساس أو التخيل أو التعقل. فلامحالة تكون جزئيتها من جهة تفاوت فيها ، مع قطع النظر عن ادراكها. (آملى ٣٣٢)

# في الوحدة والكثرة ٢/١٤٥ ٣-٢

الوحدة والكثرة أيضاً من الأمور العامة ، لأن الوحدة عين الوجود، بحسب المصداق وإن تغايره بحسب المفهوم. والوجود كان من الأمور العامة. فتكون الوحدة كذلك. ولأن الوحدة تعم جميع الموجودات، والكثرة تعم أكثرها، ولأنها معاً تعمان جميع الموجودات. فالمبحث عنها من الأمور العامة على جميع التقادير. (آملي ٣٣٢–٣٣٣)

### كالوجود ٢/١٤٦

فكل مايقال إنه موجود يقال عليه إنه واحد. (هيدجي ١٨٩)

## أعمَّ الأشياء ٢/١٤٦

فلايمكن تعريفها كسائرالأمورالمساوقة للوجود فىالعموم إلا مع الدور أو تعريف الشيء بنفسه.

فقد قيل: الواحد هوالذي لاينقسم من الجهة التي يقال إنه واحد، وهذا يشتمل على تعريف الشيء بنفسه، وعلى الدور أيضاً، لأن الإنقسام المأخوذ فيه معناه معنى الكثرة.

ويقال فى تعريف الكثرة إنها المجتمعة من الوحدات. (هيدجى ١٨٩–١٩٠) ان ذاتك من عالم القدس والكلية والحيطة ٤/١٤٦-٥

اذ ذاتك، اذا صارت بالفعل ، تخطت الى عالم اللاهوت ، فضلا عن الجبروت والملكوت، من طريق العلم والمعرفة ، ومشت على ارض الحقائق، وطارت الى اوج المعانى واحاطت بالصور. واذا كانت لذاتك هذه السعة والحيطة . والاعم له حيطة ما . ولذا يسمتى القضية الكلية «محيطة» ، كما في حكمة الاشراق ، ناسب ذاتك فسهل لك معرفته . شعر " :

رو مجرّد شو مجرّد را ببین دیدن هرچیزرا شرط است این (سبزواری ۸۷)

قل الووح من أمو ربى ١٤٦/٥ الإسراء ٨٥/١٧

لكن الوحدة عين الوجود ٩/١٤٦

قال صدر المتألمين في الأسفار: « لفظالوحدة يطلق بالاشتراك الصناعي على معنيين: أحدهما المعنى الإنتزاعي المصدري، أي كون الشيء واحداً. ولاشبهة في أنه من الأمور العقلية التي لا تحقق لها خارجاً.

والآخر ما به يكون الشي واحداً بالذات ، ويمنع وقوع الكثرة فيها. وهذا المعنى من لوازمه ننى الكثرة ، مخلاف المعنى الأول ، فإنه من لوازم ننى الكثرة .

والوحدة بالمعنى الانتزاعى ظل للوحدة الحقيقية الأصلية ، ينتزع منها من نفس ذاتها، وفى غيرها لأجل ارتباطه وتعلقه بها ٤. (آملي ٣٣٣)

# بل نفس الوحدة العينية ١٤٠١٤-٥

نفس الوحدة العينية هي الوجود ، لاتحاد الوحدة مع الوجود عيناً ، كما تقدم من أن ماهو مصداق الوحدة بعينه مصداق الوجود. وإنها متغايران مفهوماً ، متحدان مصداقاً. وأما مفهوم الوحدة ، فهو شي غيرالوجود. يعرضه الوجود ذهناً. فلا يكون ذات

نفس الوحدة ، أى مصداقاً لمفهوم الوحدة ، بل هو ذات المفهوم بالحمل الأولى ، ولكنّه معروض لمصداق الوحدة فى الذهن الذى هو نفس وجوده الذهنى . (آملى ٣٣٤) هو الواحدة بالوحدة ١٤٧)

أى الواحد بماهو واحد ، على قياس الموجود بما هو موجود.

قال صدر المتألمين في شرحه للهداية: «اعلم أن الواحد قد يكون عين الوحدة، وهو الواحد بما هو واحد، وهو أحق الأشياء بالوحدة؛ وقد يكون غيرها. وهذا على ضربين: حقيقى وغير حقيقى».

والمصنف أدرج الشق الأول ايضاً فى الحقيقى ، وجعله قسمين . ولا مشاحة فى الاصطلاح. (هيدجي ١٩٠–١٩١)

#### كالحق الواحد حقت كلمته 3/127

اذ لامهيته له ، سوى الوجود البحت البسيط . والوجود هوالوحدة القائمة بذاتها . والوحدة هى الوجود ، كالتشخيّص. فهذه المفهومات الثلثة لها مصداق واحد، هوالوجود الحقيقي. (سبزوارى ۸۷)

وكالوجود المنبسط الذى هوفعله وكلمته، فإنه أيضاً واحد، بمعنى أنه نفس الوحدة لاذات له الوحدة ، وإن كان بينه وبين الحق ، جل وعلا ، فرقاً من حيث إن الحق عين الوحدة الأصلية ، كما أنه تعالى عين الوجود الأصيل، والوجود المنبسط عين الوحدة الحقة الظلية ، كما أنه الوجود الظلي . . .

وحدة الوجود المنبسط وحدة حقة حقيقية ظلية ، بل الوجود مطلقاً ، حتى الوجودات الحناصة واحدة بالوحدة . (آملي ٣٣٤) والأول إما واحد بالخصوص ٢/١٤٧

المراد بالأول هو الواحد الحقيقي مطلقاً ، سواء كان واحداً بالوحدة الحقة أو غير الحقيّة ...

والواحد بالخصوص هو الواحد بالعدد. ويقال له الواحد الشخصي أيضاً.

(آملی ۳۳۶ – ۳۳۰)

واحدبالعموم بمعنى السعة ٧/١٤٧

كحقيقة الوجود لابشرط. (هيدجي ١٩١)

وهذا مثال للواحدالحقيقي الذي هو نفس الوحدة المعبرعنه بالوحدة الحقة. (آملي ٣٣٥)

الطبيعة المعروضة للوحدة ايضاً ٩/١٤٧

أى كما هو غير منقسم من حيث العارض. (هيدجي ١٩١)

أى كما أن معروض الوحدة باعتبار الوحدة العارضة عليه غير منقسم ، يكون من حيث نفسه مع قطع النظر عن الوحدة العارضة عليه أيضاً ، غير منقسم .

وذلك كمفهوم الوحدة مثلاً، فإنه يقال: مفهومالوحدة واحد، فهو باعتباروحدته العارضة عليه عير منقسم، ونفسه من حيث ذاته، مع قطعالنظرعن الوحدة العارضة عليه أيضاً غير منقسم. (آملي ٣٣٥)

ومفهوم عدم الانقسام ١٠-٩/١٤٧-١٠

مفهوم الوحدة هو بعينه مفهوم عدم الانقسام ، لأن عدم الإنقسام حدّ للوحدة ، كالحيوان الناطق بالنسبة الى الانسان.

قال فى الأسفار: الواحد ما لاينقسم من حيث إنه لاينقسم. (آملي ٣٣٥)

والثاني اما وضعي ١٠/١٤٧

أى قابل للاشارة الحسية ، وذلك كالنقطة. (آملي ٣٣٥)

مفارق محض ١٠/١٤٧

كالعقل. (آملي ٣٣٥)

متعلق بالجسم ١١/١٤٧

کالنفس. (آملی ۳۳۵)

والمنقسم ١١/١٤٧

أى المنقسم من حيث ذاته المعروض للوحدة ، مع قطع النظر عن الوحدة العارضة

عليه. (آملي ٣٣٥ ـ ٣٣٦)

منقسم بالذات ١١/١٤٧

كالمقدار. (هيدجي ١٩١)

بالعرض ۱۱/۱٤٧٠

كالجسم الطبيعي، حيث إنه قابل للقسمة بواسطة المقدار. (آملي ٣٣٦)

الواحد الغير الحقيقي ١٢-١١/١٤٧

وهو مایکون أشیاء متعددة مشترکة فی أمر واحد، وهو جهة وحدتها . وظاهر أن جهة الوحدة فیالواحد غیرالحقیتی هیالواحدالحقیتی. (هیدجی۱۹۱)

كما سياتي في النظم ١٤-١٣/١٤٧

واما فىالشرح، فقد مضى فى قولنا وهومالا يحتاج فى الاتصاف... ، (سبزوارى٨٧)

فالذات في الوحدة ١٦/١٤٧

تلخیصه ان الوحدة ، اما حقیقیة ، وهی ما یکون وصف الشی نفسه ، واما غیرها . والحقیقیة ، اما حقة ، وهی نفس الوحدة القیومیة ، لاذات له الوحدة ، واما غیرها ، وهو بخلافها . (سبزواری ۸۷)

# وهي أي الوحدة الحقيقية ١٩/١٤٧

صرح بمرجع ضمير «هي» بأنه الوحدة الحقيقية مطلقاً بكلا قسميها، من الحقة وغير الحقة ، لئلا يتوهم من كون هذا التقسيم لخصوص غير الحقة منها لأجل كونه أقرب الى الضمير . (آملي ٣٣٦)

#### وهو الوحدة العددية ١٩/١٤٧

أى المنسوبة الى العدد.

اعلم أن الوحدة ليست بعدد ، لأن العددكم يقبل الإنقسام ، والوحدة لاتقبله. ومن جعلها عدداً اراد بالعدد مايدخل تحتالعد . فالنزاع لفظى. بلهو مبدء العدد المتقوم بها . (هيدجي ١٩١)

### وانما غيرنا السياق ٢/١٤٨

تغییر السیاق إنما هو فی قوله « ذوالخصوص» ، حیث عبر عنه بکلمة « ذو » ، بخلاف قوله « أنم للخصوص » ، حیث لم یذکر فیه کلمة «ذو » . (آملی ۳۳۹)

## للاشارة الى عدم الفرق ٢/١٤٨ ٣-٣

لما حقق من أن الفرق بين المشتق وبين المبدء بالاعتبار. (آملي ٣٣٦)

# كان مفهماً موضوعه عدم قسمة ٤/١٤٨

كلمة « مفهاً » بمعنى المفهوم ، خبر ا «كان » ، و « موضوعه » اسم له . يعنى : كان موضوعه مفهوم عدم الانقسام .

وهذه العبارة مأخوذة من التجريد، حيث يقول: فموضوع مجرد عدمالانقسام لاغير وحدة شخصية ، يعبر عنها بالوحدة المطلقة ، من غير تقييد». (آملي ٣٣٦ــ٣٣٧)

### الموصوف بالوحدة والوحدة كلاهما واحد ٤/١٤٨-٥

اذا قلت: مفهوم الوحدة واحد، ففهوم الوحدة موصوف، والواحد صفة له. فالوحدة التي هي مبدء الأعداد اتصفت بالوحدة، وهي، أى الوحدة الموصوفة بالوحدة، التي هي مفهوم الوحدة، مصداق لمفهوم عدم الانقسام، لا أنها عينه حتى ينافى كونها واحدة بالخصوص وكون وحدتها شخصية. (آملي ٣٣٧)

## فهو في المفاهيم آية الوحدة ٦/١٤٨

يعنى: كما أن الوحدة الحقة مبدء للحقائق، وبتكرر تجلياته تتحقق الحقائق بلا تكثر في المتجلى، كذلك بتكررمفهوم الوحدة تتحقق مفاهيم الأعداد، حيث إن مفهوم الاثنين ليس إلا تكرر الواحد مرتين، واذا تكرر ثلاثاً يتحقق مفهوم الثلاثة، وهكذا. ففاهيم الأعداد كلها ليست حاصلة إلا بتكرار الوحدة. فهي مبدء لمفاهيم الأعداد، كما أن الوحدة الحقة مبدء للحقائق. (آملي ٣٣٧—٣٣٨)

#### كالنقط ١٤٨/٨

أى ذلك الموضوع كالنقطة الشخصية. (هيدجي١٩٣)

### لايقبلها الكل ١٠/١٤٨

أى تمام أقسام الواحد لاتقبل القسمة من حيث عارضها اللّذى هوالوحدة مطلقاً، سواء كانت من هذا القسم، أى من القسم الذى لايقبل معروضه القسمة أيضاً من حيث هومعروض، أو من القسم الآتى، اى من القسم اللّذى يقبل معروضه القسمة من حيث هومعروض، كالمقدار والجسم. (آملي ٣٣٨)

### فانه يعدم المقدار ١٣/١٤٨

لان المقدارليس الا القدرالمعين من امتداد الجسم. واذا ورد عليه الفك، لايبق، وهو بسيط ، لان الاعراض بسائط خارجية. فليس ان الفك يبقى منه شيئاً ويعدم شيئاً. واما ان القسمة الوهمية الى الاجزاء المقدارية فى الجسم وغيره ، بالعرض ، لابالذات، اذ لاقدر ولاصغر ولاكبر ونحوها فى مقام ذات الهيولى والجسم وغيره من الاعراض، غيرالكم المقدارى. وامنا ان الهيولى القسمة الفكية، فلانتها غير مرهونة بالاتصال، حتى يعدمها الانفصال شانها القبول واللاتعين. (سبزوارى ٨٧ — ٨٨)

### والوحدة الغيرالحقيقية ١٨/١٤٨

وهى مايكون معروضها أموراً متكثرة فى الواقع وهى [واحدة] بحسب الشركة فى أمر ما . (هيدجي ١٩٣)

### نسبة ٢/١٤٩

وهى اشتراكها فى صفة اضافية ،كما قالوا: نسبة النفس الىالبدن كنسبة الملك الى المدينة ، فها متحدان فى التدبير. (هيدجي ١٩٣–١٩٤)

#### فاللف والنشرمرتب ٢/١٤٩

فالتجانس هو وحدة شيئين أو أشياء متعددة في جنس واحد…

والتماثل هوالوحدة فى النوع .

والتساوى هو الوحدة في الـكم.

والتشابه هوالوحدة فىالكيف.

والتناسب هوالوحدة فىالنسبة.

والتوازي هوالوحدة في الوضع. (آملي ٣٣٨)

#### الهوهوية ٢/١٥٠

مركب جعل اسماً ، فعرف باللام. والمراد به اتحاد ما،أى مطلق الإتحادوالإشتراك بين شيئين فى معنى من المعانى . وقد يراد به الاتحاد فىالوجود ، وكذلك الحمل المتعارف الايجابى مواطاة . (هيدجى ١٩٤)

. . . والحمل أيضاً ، مثل الهوهوية ، يطلق تارة على اتحاد ما ، وتارة على الاتحاد في الوجود . فالهوهوية هي الحمل على تقدير كونها معاً مطلق الاتحاد أو خصوص الاتحاد في الوجود . كما أن الهوهوية تكون أعم من الحمل ، اذا كانت بمعنى مطلق الاتحاد ، وكان الحمل بمعنى الاتحاد في الوجود . والحمل يصير أعم منها ، اذا كان هو أعم ، والهوهوية بمعنى الاتحاد في الوجود . (آملي ٣٣٨ – ٣٣٩)

### وهي مقسم للحمل ٢/١٥٠

بنـاء على ما هو المشهور، من انـّهـا اعم "، وهو مخصوص بالاتحاد فى الوجود. (سبزوارى ۸۸)

# وللتماثل بوجه ۲/۱۵۰ = ٤

فان التماثل قد يدرج فى الهوهوية ، وقد يدرج فى الغيرية. والثانى سياق اهل الكلام والاصول. فيقولون: الغيران أو الاثنان، امّا متفقان فى المهيّة ولازمها، فها المثلان، اولا، فاما يمكن اجتماعها فى محل واحد، فها الحلافان، اولا، فها الضدان. (سبزوارى ٨٨)

وكذا التجانس والتشاكل ونظائرها ، لأنها بالحقيقة من عوارض الكثرة، اذ لولا الكثرة ، ماصح شيء منها. فعدها من عوارض الكثرة أولى. (هيدجي ١٩٤)

### فلم خصصتها بالحمل ۱۵۰/۷

وهوالاتحاد في الوجود. (هيدجي ١٩٤)

### قلت اولاً التعارف V/١٥٠ م

يعنى: اطلاق الحمل علىالاتحاد فى الوجود يكون بحسب المتعارف المشهور. وإلا، فهو يطلق علىمطلق الاتحاد ايضاً، فيكون بهذا المعنى مساوياً للهوهوية بمعنى مطلق الاتحاد. (آملى ٣٣٩)

# وفي النظم ايضاً اطلقنا جهتي الوحدة والتكثر ١٥٠/٨- ٩

فكما ان الضاحك والكاتب متخالفان مهية ، متحدان وجوداً ، ولذلك يحمل احدهما على الآخر بهوهو، كذلك زيدوعمرو مختلفان بالعوارض المشخصة، متحدان فى الانسانية ، لان تمام ذاتها المشتركة واحد. فيمكن ان يقال: زيدوعمرو فى مقام الانسانية. وكذلك الانسان والفرس مختلفان بالمهية النوعية ، متحدان فى الحيوانية. فيمكن ان يقال: الانسان فرس فى مقام الحيوانية. وقس عليها سائر اقسام الهوهوية. (سبزوارى ٨٨)

أى لم نقيد فى النظم جهتى الوحدة والكثرة باتحاد الوجود وتعدده. (آملى ٣٣٩) وثانياً نقول ٩/١٥٠

بل هى بمعنى الحمل ، واثبـات التعـّلق المذكور لــه لا يوجب نفيه عن غيره. (سبزوارى ۸۸)

### لو اتبعنا المشهور ٩/١٥٠

من أن الحمل هوالاتحاد في الوجود. (هيدجي ١٩٤)

# فالهوهوية هنا ليست بمعناها الأعم ١٠-٩/١٥٠

بل يكون بمعنى الاتحاد فى الوجود ، المساوى للحمل بهذا المعنى أيضاً ، وإن كان هذا المعنى فيها خلاف المشهور ، كالإتحاد المطلق فى معنى الحمل. (آملي ٣٣٩)

### اعتبرجهتي الوحدة ٢٠/١٥٠

لأن الحمل هوالاتحاد ، وهويقتضى اثنينية ما ووحدة ما ، اذ لوكان الوحدةالصرفة لم يتحقق الحمل ، أو الكثرة الصرفة لم يصدق.

وكما أن الوحدة على جهات شتى كالنوعية والجنسية وغير ذلك، فكذلك الحمل،

إلا أن أشهر أفراده هوالحكم بالاتحاد فى الوجود . ولذلك قد يختصّ البحث به، ويفسر الحمل بالاتحاد فى المتعارف: زيدعمر و الحمل بالاتحاد فى المتعارف: زيدعمر و من حيث اشتراكها فى النوعية. (هيدجى ١٩٤)

لأن من جهة الكثرة تتحقق الاثنينية، فيتحقق الموضوع والمحمول. ومنجهة الوحدة يصح الحمل والهوهوية. (آملي ٣٣٩)

## ذاتا وماهية ١٢/١٥٠

المراد بوالذات ، الحقيقة. (هيدجي ١٩٤)

### لاوجوداً فقط ١٢/١٥٠

إشارة الى ان كلما تحقّق الاتحاد فى المفهوم تحقّق فى الوجود ، اذ مفهوم واحد لا يتعدد وجوده، ولا عكس كليّاً . ولكن النّظر فى الحمل الاولى الى الاتحاد فى المفهوم . (هيدجى ١٩٤—١٩٥)

### ولكن بعد ان يلحظ نحو من التغاير ١٣/١٥٠

ليفيد الحمل، اذ لكونه ضروريا بمعنيين، اى واجبا وبديهياً، يترائى انه لايفيد. لكن ليس كذلك، اذ يفيد فائدة معتدابها. فان قولك: الانسان انسان فى المقامين، بمنزلة ان يقال: الانسان الذى يجوز عند السائل ان يفقد نفسه، حيث ان سؤاله فى قوة هذا التجويز، هو الانسان الذى هو واجد نفسه، ممتنع الفقدان لنفسه، وانها قلنا انه فى قوة هذا ، لان من يقول: لم جعل الورد وردا، والشوك شوكا، والملك ملكا، والشيطان شيطانا، ونحو ذلك، فكانه مجوز ذلك، كما لا يخنى. (سبزوارى ٨٨ – ٨٨)

## اذ لایجری الا فی الذاتیات ۱۹/۱۰۰

أى فى حمل الذات على الذات ، لا فى الذاتيات مطلقاً ، ولو فى حمل أجزاء الذات على الذات ، مثل : الانسان حيوان . فإن مفهوم الحيوان مغاير لمفهوم الانسان بالضرورة نحو تغاير مفهوم كل جزء لمفهوم كلّه. (آملي ٣٣٩)

### الموضوع والمحمول متّحدان ٢١/١٥٠ ، ١/١٥١

مرجعه الى كون الموضوع من أفراد مفهوم المحمول، سواء كان الحكم على نفس مفهوم الموضوع، كما فى القضايا المتعارفة من المحصورات أو غيرها. (هيدجى ١٩٥)

### اما مفهوماً وذاتاً ١٥١/١-٢

المراد بوالذات ، هو الماهية.

وقد عرفت فى الأمورالعامة أن «الذات» تطلق على المهية باعتباركونها موجودة فى الخارج ؛ وقد تطلق عليها مطلقاً. كما عرفت مغايرة المفهوم للمهية أيضاً، حيث ان بينها عموماً من وجه ، بافتراق المفهوم عن المهيئة فى مثل مفهوم الوجود، وافتراق المهيئة عن المفهوم فى المهية الخارجية ، وتصادقها فى المهية الموجودة فى الذهن. (آملي ٣٣٩—٣٤)

## ووجه التسمية ظاهر ٢/١٥١

أما تسميته بالشائع ، فلشيوعه فى الاستعالات، لأنه المفيد ، لأن الحمل الأولى ، لما كان أولياً ضرورياً ، لايكون مفيداً.

وأما تسميته بالصناعى ، فلأنّه المستعملة عند أهل الصناعة وأرباب العلوم . (آملي ٣٤٠)

#### بالمواطاة ٢٥١١٣

حمل المواطاة أن يكون الشي محمولاً على الموضوع بالحقيقة ، أى بلاواسطة ، كقولنا:الانسان حيوان.

و حمل الاشتقاق أن لايكون محمولاً عليه بالحقيقة ، بل ينسب اليه ، كالبياض بالنسبة الى الانسان، فانه ليس محمولاً عليه بالحقيقة ، فلا يقال: الانسان بياض ، بل بواسطة وذو ، أو الاشتقاق ، فيقال: الانسان ذو بياض ، او أبيض ، وحينئذ يكون محمولاً بالمواطاة . (هيدجي ١٩٥)

### على طريقة الحذف ٦/١٥١

أى حذف حرف الجر وايصال مجروره الى متعلق الحرف، وهو قوله ومنشعبة ، كما قال فى تقديرالبيت ان الهلية منشعبة الى هلية بتية. (آملي ٣٤٠)

### الى هلية بنية وغيربنية ٨/١٥١

انقسام الحمل الى البتية وغيرها يحصل من ناحية عقد الوضع؛ والى المركب والبسيط من ناحية عقد الحمل وكون المحمول هو الوجود المطلق تارة ، والوجود المقيد أخرى. (آملي ٣٤١)

## على عقدين ١٥١/٩

يخالف قوله: « فى المنطق العقد والقضية ترادفا» . (هيدجي ١٩٥)

## فیقوة شرطیة ۱۳/۱۵۱–۱۶

إعلم أنه ، بعد ما عرفت . . . أن مفاد كل قضية هو إثبات مفهوم محمولها لمصاديق موضوعها ، ينحل كل قضية حملية الى شرطية يؤخذ شرطها من عقد الوضع من تلك القضية الحملية وجزائها من عقد حملها . فعنى « الانسان ضاحك » هو : كلما وجد شئ ، وكان على تقدير وجوده انساناً ، فهوضاحك.

وقد قرر فى المنطقان المحكوم عليه فى القضية الشرطية هو الملازمة بين الشرط والجزاء ايجاباً أو سلباً ، من غير نظر الى ثبوت الشرط أو نفيه ، فتصدق [وتكذب] الشرطية مع صدق الشرط وكذبه.

فيصح أن يقال: كلما ، لو تقررشيّ ، وصدق عليه المعدوم المطلق ، يصدق عليه مفهوم المحال، وإن لم يتقرر شيّ يصدق عليه المعدوم المطلق أصلاً. (آملي ٣٤٢)

# والهلية البسيطة ١٦/١٥١

وهذا انقسام للحمل الى ثبوت الشي وثبوت الشي الشي ، من ناحية المحمول. فإنه، إن كان المحمول هو الوجود المطلق ، على ما هو مفاد «كان » التامة ، أعنى وجوداً غير مضاف الى مهية ، بل مجرداً عن الاضافة، مثل: الانسان موجود، فالحمل يكون من قبيل

ثبوت الشى . وإن كان المحمول هوالوجود المقيد والمضاف الى مهيتة ، على ما هو مفاد «كان» الناقصة ، مثل : الانسان موجود له الكتابة، فالحمل يكون من قبيل ثبوت شى ً لشى . (آملى ٣٤٢)

# في البسيطة ايضاً ١٨/١٥١

أى كما تقول في المركبة. (هيدجي ١٩٥)

## لانها اى البسيطة ٢١/١٥١

اذ تركیب المهیة والوجود، تركیب اتحادی من اللامتحصل والمتحصل. فلیس للمهیة شیئیة ثبوت، وراء الوجود، حتی یكون ثبوت الوجود لها ثبوت شی الشی من كافى الهلیة المركبة مثل: هذا الجسم ابیض. و هیمنا طریقة اخری علی اصالة الوجود واعتباریة المهیة. و هی ان مثل قولك: الانسان موجود، بمنزلة قولك: هذا النحو من الوجود الحقیتی انسان. و ثبوت شی شی شی شی فرع ثبوت المثبت له ، لا فرع ثبوت الثابت. والمثبت له هو الوجود الحقیتی ، وهو ثابت سابقاً علی المهیة ، لكن ثبوته ذاته. وكون المحمول ، و هو المهیة ، لا ثبوت نفسی له ، لا باس به ، كما عرفت. و علی ای تقدیر ، لایلزم التسلسل. (سبزواری ۸۹)

## فهو تخصّص ۱۹۲۷

من اول الامر، لا انّه تخصیص. (سبزواری ۸۹)

### اذ لافرد ذهني ايضاً له ١٣/١٥٢

اذ كل ماهو فى الذهن، مهية من المهيّات. والوجود الذى يلتفت اليه الذهن، مهية من المهيّات، كما ان كل ما هو فى الخارج عنده مهيّة من المهيّات. ولذا، ياوّل قول الحكاء: «ان الواجب بالذات وجود بحت» انّه موجود بحت. ويرد على قوله «المهية متحدة مع مفهوم الموجود» انه يكون حل الموجود على المهية حملاً أوليّاً، لاحملاً شايعاً. وهوظاهر البطلان. وايضاً يلزم كون المهيّة الامكانيّة واجبة الوجود، لان مفهوم الموجود لايحاذيه شي فى المصداق، اللا نفس المهيّة. وهذا انقلاب، لان المهيّة التي لاعلاقة بينها وبين مفهوم الموجود ومفهوم المعدوم وغيرهما، صارت مصداقا لمفهوم الموجود خاصة.

ان قلت: هو يقول ان المهية بجعل الجاعل تصير هكذا، قلت: الكلام فى الجعل انه، اذا لم يكن للوجود فرد خارجى ولا ذهنى، فلاقيام خارجى، ولا قيام عقلى له بها. فكيف تجعل نفس المهية، ونفسها هى التى لاموجودة ولامعدومة ؟ فكيف تتحد مع مفهوم الموجود او يصدق عليها ؟ وهل يمكن تصيير العدم وجودا ؟ فذاك مثل هذا. وبالجملة، هو يفنى الوجود والموجود فى المهية، وانه لظلم عظيم. (سبزوارى ٨٩–٩٠)

# بل مع مفهوم الموجود ١٣/١٥٢

وهوعندالسيد مفهوم بديهى بسيط يعبّر عنه بالفارسية برر هست ، اذلا يعتبر الوجود، سواء كان حقيقياً أم انتزاعياً، في مفهوم الموجود، ولا يشترط قيام المبدء بالشي حقيقة أو مجازاً في كونه موضوعاً للحكم عليه بأنه موجود. بل يقول: موجودية كل شي اتحاده مع مفهوم المشتق، لاغير.

قال المصنف فى حاشية الأسفار: « قول السيد هو نظير قول المصنف باتحاد مفهوم الانسان، مثلا، مع الوجود الحاص الحقيق، اذ ليس له بنفسه ما يحاذيه. فالسيد عكس الأمر اذ ليس لمفهوم الوجود عنده ما يحاذيه. ومعنى الاتحاد مع المفهوم كون الشئ بذاته، بلاحيثية تقييدية مطلقاً خارجية وذهنية، منتزعاً منه لذلك المفهوم». (هيدجى ١٩٢)

### التقابل ١/١٥٣

قال الحكماء إن الاثنين، إن كانا متشاركين فى تمام المهية، فهما متماثلان. وإلا فتخالفان والمتخالفان إما متقابلان أو غير متقابلين. والمتقابلان هما المتخالفان اللذان يمتنع اجتماعهما فى محل واحد وزمان واحد من جهة واحدة. (هيدجى ١٩٢)

#### قد کان من غیریة ۲/۱۰۳

يعنى التقابل من أقسام الغيرية، وهى مقسم له، كما أشار اليه فى غررالحمل، بقوله: والغيرية التى هى مقسم للتقابل وللتخالف وللتماثل بوجه. (آملي ٣٤٣)

### المجتمعين في الوجود ١٥٣/٥

اى، فى عالم الكون . فهما، وان كانا مسلوبى الاجتماع فى المحلّ الواحد بعينه، لكن

لها الاجتماع في عالم الواقع . ولايضر في تقابلهما. (سبزواري ٩٠)

لان التقابل نوع من الغيرية ١٥٣/٧-٨

اي، المخالفة بحسب المهيّة، والمثلان موافقا المهية. (سبزواري ٩٠)

والهوهوية عليه أغلب ٩/١٥٣

وذلك لكون الاتحاد في تمام المهية، والتغاير في المنضّمات اليها من الأجانب والغرائب فجهة الاتحاد ذاتى، أى نفس الذات، وجهة التغاير خارج عن الذات. (آملي ٣٤٤)

اجتماع متغايرين ١٠/١٥٣

أى المتغايران في تمام المهية، وهما المتخالفان. (آملي ٣٤٤)

واما احدهما وجودى والآخر عدمي ١٢/١٥٣

واما كونها عدميين ، فلايكون ، اذ لاميز فىالاعدام. واما مثل العدم وعدمالعدم والعمى واللاعمى ، فيرجع الى الثانى . (سبزوارى ٩٠)

والآخر عدمي ١٢/١٥٣

ای لذلک الوجودی. (هیدجی ۱۹۷)

الى آخر ماقالوا ١٢/١٥٣

قال فى الأسفار فى وجه الحصر. « ان المتقابلين إما أن يكون أحدهما عدماً للآخر ، أو لا. والأول ، إن اعتبر نسبته الى قابل لما أضيف اليه العدم ، فعدم وملكة. وإن لم يعتبر فيه تلك النسبة ، فسلب وانجاب.

والثانى، إن لم يعقل كل منها إلا بالقياس الى الآخر، فهما متضايفان ؛ أو لا، فهما متضادان ». (آملي ٣٤٤)

# كأحمر وأقتم ١٦/١٥٣

وبعضهم ستموا مثل ذلک بالتعاند. فیزید عندهم خامس فی أقسام التقابل. (هیدجی ۱۹۷—۱۹۸)

### في الوقت ١/١٥٤

أى وقت اتصافه بالأمر العدمى . فإن الكوسج هوقابل اللحية وقت كونه فاقداً لها . فالصبي لايقال له كوسج . (هيدجي ١٩٨)

#### علا ١٥٤/٣

أى على الجنس من السافل الى العالى فالأعلى ، يعنى قريباً كان أم بعيداً . (هيدجي ١٩٨)

# فيغيرالوقت ٤/١٥٤

أى غير وقت قابلية الموضوع للملكة ، فإن المرودة عدم اللحية عمن ليس قابلاً لها في ذلك الوقت. (هيدجي ١٩٨)

## وان قبول خصّ بالشخص ١٥٤/٥

فالعدم والملكة المشهوري أخصّ من العدم والملكة الحقيقى، لاختصاصالمشهوري عما كان القبول بالشخص، لا بالنوع أو الجنس، وبالوقت ، لا في غيرالوقت .

فالأمرد والملتحىوالأكمه والبصير ليسا متقابلين بالعدم والملكة المشهورى،و إن كانا كذلك بالعدم والملكة الحقيقي. (آملي ٣٤٤)

## يعنى ان المنطقيين ٩/١٥٤

اعلمان دأب القدماء وديدنهم ان جعلوا ابواب المنطق تسعة. واطلقوا عليها الفنون، كما يقولون: السناعات كما يقولون: السناعات الخمس. وربتما اطلقوا عليها الكتب، كما يقولون كتاب ايساغوجي، وكتاب البرهان. وهذا مثل ما يقال في الفقه: كتاب الصلوة، وكتاب الزكوة، ونحوهما. ولكل منها اسم يوناني، بتي بعد النقل الى العربية.

الاول ايساغوجي، ضبطه فرفوريوس، يبيّن فيه الكليات الخمس.

الثانى قاطيغورياس، وهوالمقولات العشر.

الثالث باريرميناس، وهوالقضايا.

الرابع انولوطيقا، وهوالقياس، فيبيتن فيه كيفيّة تركيب القضايا، لتصير قياسا، كما أن فى باريرميناس يبيّن كيفيّة تركيب المعانى المفردة بالايجاب والسلب، لتصير قضية. والمعانى المفردة ماهى المستنبطة من قاطيغورياس.

الخامس اوفوذوطيتي ، وهو البرهان ، يعرف به شرائط القياس ومقدماته التي بهما تصير برهانا منتجا لليقين . والبرهان هوطريق موثوق به ، موصل الى الحق ، سيبًا نمط اللّم منه .

السادس طونيقايبين فيه شرائط القياس ومقدماته التي بها يحسن مخاطبة الجمهور، ومن يقصر فهمه عن البرهان.

السابع رنطوريقى، وهو الخطابة المفيدة للظنون الحسنة . والى هذه الثلثة اشير فى الكتاب الالهى بقوله تعالى!: ادع الى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتى هى احسن .

الثامن سوفسطيتي، وهو المغالطات.

التاسع قوانيطيتي، يبيتن فيه احوال الاقيسة الشعرية المفيدة للتخيل . والمنطق بعضه فرض، وهو البرهان، لانه لتكميل الذات. وبعضه نفل ، وهو ما سواه من اقسام القياس، لانه للخطاب مع الغير. (سبزوارى ٩٠–٩١)

صدوراً ۲/۱۰٦

كالفاعل والعناية، لأن الشيُّ يفتقر اليهما في الوجود. (هيدجي ١٩٨)

أو قواماً ٢/١٥٦

كالمادة والصورة. (هيدجي ١٩٨)

الضمير عائد الى الموصول ٣/١٥٦

هذا اعتذار عن الإتيان بالضمير المذكر، مع أن والعلة ، مؤنث. (آملي ٣٤٥)

ما استقل ٤/١٥٦ أى تام". اعلم أن لفظ «العلّـة » يستعمل بالاشتراك الصناعى فى معنيين . أحدهما ما يجب من وجوده وجود الشيُّ ومن عدمه عدمه .

وثانيها مايتوقف عليه وجود الشئ . والمعنى الثانى: إما تامّة ، وهى جميع مايحتاج اليه الشئ . . . وإما ناقصة ، وهى بعض ذلك.

والناقصة: إما يتوقف عليه الشئ عدماً ، فهو المانع؛ أو وجوداً وعدماً، فهو المعدّ؛ أو وجوداً فقط ، فهو : إما داخل في قوام ماهية المعلول ، أو خارج .

والداخل: إما به المعلول بالقوة ، فهو المادة، أو به المعلول بالفعل، فهوالصورة .

والخارج: إما به المعلول، فهو الفاعل، أو له المعلول، فهى الغاية؛ أو لاهذا ولا ذاك، فهوالشرط. (هيدجي ١٩٨)

أشرنا اليهما ٢٥١٦)

أى الى الداخل والخارج. (هيدجي ١٩٩)

فالعنصرى الصورى ١٥٦/٥

ای، المفتقر الیه المادّی والصّوری. (سبزواری ۹۱)

وللوجود ٦/١٥٦

كما يطلق عليها علل الوجود. ثمّ انّ الجنس والفصل يرجعان الى المادّة والصّورة. واما الشرط والمعدّ ورفع المانع، فهى من متمـّات تأثير الفاعل، أو مصمّات قبول المادّة. فلا يزيد العلل على ماذكر. (سبزوارى ٩١)

إشارة الى المفتقر اليه الخارجي، لأن الفاعل والغاية يفتقر اليهما الشي في الوجود. (هيدجي ١٩٩)

التمامي ٦/١٥٦

باسقاط العاطف، أى السبب الغائى المسمى بالسبب النهامى، لأنه تمام الشي وكماله. فما لم يجلسالسلطان على سريره، لم يكمل وجوده ولم يتم . (هيدجي ١٩٩)

#### الفاعل بالطبع ١٢/١٥٦

وهو الّـذى يصدر عنه فعل بلا علم منه ولا اختيار، ويكون فعله ملايماً لطبعه . (هيدجي ١٩٩)

## والأول ١٣/١٥٦

أى الذى يكون له علم بفعله. (آملي ٣٤٥)

### اميّا ان لايكون فعله بارادته ١٣/١٥٦

بعد ان يكون من شانه الارادة؛ ويقرن بالكراهة. ونسبة الفاعل بالجبر الى الفاعل بالقصد، كنسبة الفاعل بالقسر الى الفاعل بالطبع. فذاك فى ذوى الشعور، وهذا فى عديمات الشعور. (سبزوارى ٩١)

#### الفاعل بالجبر ١٣/١٥٦

وهو الذى يصدرعنه فعله بلا اختيار، بعد أن يكون من شأنه اختيار ذلك الفعل أو عدمه. (هيدجي ١٩٩)

## مع فعله بل عينه ١٤/١٥٦

كما فى انشاء النفس الصور المتخيّلة، والمعيّة باعتبار العنوان، والعينيّة باعتبار المصداق. فنى الحق تعالى ، عند الاشراق، صفحات الاعيان وصحائف نفس الامر، مثل صفحات الاذهان بالنسبة الى النفس الناطقة. فما من موجود، اللا وهو علم الحق، لان علمه حضورى اشراقى، كما اذا قوى مدركاتك الذاتية بالنوم او السكر او المرض او الغيبة او نحوها، لاتخرج عن كونها علوما، ملذ " كانت او مولمة. (سبزوارى ٩١)

يعنى المعية بحسب المفهوم، والعينية بحسب المصداق، بمعنى أن مفهـوم علمه مع مفهوم فعله مساوقان يصدقان على شي واحد .

فيكون علمه التفصيلي بفعله عين فعله ، وعلمه بذاته علم اجمالي بفعله.

والحاصلأن في الفاعل بالرضا علمان بفعله:أحدهما اجمالي، لاغير، وهوعلمه بذاته، لأنذاته علة لفعله، والعلم بالعلة مستلز مللعلم بالمعلول. والآخرعلم تفصيلي بفعله، وهو نفس فعله.

والأول عين العلم، والثانى عين المعلوم.

وكيفكان، فليس فى الفاعل بالرضا علم وعالم ومعلوم . بل فىالعلم الإجمالى، عالم ومعلوم والعلم عين المعلوم. (آملى ومعلوم والعلم عين المعلوم. (آملى ٣٤٦–٣٤٦)

## ویکون علمه بذاته ۱٤/١٥٦

لان العلم بالعلة مستلزم للعلم بالمعلول، ولو لم يكن علم سابق بالفعل، ولو بهذا النحو الاجمالي، كانت الفاعليّـة على سبيل الايجاب. (سبزواري٩١)

## بل یکون علمه بفعله ۱٥/١٥٦

اى، تفصيليًا، بمجرّد انطواء العلم بالفعل فى العلم بذات الفاعل. (سبزوارى ٩٢-٩٢) أى علمه التفصيلي بفعله سابق على فعله. (آملي ٣٤٦)

#### فهو الفاعل بالقصد ١٦/١٥٦

مثل الكاتب، اذ له العلم بالكتابة قبلها تفصيلاً ، لكنّه ليس فعليّاً ، بل يكون منشاء لها بمقارنة التصديق بالفائدة المترتبة عليها . ولو كان منشاء لها بمجرّده بلاداع ، كان مثالاً للفاعل بالعناية ، كما فى الصّور المرتسمة الالهيّة ، عند المشائين . (سبزوارى ٩٢)

هوالذى تكون إرادتهواختياره زائدة علىذاته، سابقة على فعله، متعلقة بغرضه منه. والذى يكون إرادته واختياره نفس ذاته هو الفاعل بالرضا إن كان علمه بفعله حال فعله.

وأما اذا كان علمه بفعله قبل فعله: فإن كان العلم زائداً على ذاته وعلى علمه بذاته، فهو الفاعل بالعناية . وإن كان عين ذاته وعين علمه بذاته، فهو الذي يسمّونه بالفاعل بالتجلى. (هيدجي١٩٩–٢٠٠)

## فعلياً منشأ للمعلول ١٦/١٥٦

لأن العلم ينقسم الى قسمين، فعلى وانفعالى.

والفعلى منه مايكون سبباً لوجود المعلوم في الخارج؛ والإنفعالي بعكس ذلك، سواء

کانت السببیة تامّة أم لا. (هیدجی ۲۰۰) بان یکون عین علمه بذاته الذی هو عین ذاته ۱۷/۱۵٦ ۱۸ – ۱۸

كما فى الحق تعالى ، فانه ، لما كان بسيط الحقيقة جامعاً لكل وجود وفعلية ، بحيث لايشذ عن حيطة وجوده وجود ، وسعة فعليته فعلية ، « وعنت الوجوه للحى القيوم » ، «لم يعزب عن علمه مثقال ذرّة » . فكما ان الصور العلمية ما به الانكشاف لذوات الصور كذلك وجوده الشامل — اذ هو كل الوجود ، وكله الوجود — ما به الانكشاف لكل الوجودات ، لان شيئية الشئ بتمامه ، لا بنقصه . فذاته كانه مجلى الكل بما هى وجود ونور وفعلية . ويعلم ذاته على وجه يستازم علمه بماعدا ذاته . فعلم فعله قبل فعله تفصيلا . فعلم الفاعل الاقدس بذاته ، منطوفيه علمه بفعله . وهذا العلم حضورى وفعلى واحدى ، في عين كونه كل العلوم ، كما ان فعله واحد ، في كونه كل الافعال ، وهو كلمة «كن» ، «وما امرنا الا واحدة » . (سبزوارى ٩٢)

## وذلك هوالعلم الاجمالي ١٨/١٥٦

المراد بالإجمال بساطة ذلك الوجود. وبالتفصيل شاملية كل وجود، واشتماله على جميع الاعيان الثابتة ، باعتبار استلزام الاسماء الحسنى الالهية اياها ، لزوما غير متاخر فى الوجود كلزوم مفاهيم الاسماء لذات المسميل. واى تفصيل اشد من هذا! والنور ، كليا كان اقهر كان التميز ابين. وكيف لايتميز الافعال ، والمهيات محفوظة بانفسها فى النشأة العلمية ، والوجود سنخ واحد ، والسنخية معتبرة فى العلية ؟ والقول بالبينونة باطل. والوجود الالهى مع كونه جامعاً لكل الاسماء الحسنى ، وحاويا لكل المهيات ، لامهية له ، اذ المهية انها هى مهية ، اذا وجدت بوجودها الخاص بها ، وحملت حملاً شايعاً ، لا ان تحمل على نفسها ، حملاً اوليا ذاتيا. واعتبر بوجود المهيات فى عقلك البسيط. ولوكان لعقلك مهية ، فليست هذه وهى هناك علومه تعالى بالمكنات. ولهذا لايلزم قدم الاشياء. انها القديم علمه. (سبزوارى

## الفاعل بالتجلى ١٩-١٨/١٥٦

هوالدّى يكون علمه التفصيلي بفعله قبل فعله، ولايقترن فعله بالداعي، ولا يكون علمه السابق على فعله زائداً على ذاته، بل يكون عين ذاته. ولا فرق من هذه الجهة بينه وبين الفاعل بالرضا، إلا أن العلم السابق على الفعل في الفاعل بالرضا الدّى هو عين الفاعل، المغير؛ وفي الفاعل بالتجلي يكون تفصيلياً، بمعنى أنه اجمالي في عين الكشف التفصيلي .

وإنما ينشا ذلك من كون الفاعل بسيط الحقيقة، وان بسيط الحقيقة كل الأشياء. فكما أن وجوده تعالى وتقدس، مع وحدته، كل الوجودات، بحيث لايشذ عن سعة وجوده وجود، فكذلك من علمه بذاته الذى يكون عين ذاته، لا أمراً زائداً على ذاته، يعلم كل الأشياء، حيث لايكون شي خارجاً عنه. واذا كان ذاته الذى كل الأشياء حاضراً لدى ذاته، ومعلوماً لذاته، فكل الأشياء معلوم لذاته بنفس علمه بذاته الذى هو عين ذاته، لا بعلم آخر. وهذا معنى كون علمه السابق على الفعل اجمالياً في عبن الكشف التفصيلي. (آملي ٣٤٦)

## ويقال له ١٩/١٥٦

أى للفاعل بالتجلى الفاعل بالعناية بالمعنى الأعم. . . وهو الـّذى يتبع فعله علمه، ويكون علمه بوجه الحنير فى الفعل كافياً لصدوره عنه، من غير قصد زائد على العلم أو داع خارج عن ذات الفاعل. (هيدجى ٢٠٠)

## بها العلم زكن ١/١٥٧

المعنى: وإن عُـلُم أن وجود الأفعال هوالعلم بها. (هيدجي٠٠٠)

## ما وُجد ۲/۱۵۷

« ما » نافبة . أى إن لم يكن الفعل عين العلم ، كما كان فى القسم السابق على هذا . (هيدجي ٢٠٠)

عناية قمن ١٥٧/٨-٩

منصوب بنزع الخنافض . أى بعنباية قمن، بان يسمَّى بالفاعل بالعنباية .

(هیدجی۲۰۰)

التفصيلي الفعلى ٩/١٥٧

صفتان للعلم. (هيدجي.٢٠٠)

انطواء العقول ١٢/١٥٧

المراد بالعقولالتفصيلية المعقولات المفصّلة. وبالعقل البسيط الملكة الحالاقة للتفاصيل والمرادبالانطواء فيه كينونتها فيه بنحو اللّف والوحدة والبساطة.

وتسمية الملكة البسيطة بالعقل البسيط وكل معقول بالعقل التفصيلي، إنما هو فى كتاب النفس حتى أن النفس تسمّى عقى لا من باب تسمية المحل باسم الحال". ووجه تسمية المفارق القدسى بالعقل ان عقله لذاته نفس وجود ذاته، لا لأجل حضور صورة أخرى. (هيدجي ٢٠٠٠–٢٠١)

فى العقول التفصيلية والعقل البسيط احتمالات:

الأول: ان يكون المراد بالعقل التفصيلية المعقولات المفصّلة التي تسمى النفس في مرتبتها قلباً ؛ وبالعقل البسيط الملكة الخلاقة لتلك الصور المفصلة، التي تسمى النفس في مرتبتها روحاً. وانطواء المعقولات المفصلة في العقل البسيط والملكة الخلاقة هوموجوديتها بوجود العقل البسيط، وكون وجوده وجودها، كوجود الجروف بوجود واحد جمعى ، هو وجود المعاد في رأس القلم.

الثانى: ان يكون المرادبالعقول التفصيلية النفس الناطقة فى مرتبة العقل بالفعل ، وبالعقل البسيط العقل الفعال .

الشالث: أن يكون المراد بالعقول التفصيلية العقول المفارقة ، وبالعقل البسيط العقل الأول .

وانطواء النفس الناطقة في مرتبة العقل بالفعل في العقل الفعال، والعقول المفارقة في

العقلالأول كانطواء الصورالمفصلة في العقل البسيط والملكة الخلاقة. (آملي ٣٤٧)

بل العلم بالذات ١٤/١٥٧

أى في الفاعل بالرضا. (هيدجي ٢٠١)

فعين الفعل ١٥-١٤/١٥٥ ــ٥١

باعتبار ؛ ومعه باعتبار آخر. (هیدجی ۲۰۱)

ارادة طبع ١٧/١٥٧

باسقاط العاطف. (هيدجي، ٢٠١)

فالفاعل تسخيراً يرى ١٧/١٥٧ -١٨

الفاعل بالقصد او بالطبع او غيرهما، اذا لوحظ فى نفسه، فهو مسمى باسمه، واذا لوحظ من حيث هومستول قاهر مسخر، فهو فاعل بالتسخير. فليس له مصداق على حدة. (سبزوارى ٩٣)

#### عوارضا ۹/۱۵۸

صفة لصور. أى الأول قياساً الى تلك الصورالعارضة العلمية فاعل بالرضا، لأن العلم بهذا الفعل عين الفعل ، كما هو بالقياس الى الموجودات الخارجية ، مجردة كانت ام مادية ، كالمثل النورية والطبائع الكلية والجزئية ، فاعل بالعناية ، لأن علمه بها زائد على ذاته. (هيدجي ٢٠١)

حاصل المعنى أن الحق تعالى عند المشائين فاعل بالرضا، بالنسبة الى الصور العلمية المرتسمة فى الصقع الربوبي؛ وفاعل بالعناية، بالنسبة الى ساير الموجودات التى معلومات بتلك الصور العلمية.

فلاك علمه تعالى بذوات الصورعندهم بارتسام صورها فى الصقع الربوبى بلا داع زائد. فيكون علمه السابق تفصيلياً زائداً على ذات العالم بلا داع. وهذا هو ملاك الفاعلية بالمعنى الأخص.

وبالنسبة الى نفسالصور، لايكون علمه بها بصور أخرى ، بل يكون الصور علماً

ومعلوماً، وعلمه السابق بها يكون علماً اجمالياً. وهو علمه بذاته الذى هوعين ذاته. فتكون فاعليته تعالى بالنسبة الى الصور فاعلية بالرضا. (آملي ٣٤٧ـــ ٣٤٨)

### اذ الكل عنده هذه ١٢-١١/١٥٨

أى هذه الموجودات الخارجية ، اذ هو لايقول بالصور المرتسمة. فالصور العينية عنده عين الصور العلمية. (هيدجي ٢٠١)

## او لكل منها ومن الصور ۱۲/۱۵۸

أى لكل من الموجودات الخمارجية والصورالعلمية القمائمة بذواتهما. وأما الصور المرتسمة فى الذات ، فهم ليسوا قائلين بها. وهى طريقة المشاء، كما أن تلك المثل النورية مناط علمه تعالى بالأشياء عند افلاطون. (هيدجي ٢٠١)

يعنى: يجعل مضاف اليه لفطة «كل» الموجودات الخارجية والصور العلمية القائمة بذاتها التى هى ملاك علم الحق بالأشياء قبل وجوداتها الخاصة. وهى المسهاة بالمثل النورية . ولكن لايطلق عليها «العوارض» ، لأنها ليست مرتسمة ، بل جواهر مجردة قائمة بذاتها . واطلاق «العوارض» ، لو أريد من المضاف اليه الكل من الصور العوارض والموجودات الخارجية ، إما بالمشاكلة ، مثل «قال اطبخوا لى جبة وقميصاً» ، وإما من جهة تسميتها باسم ماينتزع منها. وهو العلم بالمعنى المصدرى ومفهوم العلم ، اذ هو من الأعراض. فيكون من قبيل تسمية المصداق باسم مفهومه . (آملي ٣٤٨)

## اعنى المثل النورية ١٢/١٥٨

كما اوّل المعلم الثانى المثل النوريّة الى الصورالمرتسمة الالهية. (سبزوارى ٩٣) متعلق بالظرفين ١٤/١٥٨

وهما قوله ( عندهم) وقوله ( عندالاشراق » . (هيدجي ٢٠١)

بداع ۱٥/١٥٨

كايصال النفع الى الغيرعلى رايه. (سبزواري ٩٣)

#### هو عنده فاعل بالقصد ١٦/١٥٨ -١٧

وأما عند الأشعرى ، فهو تعالى ايضاً فاعل بالقصد، لكن بالمعنى الأخصّ ، وهو القصد بلاداع ، فانهم قائلون بالارادة الحرافية.

وعند طائفة من الدهرية والطباعية ، فاعليته سبحانه بالطبع . (هيدجي ٢٠١)

## إما مبنى للفاعل او للمفعول ١٥٩ ٣/١٥٩

كلمة «فطر» فى النظم إما مبنى للفاعل أو للمفعول. فعلى الأول، تكون كلمة و النفس» فاعله و «القوى» مفعوله. فيتحقق التنازع بينه وبين كلمة «يستعمل» : اذ هو يقتضى أن تكون كلمة والنفس، فاعله ولفظ «القوى» مفعوله.

وعلى الثانى، . . . فإما يكون «النفس »نائب فاعله ، أو يكون نائب فاعله كلمة «القوى» . فعلى الأول ، يقع التنازع بينه وبين «يستعمل» فى كلمة «النفس » ، باقتضائه أن يكون نائب فاعله واقتضاء «يستعمل » أن يكون فاعلا ً له . وعلى الثانى . يقع التنازع بينه وبين «يستعمل » باقتضائه أن يكون مفعوله .

ومنه يظهر أن تنازعه مع «يستعمل» ليس منحصراً بأحد الوجهين. وهو كون «فطر » مبنياً للفاعل، بل يقع بينهما التنازع، ولوكان «فطر » مجهولاً.

وكيف كان، مجهولية «فطر» مع كون «النفس» نائب فاعله بعيد فى الغاية، لفساد المعنى، اذ المقصود فاعلية النفس للقوى، وهو لاينـاسب ذكر مخلوقيته، كمـا لا يخنى . (آملى ٣٤٩)

#### يستعمل النفس القوى ٤/١٥٩

حاصل معنى البيت أن نفس الآدمية فاعليتها، بالقياس الى تصوراتها وتوهماتها، بالرضا أو بالتجلى. وكذا بالقياس الى قواها الجزئية المنبعثة عن ذاتها المستعملة إياها المستخدمة لها، كوهمها وخيالها، فان النفس تستخدم المتفكرة فى تفصيل الصور الجزئية وتركيبها حتى تنزع الطبائع من الشخصيات وتستنبط النتايج من المقدمات. (هيدجي٢٠٢)

#### هذا ١٥٩/٤

أى لفظ «النفس» . (هيدجي ۲۰۲)

### على أحد الوجهين ٤/١٥٩

وهو كون « فطر » مبنياً للفاعل ، لأن كلا من الفعلين المذكورين يقتضيه مفعولاً. أقول إنه على كلا الوجهين من باب التنازع ، اذ «فطر » مبنياً للمفعول يقتضى كون «القوى» نائب فاعل ، و « تستعمل » يقتضيه مفعولاً. فلاوجه للتخصيص ، الا ان يجعل النفس نائب الفاعل، وهو بعيد. (هيدجي ٢٠٢)

#### تنشى الصور ١٥٩/٥

باسقاط العاطف على قوله ( تستعمل) . (هيدجي ٢٠٢)

## بالنسبة الى القوى ١١٥٩

حاصل البرهان على كون علم النفس بالقوى حضورياً، أى بحضورالقوى بنفسها لدى النفس، لاحصولياً، أى ليس بحصول صورتها لدى النفس: أنه، لوكان علم النفس بها حصولياً، فإما (١) يكون بحصول صورها فى النفس فى مرتبة القوة العاقلة ، و(٢) إما يكون بحصول صورها فى آلات يكون بحصول صورها فى آلات أخرى. ولا رابع. والثلاثة كلها باطلة.

واذا كان التالى بشعبها الثلاثة باطلاً ، يكون المقدم مثله. فعلم النفس بهـا لايكون حصولياً. فيكون حضورياً. وهو المطلوب. (آملي ٣٥٠)

## فكانت كلية ٨/١٥٩

فالنفس أدركت كلياتها، والحال أن جزئياتها هى المدركة المستعملة. (هيدجى٢٠٢) لأن القوة العاقلة لاتدرك الجزئيات، لأن ادراكها يتوقف على الآلة. فيكون مدرك النفس منها كلياتها، مع أن جزئياتها مدركة، لأن النفس تستعملها جزئية، لا كلية. وهى بما هى جزئية فعلتها النفس و آلات أفعالها، لا بما هى كلية، فكليات القوى ليست آلات لأفاعيلها. وإنما النفس تفعل بواسطة هذه القوة و تلك من القوى الشخصية الجزئية. (آملى ٣٥٠-٣٥١)

#### فی ذواتها ۱۹۹۸

بأن كان علم النفس بالقوى وادراكها إيّاها بارتسام صور القوى فى القوى.

(هیدجی ۲۰۲)

#### فانتقاش صورها فیها ۸/۱۰۹

انتقاش صور القوى فى القوى نفسها استعال لها، حيث استعملت النفس تلك القوى فى ادراكها ذواتها، وجعلتها آلات لملاحظة نفسها، كما تستعملها وتستخدمها فى ادراك غيرها. وفى استعال النفس اياها فى انتقاش صورها فيها، لابد من العلم بذاك الاستعال والعلم بالآلات التى تستعملها، وهى مابه الاستعال. فيحتاج فى علم النفس بها، الذى هو بارتسام صورها فى ذواتها، الى العلم بذواتها. فننقل الكلام الى العلم الثانى. والمفروض أنه أيضاً حصولى بارتسام صورالقوى فى نفس القوى الذى هو استعال من النفس لتلك القوى فى ارتسام صورها فيها، المحتاج الى العلم بها. فيحتاج الى علم ثالث، وهكذا. وهو باطل فى ارتسام فى سلسلة العلوم. (آملى ٢٥١)

## لابد من العلم به ١٥٩/٨

لأن استعمال الآلات، كالحواس الظاهرة والباطنة ، فعل اختيارى . ليس فعلاً طبيعياً. فيتوقف لامحالة على العلم بتلك الآلات واستعمالها. (هيدجي٢٠٢)

## وايضاً كيف تكون عالمة بذواتها وهي جسمانيّة ٩/١٥٩ -١٠

وايضاً يلزم اجتماع المثلين. وايضاً صورها غيرها ، والنفس تستعملها باعيانها ، فلتدركها باعيانها حضوريا. والحاصل ان علم النفس بالقوى المستعملة ، اما حضوري واما حصولي. والحصولي اما بحصول صورها للنفس في مقام العاقلة ، واما بانطباع صورها في القوى. وانطباع صورها في القوى، اما بانطباع صورة كل في ذاتها، او في غيرها، كانطباع صورالقوى الظاهرة في القوى المدركة الباطنة. والحضوري ، اما بحضور وجودها بمصداق واحد بسيط ، لاعلى مراتب النفس ، بنحو الرتق والجمع ، واما بحضور وجوداتها في مراتبها له ، بنحو الفتق والفرق. والحضوري بقسميه صحيح ، والباقي باطل. (سبزواري ٩٣)

يعنى اذا كان إدراك النفس قواها بحصول صورالقوى فى القوى لزم إدراكها لذواتها. وليس لتلكث القوى إدراك ذواتها ، لكونها جسمية، والتجسم من موانع الإدراك. (هيدجي ٢٠٢–٢٠٣)

## في آلات أخر ١٠/١٥٩

بأن كانت صورالقوى حاصلة فى آلات أخر غيرها فى إدراك النفس إياها . (هيلجي ٢٠٣)

# مع أنه ينقل الكلام ١٥/١٥٩ ١١\_١

على تقدير آلات أخر، تكون هي أيضاً معلومة للنفس بالعلم الحصولى حسب الفرض. فننقل الكلام اليها. ويعود الكلام، فإما يدور أو يتسلسل. (آملي ٣٥١)

## لجميع شؤونها ١٢/١٥٩

قوله «لجميع شؤونها » ناظر الى صورها ، لأن الصورالعلمية المنشأة فيها من شؤونها ، لأنها معلولها. ومعلول الشيء من شؤونه. (آملي ٣٥٢)

#### فتعلم من ذاتها جميعها ١٣/١٥٩

كيف لا، ووجود ذات النفس لف وجوداتها، واصل محفوظ فيها ؟ وهذاكما ان علم العقل البسيط بذاته علم بجميع المعقولات المنطوية فيه بنحو اتم، وان لم يكن بنحو الاخطار الحيالى، او المفاهيم العقلية المتعاقبة، سيها فيمن كان عقلاً محضاً، مقهور القوى الجزئية. فان ننى حضورها المتوهم، انما هى ننى الحضور الخيال والعقل التفصيلى . وبالجملة ننى خاص، لاعام. (سبزوارى ٩٣)

## وعلى علمها بها بعين وجوداتها ١٥٩/١٥٩ –١٤

يعنى: وجوداتها الفعلية عين علم النفس بها فى مقام علمها الفعلى. وعلم النفس بذاتها عين علمها بتلك الوجودات الفعلية فى مقام علمها الذاتى . ويكون علمها الذاتى سابقاً على الوجودات المتكثرة وعلى العلم الفعلى بها الذى هوعين تلك الوجودات. فالنفس، فى نفس علمها بذاتها اللّذى هو عين ذاتها، تعلم جميع تلك الوجودات المتكثرة من الصور

والقوى، لأنها ، فى وحدتها ، كل تلك الصور وتلك القوى . فيكون علمها بذاتها عين علمها بتلك الصور والقوى ، لكن علم "اجمالياً فى عين الكشف التفصيلى . وهذا معنى فاعليتها لتلك الصوروالقوى بالتجلى . (آملى ٣٥٢)

# وان لم يكن لها العلم بذلك العلم ١٥/١٥٩

الا عند الكمال ، وبعد الاستكمال . بل تعلم حينئذ القوى الخارجية . فان القوى المتشتتة فى الآفاق والصياصى ، كعكوس للقوى المتراكمة فى هذه الصيصية التى هى ام القرى . ومن هنا ورد فى الاثمة (ع): « انفسكم فى النفوس وارواحكم فى الارواح». (سبزوارى ٩٣–٩٤)

### بذلك العلم ١٥/١٥٩

الحاصل من ذات النفس بجميع قواها بوجود واحد بسيط. (هيدجي٢٠٣)

#### عناية ١٦/١٥٩

منصوب بنزع الخافض. أى فعل السقوط بالعناية .

حاصل البيت ان فاعلية النفس بالقياس الى مايحصل منها بمجرد التصور والتوهم بالعناية، كالسقوط من جذع النخلة والجدار المرتفع ، الحاصل منها من تخييل السقوط . (هيدجي ٢٠٣)

#### بالقصد ١٧/١٥٩

يعنى فاعليتها بالقياس الى مايحصل منها بسبب البواعث الحارجة منها الداعية لها الى تحصيل أغراضها واستكمالها بها بالقصد ، كالمشى والكتابة وغيرهما ، إلا أنه مضطر فى قصده واختياره ، لأن اختياره حادث فيه بعدما لم يكن . ولكل حادث محدث. فيكون اختياره عن سبب مقتض وعلة موجبة. . . ومن هنا يقال: الإنسان مضطر فى صورة مختار، والحق مختار فى صورة مضطر لأجل أن اختياره وجوبى بعدالتعلق. (هيدجى ٢٠٣)

#### الكاف منا ١٨/١٥٩

أى إسمية تمثيلية ، لاحرفية تشبيهية. (هيدجي٢٠٤)

يعنى: تكون بمعنى المثل، فيصير المشى مثالاً لفاعلية النفس بالقصد. وليستالكاف للتشبيه حتى يصير فاعليته بالقصد شبهاً بالمشى. (آملي ٣٥٣)

### بالطبع ١٩/١٥٩

يعنى فاعليتها لحفظ المزاج و إفادة الحرارة الغريزية فى البدن والصحّة وساير ما أشبهها ، بالطبع . وفاعليتها الحرارة الحماثية والمرض والهزال والسمن المفرط وساير العلل والاستقام ، بالقسر. (هيدجي ٢٠٤)

#### كالصّحة فعل ١٩/١٥٩

تذكيرفعل لرجوع الضمير الىالكاف الاسميّة، وازدياد فعل فى المواضع، لان المثال للفعل لالفاعل. (سبزوارى ٩٤)

#### كما ان الحركة الصعودية ٢/١٦٠

الحركة القسرية كالحركة الطبيعية كلتاهما فعل النفس فى مرتبة الطبع، وهى مقامها النازل. إلا أن القسرية من الطبيعة المقسورة، والطبيعية من الطبيعة المخلاة ونفسها عن القسر وليست القسرية من القاسر. وذلك لأنه بعد اذ رمى القاسر حجراً ونحوه الى العلوّ، ثم مات بلامهلة، يتحرك الحجر الى العلوّ بعد موته آناً ما من الزمان. ولوكانت حركته من القاسر، لكان اللازم انتهائها عند موته. وإلا، يلزم بقاء المعلول بعد زوال علته. فن هذا يستكشف أن حركته من طبيعته ، لكن لامطلقاً، بل مقسورة. (آملي ٣٥٣)

## مع علوها لمادنت ١٦٠/٤

فكما نقول: تعقلت ، تقول: احسست ، وحركت، وتحركت . وتنسب الكل الى نفسها. ولولا الاتحاد بين النفس والقوى الله الملت بسوء مزاج ، او تفرق اتصال يحدث في البدن الماحسيّا، بل كانت كمن يحب احداً ، والمحبوب يتألم بتفرّق اتصال، والمحبّ يغتم بذلك. فالنفس لها وحدة جمعيّة ، هي ظلّ الوحدة الحقيقيّة. مثنوى :

«کیف مدّ الظلّ » نقش اولیاست کو دلیل نور خورشید خداست (سبزواری ۹٤)

# متعلمة بأسماء الحق ٤/١٦٠هـ٥

تعلم النفس بأسمائه تعالى التنزيهية والتشبهية كناية عن جامعيتها للأضداد. كما أنه تعالى جامع لها، فإنه تعالى قريب في عين بعده، وبعيد في عين قربه، باطن في ظهوره، وظاهر في بطونه ، عال في دنوه، دان في علوه، وإنه تعالى خارج عن الحدين: حد التنزيه والتعطيل وحد التشبيه عنه تعالى.

فالنفس أيضاً عالية فى دنوها ، دانية فى علوها ، قريبة فى بعدها ، بعيدة فى قربها ، خارجة عن الحدّين: حد التنزيه وحد التشبيه ، جامعة لها ، عالمة بذاتها ، لا بعلم زائد على ذاتها بل عالمة بما سواها كذلك ، لأن علمها بما سواها اشراق منها على ما سواها ، واشراقها لا يخلو منها حيث إن اشراق الشى هو نفس الشى بوجه ، قادرة بنفس ذاتها ، وحية بنفس ذاتها . وحدة جمعية ظلية ، ظل وحدة الحقيقية الأصلية . (آملي ٣٥٣-٣٥٤) فهي عالية في دنوها ٢/١٦٠

إقتباس من كلام زين الموحدين على بن الحسين عليها الصلوة والسلام ، حيث قال في دعائه يوم العرفة : «وانت الله لااله إلا انت الدانى في علوه والعالى في دنوه » الى آخر كلامه الشريف. (هيدجي ٢٠٤)

## بامرها كلّ القوى ١٦٠/٧-٨

فالنفس تقول:ایتها المدركة،تدرك بقوّتی. وایتها المحرّكة،تحرّك بحولی،ولاحول ولاقوة لكما،ولغیركما اللای. (سبزواری ۹۶)

إشارة الى أن القوى مسخرات لأمر النفس. (هيدجي ٢٠٤)

## بل انتما حرك مادة موجودة ١٣/١٦٠

ووجود الصورة المفاضة ، انتها هو من الله تعالى. وهذا احد معانى الامر بين الامرين فان فاعل الوجود، فى اى شى كان، هو الله تعالى. وفاعل حركته من حال الى حال هو الفاعل الامكانى. وما اشيراليه فى الكتاب، هو هذا، اى: لستم المعطين لوجود المنى والمزروع وغيرهما ، لاانكم لستم مبادى الحركة الاينية للمنى والبذورالنباتية وغيرهما. (سبزوارى ٩٤)

#### اشير اليه ١٤/١٦٠

أى الى أن الفاعل بالحقيقة مبدء الوجود. ومفيده كما فى عرف الالهيين، لامالايفيد غير التحريك. فما يطلق عليه «الفاعل» فى الطبيعيات ليست علة بالذات، بل مثل هذه العلة تكون معدة. (هيدجى ٢٠٥)

أى اشير الى أن الفاعل هومعطى الوجود، لامعطى التحرك فى الآيات المباركة، حيث يسلب الفاعلية فى الموارد المذكورة فيها، مع أن الفاعل بمعنى معطى التحرك فيها موجود. فتدل الآيات على انحصار الفاعل بالفاعل الالهى، أعنى معطى الوجود، اذ لامؤثر فى الوجود غيره. (آملى ٣٥٤)

### في البحث عن الغاية ١/١٦١

هذا ایضاً من افضل مباحث الحكمة ، سيها ان حققت ان الوصولات الىالغايات بنحو التحولات ، وانها طوليات. (سبزوارى ٩٤)

# وكلّ شئ في فعله ٢/١٦١

فالفعل مقدّمة وخيرتوصّلى. والغاية، من حيث هي غاية، ذات المقدمة وخيروكمال اصالى، وهي صورة الصورة بالحقيقة. (سبزوارى ٩٤)

## للطبائع وهي عديمة الشعور ٣/١٦١

استدلوا لإثبات الغاية فى أفعال الطبائع بالمشاهدة. فإنا نشاهد فى الأمور الطبيعية من قواها وطبائعها تحريكات وتأثيرات متأدية الى أمور مترتبة عليها ترتب الغاية على ذى الغاية، بحيث يحكم العقل حكماً جزمياً بأن تلك التحريكات إنما كانت لأجل الأمور المتأدية اليها. ولانعنى بالغاية إلا ما لأجله تحرك الشى وذلك التأدى ظاهر لمن تأمل فى هذه الأمور حق التأمل. (آملي ٣٥٥)

## والشعور عين ذاتها مهيّة او وجوداً ٤/١٦١

هذا التقسيم باعتبار اختلاف الحكم في الحق تعالى ،والمفارقات العقليّة ، فان صفات الله تعالى عبن ذاته بقول مطلق . وفي العقول عين وجودها ، لاعين مهيّنها ، كما ان اصل

الوجود زائد على مهيتها، بخلاف الحق المطلق، اذ لامهيّة له . واطلاق الشّعورمن باب التغليب. (سبزواری ٩٤–٩٥)

ماكان الشعورعين ذاته مهية ، هو الحق تعالى ، لأن مهيّته تعالى عين وجوده ، وأنّه ليس لهمهية سوى الوجود . فصفاته العليا عين المهية التي هي عين وجوده ، و إن لا يطلق عليه والشعور » و والشاعر » ، لاختصاص الشعور بما يكون بالآلة . ويكون اطلاق «الشعور » من باب التغليب .

وما كان عينوجوده هوالمفارقات العقلية من المبادى العالية التي دون مبدء المبادى، جل جلاله، فإن الصفات العليا عين وجوداتها ، لا ماهياتها . وهذا ، على قول من يقول بأن له ماهيات ، ظاهر . واما عند من يقول بالنفس ومافوقها انيات صرفة ، فكذلك أيضاً ، لما عرفت منا مراراً ، بأن المقصود من هذا الكلام ليس نفي الماهيات عن المفارقات حقيقة ". وإنما الغرض بيان غلبة أحكام الوجود فيها ، واند كاك آثار ماهياتها في حكم وجوداتها وغلبة نورها . (آملي ٣٥٥ ــ ٣٥٦)

## اذ مقتضى الحكمة الالهية ١٦١/٥

كل من الحكمة والعناية تطلق على معنيين.

فأول معنيى الحكمة هو الحكمة العلمية، أعنى العلم بمايترتب على الشيُّ. وثانيهما الإحكام والإتقان. فالمعنى الأول. . . من شعب العلم، والثانى من شعب القدرة .

وأول معنيىالعناية هوالعلم الفعلى بالنظام الأحسن...والمعنى الثانى من العناية هو الإتقان والإحكام، أعنى، المعنى الثانى من معنيى الحكمة.

فالحكمة والعناية تصيران مترادفين فى معناهما الاول والثانى. أى انهها مترادفين اذا أطلقا معاً بالمعنى الأول ، أو أطلقا معاً بالمعنى الثانى. وانهها متغايران، لو اريد من كل معنى غير مايراد من الآخر .

فالحكمة والعناية فىالنظم يمكن أن تكونا مترادفين، ويمكن أن تكونا متغايرين. لكن لما كان تغايرهما حسن، لأن التأسيس أولى من التأكيد، فإن أريد من الحكمة معناها الأول،

ينبغى أن يراد من العناية معناها الثانى. و إن أريد من الحكمة معناها الثانى، ينبغى أن يراد من العناية معناها الأول. (آملي ٣٥٦)

# العلم الفعلى بالنظام الأحسن ٦/١٦١-٧

المراد بالعلم الفعلى هو مايكون منشاء لتحقق المعلوم بالعرض ، كعلم البنّاء بصورة البناء ، الذى منه يتحقق البيناء الخارجى ، فالعلم الفعلى فى مقابل العلم الانفعالى الذى يكون المعلوم بالعرض منشاء لتحققه ، عكس العلم الفعلى. (آملى ٣٥٦)

### فالعناية هنا بالمعنى الاول ١٠/١٦١

اى، لواريد من الحكمة المعنى الثانى . واماً لواريد منها الحكمة العلمية، كانت العناية بالمعنى الثانى، لان الجمع اولى السبزوارى ٩٥)

## ایصال کل ممکن لغایة ۱۰/۱۶۱

أى الى غايته المطلوبة له وكماله اللائق بحاله ، لا الكمال المطلق. (هيدجي ٢٠٥)

# وذانك منافيان ١٠/١٦١

اى،القسرالدائم والاكثرى لغلبة ممنوعيّة الممكن حينئذ عن الوصول الى الكمال المترقب منه. (سبزوارى ٩٥)

## الغاية علة فاعل ١١/١٦١

إشارة الى أن كل واحد من الفاعل والغاية علَّة للآخر من جهة. فالفاعل علَّة لوجود ماهية الغاية في العين ، لا لكون الغاية غاية ولا لماهيتها ؛ والغاية لكون الفاعل فاعلاً.

ولذلك، اذا قيل لك: ولم شربت الدواء؟ » فتقول: « لأصح » . واذا قيل: « لم صححت ؟ » فتقول: « لأنى شربت الدواء » فشرب الدواء سبب فاعلى للصحة ، والصحة سبب غائى لشرب الدواء. (هيدجي ٢٠٥–٢٠٦)

#### بمهيتها ١١/١٦١

اى بمهيتها الموجودة فى العلم من حيث ذلك الوجود. (سبزوارى ٩٥)

#### موخّرة عنه عينا ١٢/١٦١

كما يقال: «اول الفكرآخر العمل» .ولهذا، فالترقيّات والمعارج دوريّة، والطالب والمطلوب لها وحدة ما. (سبزوارى ٩٥)

#### عن امر العبث ٣/١٦٢

ذكره على سبيل التمثيل او التغليب، كما يطلق فى العرف ايضاً. واما العبث فى العرف الخاص، فيطلق على مايكون المبدء البعيد فيه هو التخيل فقط، وتطابق فيه غاية الشوقية وغاية العاملة، كماياتى. (سبزوارى ٩٥)

## تنحل بفواعل ومبادى ٦/١٦٢

قال صدر المتألهين: «اعلم أن كل حركة ارادية فلها مباد مترتبة. فالمبدء القريب هو القوة المتحركة، أى المباشرة لها، وهي في الحيوان تكون في عضلة العضو. والذي قبله هو الارادة المسهاة بالاجماع. والذي قبل ذلك الاجماع هوالشوق. والأبعد من الجميع هو الفكر والتخيل.

واذا ارتسمت فى الخيال أو العقل صورة ماموافقة، حركت القوة الشوقية الى الاجماع بدون ارادة سابقة. بل نفس التصور يفعل الشوق. والأمر فى صدور الموجودات عن الفاعل الأول على هذا المثال». (هيدجى٢٠٧—٢٠٨)

### قریب واقرب وبعید ۲/۱۶۲

وابعد، فالاقرب كالقوة العاملة، والقريب كالاجماع المسمى بالارادة، والبعيد كالشوق المنبعث عن القوة الشوقية، والابعد كالتخيّل او الفكر التعقيل. (سبزواري٩٥) شوقية غيّل ٨/١٦٢

جعل غاية لمحركة شوقية. (هيدجي ٢٠٨)

## لتلقى فيه صديقاً ١١/١٦٢

فنى الأول، يكون نفس ما انتهت اليه الحركة نفس الغاية المشوقة . وفى الثانى، لا يكون كذلك . بل يكون المشوق حاصلاً بعد ما انتهت اليه الحركة . وربما يكون نفس

الحركة غاية المتحرك، كما يتحرك زيد من مسكنه الى بيت الرياضة للرياضة. (هيدجي ٢٠٨) وحينئذ فغاية ١٢/١٦٢

أى اذا لم تتحد، فغاية العاملة حاصلة دائمًا، يعنى أن الغاية التى ينتهى اليه الحركة غاية للقوةالعاملة دائمًا، وليس لها غاية غير هذه، كالطبائع. وأما القوة الشوقية، فليس بجب دائمًا ان يكون ذلك الامر غاية لها، ولا يجب أيضاً أن لا يكون. (هيدجى ٢٠٨)

## لقوة في العضلة ١٢/١٦٢

هي العاملة المباشرة للتحريك. (هيدجي ٢٠٨)

## مثل غاية الطبائع دواماً حاصلة ١٢/١٦٢

لأن غاية الطبائع أيضاً هي ما اليه الحركة دائماً. (آملي ٣٦٠)

#### فتلك القوة كانها ١٢/١٦٢ - ١٣

المراد انه فى مقام تكثير الواحد يؤخذ القوة وحدها وبشرطلا، فيكون حكمها حكم الطبيعة، فى ان غايتها مااليه الحركة، وهى دائماً حاصلة. والطبيعة فى المواضع الاخرى، اذا لوحظ مسخريتها للنفس الكلية، فهى كانتها قوة عاملة حيوانية. (سبزوارى ٩٥)

#### كانها طبيعة جمادية ١٣/١٦٢

قال المصنف في حاشية الأسفار: «إن المحركة العاملة، اذا لوحظت نفسها فقط بشرط لا، أي غير مخلوطة بالشوقية والمدركة، كانت كالطبائع. فإن شئت سم القوة العضلية طبيعة؛ وإن شئت، سم الطبيعة التي في البسائط محركة عاملة ». (هيدجي ٢٠٨)

يعنى أن القوة المنبثة فى العضلات، اذا لوحظت نفسها وبشرط لا، أى غير مخلوطة بالشوقية والمدركة، تكون كالطبائع فى أن غايتها مااليه الحركة. (آملي ٣٦٠)

### الباطل ۱۸/۱٦۲

مفعول ثان لقوله «عدّ» بمعنى ظن ّ، مبنى للمفعول. ويجوز أن يكون أمراً، و «شوقية» مفعولاً أولا. (هيدجي ٢٠٨—٢٠٩)

#### ذو الغايتين ٤/١٦٣

« فهو العبث » خبر لقوله « ذوالغايتين» .

تقدير البيت : إن كان التخيل وحده مبدء "بعيداً، اى لذى الغايتين، فهو العبث ... والحاصل أن معنى والعبث ، في الاصطلاح أن لا يكون هناك مبدء فاعلى فكرى،

فلاغاية فكرية،ويكون ما انتهت اليه الحركة التي هي غاية دائماً للعاملة،غاية للتخيل والشوقية كالحركة المنبعثة عن الشوق التخيلي الى موضع يكون نفس الغاية المتشوقة. (هيدجي ٢٠٩)

## کان له تخیّل وحیدا ۲/۱۶۳۷

هذا قدر مشترك بين الاربعة. والوحيديّة هنا غير ماياتى . فان المراد بهـا هنا ان لايكون التخيّل معالفكر فى المبدئية، وانكان مع الطبع او المزاج او الحلق، ممّا به امتيازها. (سبزوارى ٩٥–٩٦)

## فهوالعبث ٨/١٦٣

#### يفترق عنها ١١/١٦٣

أى عن أخواتها، اذ غاياتها غير ما اليه الحركة. (هيدجي٢٠٩)

## فالتخيّل امّا وحدة المبدء ١٢/١٦٣

أى ، بلاشركة من طبع او غيره، ولامن فكر. (سبزوارى ٩٦)

#### المجازف ١٤/١٦٣

كلعب الطفل ومن في حكمه. (هيدجي ٢٠٩)

القصد الضرورى ١٦/١٦٣

أو الطبيعي. (هيدجي ٢٠٩)

كل المبادى الثلاثة ٢٠/١٦٣

وهي التخيل والشوق والعاملة. (هيدجي٠ ٢١)

## كل المبادى في الجميع تكتسى غايتها ٢٠/١٦٣ ٢١-٢٠

فاذا كانت لافعال هذه المبادى الجزئية غايات، فما حدسك بافعال مبدء المبادى؟ وهو غاية الغيايات لفعله المطلوب ، لاشى سواه ، كما ياتى فى مبحث الازادة . فتباً لمعرفة من يقول: لاغاية مطلقا ذاتية او غيرية لفعله ، ومن يننى الذاتية ويثبت الغيرية . وهذا ايضاً باطل ، للزوم الاستكمال . (سبزوارى ٩٦)

#### حيث ما ثبت ١/١٦٤

هما » نافیة . (هیدجی ۲۱۰) انتما یسمتیٰ لعباً ولهواً ۳/۱۶۶

اى فى العرف. ووجه اطلاق اهل العرف هذا على فعله، شانية النوع وصلوحه للافعال المتقنة، لاهذا الشخص، من حيث هو. فيضع النوع مكان الشخص، وليس بعدل. نعم، يستحسن فى مقام الخطابة والموعظة الحسنة. واماً فى مقام البرهان، فكما قيل:

پس بد مطلق نباشد در جهان بد بنسبت باشد این را هم بدان (سبزواری ۹۳)

## وأما بالنسبة الى المبادى الموجودة ٤/١٦٤

وقد عرفت أن لعب الطفل يسمتى بالفعل المجازف ، وهو مايكون التخيل بدون الفكر هو المبدء الأبعد ، بلا انضهام أمر آخر اليه من طبع أو مزاج أو عادة ونحوها . (آملي٣٦٠–٣٦١)

### واللذة هي الخير ٩/١٦٤

أى اللذة، بحسب القوة الحيوانية، خيرحقيقى بالنسبة الىالحسّ والحيوان والتخيل. وهي خير مظنون بالقياس الى الانسان. (هيدجي ٢١٠)

### بطلان الاتفاق ١٣/١٦٤

الإتفاق الذى اتفق الحكماء المتألهين على بطلانه، هوأن يوجد الشي بلافاعل مرجّع لوجوده. (هيدجي ٢١٠)

#### الاتفاق ١٣/١٦٤

إن الاتفاق هو المصادفة وحصول الشي من حيث لايحتسب. وكل مايندروقوعه لكثرة الشرائط المعتبرة في سببه، يقال انه اتفاقى. وكذا ما لايعلم سبب وجوده. ويطلق على الغايات العرضية أموراً اتفاقية. وأيضاً، اذا كان الكائن غير مطمع ولامتوقع، وليس دا ثماً أو اكثرياً، يقال للسبب المؤدى البه إنه اتفاقى. (هيدجي ٢١٠)

الاتفاق قد يطلق على ما كان له سبب طبيعى أو إرادى بالعرض ، ليس دائم الايجاب ولا اكثرياً. فإن تأدية الأسباب الى المسببات ، إنكانت دائمية أو اكثرية، سميت أسباباً ذاتية. وإنكانت نادرة ، سميت اتفاقية. والاتفاق بهذا المعنى أمرمعقول واقع...

وقد يطلق على مالا فاعل له ، أو على ما لاغاية له ، أو على ما لافاعل ولا غاية له معاً. وبهذا المعنى باطل غيرواقع ، لوجود الفاعل والغاية لكل ممكن ، اذ الإمكان مناط الحاجة ، والغاية علة فاعلية الفاعل. (آملي ٣٦١)

## وليس في الوجود الاتفاقى ١٣/١٦٤

ردّ على القائل بالاتفاق، فيزعم بسوء ظنّه ان المطر، مثلا، لضرورة المادّة كائن، اذا الشمس بخرت من البحار، والاراضى الرطبة، فاذا ارتفع البارد ووصل الى الزمهرير، برد، وصار ماء، ونزل ضرورة. فاتفق ان يتحقق مصالح شتّى، من غير قصد. ولم يعلم هذا الجاهل انّه لايقع شئ فى العالم، ولوكان احقر مايتصور بدون علم الله وارادته وقدرته المحيطة. وقد مرّ ان كلّ القوى والمبادى، مجالى مشيته وقدرته. فهب ان الشمس تبخر. فن الذى يسخرها، ويدير ويسيّرها ؟ والنفس المتعلقة بها التى تجرّها الى الجنوب والشمال، وتفعل الفصول الاربعة ، من امرمن هو ؟ وتجلّى من عليه، وبنورمن يستضى ؟ اى آفتاب آينه دار جمال تو. سبحانك لك الحمد ولك الملك. (سبزوارى ٩٦)

## الشي الاتفاقى ١٣/١٦٤

بأن يوجد بلاسبب موجب لوجوده أو بلاغاية أو بدونها. (هيدجي٢١١)

#### بهاوجوده وجب ۱٤/۱٦٤–١٥

والواجب لايقال فيه انه اتفق.فلايقال انه صادفت القوّة الناريّة الحطباليابس فاتفق ان احرقته .

والتفصيل ان الامور الممكنة منها دائم الوجود ، ومنها اكثرى الوجود ، ومنها اقلتى الوجود ، ومنها متساوى الوقوع واللاوقوع . اما الاولان ، فلا اتفاق فيها قطعاً . فلإيمكن ان يقال: اتنفق ان صارت الاربعة زوج ، وصارالثقل هابطا . واما اقلتى الوجود الذى يقول الجاهل انه اتفاق ، كالاصبع الزائد ، فالقوة الفاعلة ، متى صادفت المادة الفاضلة عن المصروفة ، فى تكون كف الجنين واصابعه الخمس ، وصادف استعداداً تاماً ، فعلته بلا تعطيل للحق عمن له الحق . فوجب ان يتخلق بهذه الشرائط ، ودام بهذا الوضع . واذا حصل الوجوب والدوام فى الاقلى ، فما ظنتك بالمتساوى ؟ والجاهل يقيس الطبيعة الجزئية الى الكلتى ، وينظر الى العرض ، لا الى الطول . فهو فى ضنك المحول عن شمول امطار سابو العلم والوغول . (سبزوارى ٩٦-٩٧)

### وايضاً يقوله ١٦/١٦٤

لاوقع هنا لكلمة وأيضاً ، والمناسب موقعها لفظة وإنما ». أى الجاهل القائل بالاتفاق، إنما يقوله بالقياس الى نوع مايؤدى ، لامطلقاً. حاصله أن نسبة العثور فى المثال المذكور الى نوع الحفر وطبيعته ، بالإمكان ؛ والى الحفر الشخصى ، بالوجوب . فلايصح أن يقول إن العثور بالقياس اليه اتقاق ، أى بلاسبب موجب لوجوده . والشي ما لم يجب ولم يوجد لم يوجد . (هيدجي ٢١٢)

توضيح ذلك أن السبب للشي قديكون مستقلاً فىالسببية بذاته، غير محتاج الى أمر خارج عن ذاته. ولامحالة، يكون تأدّيه الى المسبب دائمياً.

وقد يكون محتاجاً الى شرائط وأحوال خارجة عنذاته، ولكن يكون حصول الشرائط والأحوال معه دائمياً.

وقد يكون محتاجاً اليهما، ولكن يكون حصولها معه في حال دون حال. فلايخلو إما

يكون الحصول أكثر من اللاحصول، أو يكون مساوياً معه، أو يكون أقل منه .

فهذه أفسام خمسة. فالنسب فى الثلاثة الأولى منها، أعنى ما كان السبب مستقلاً بذاته، وما كان محتاجاً الى شرائط وأحوال دائمة الحصول معه، أو اكثرى الحصول معه، يقال إنه سبب ذاتى ومسبّبه غاية ذاتية له .

وفى الأخيرين، أعنى السبب المحتاج الى الشرائط والأحوال المتساوى الحصول معه، أو الأقلى الحصول، لايخلو إما أن ينسب المسبب الى مجموع ذلك السبب والأحوال الحاصلة معه على التساوى أو الأقلية ؛ أو ينسب الى نفس السبب وحده .

فعلى الأول، أعنى ما اذا نسب الى المجموع، يقال أيضاً إنه سبب ذاتى ومسببه غاية ذاتية له.

وعلىالثانى ، يقال إنه سبب اتفاقى ولمسببه غاية اتفاقية .

فالحفر، بالقياس الى العثور على الكنز، لو اعتبر مع كونه صادراً عن العارف يكون الكنز فى موضع ينتهى اليه الحفر، ومع عدم مانع مع الوصول اليه، كان سبباً ذاتياً للعثور، والعثور غاية ذاتية له.

ولو اعتبر مجرداً عما ذكرنا ، كان سبباً اتفاقياً ، والعثور غاية اتفاقياً . (آملي ٣٦٣) فالاتفاق كالامكان ١٩/١٦٤

أى كما أن مصحت الإمكان للهاهية هواعتبار ذاتها مع قطع النظر عن الوجود ، فإن سبب ضرورتى الوجود والعدم في حال الوجود عن الماهية أو تساوى الوجود والعدم لها فيها لايصح ، لأنها في حال الوجود محفوفة بالضرورتين ، فيكنى فيه سلب الضرورتين عن مرتبة ذاتها عند العقل ؛ كذلك الإتفاق ، مصحت اعتباره بالنظر الى ذات السبب المؤدى وطبيعته ، مع عدم ملاحظة الوجود معه ، فانته ، حال وجوده ، واجب الوجود ، والوجوب ينافى الاتفاق . (هيدجى ٢١٣)

## موتاً طبيعياً ٢١/١٦٤

إشارة الى جواب ما قيل أيضاً إن الاخترام والفساد والتشويهات والزوائد ليست

مقصودة للطبيعة . فلايجب أن يكونكل مايحدث غاية لفعل. (هيدجي ٢١٣)

أى اذا قيس الموت الاخترامى الى النظام الكلى الجملى، يكون طبيعياً ، لااخترامياً. (آملى ٣٦٣)

#### فغايته ٢٢/١٦٤

الضمير يرجع الى من يرد عليه الموت الاخترامي. (آملي ٣٦٤)

### هی هذا ۲۲/۱٦٤

أى غايته هذا الاخترام بالنسبة الىنظام الكل والأسباب المؤدية الى الوجوب. فهو واصل الى الغاية بهذا النظر. فهى المطلوبة من هذا المتحرك، لاغيرها. (هيدجي٢١٣)

## مطلوب کل شی ۲۳/۱٦٤

أى غايته المطلوبة منه .

مثلاً ، المطلوب من شاة جلدها ، ومن أخرى لحمها ، ومن أخرى لبنها ووبرها . فلكل واحدة غاية لاتطلب إلا منها ، ولاتحصل إلا فى وقتها .

وكذا أقسام الأشجار وأصنافها . المطلوب من بعضها أن يتخذ عصى أو قوساً أو نصاب قدوم، ومن أخرى أن يكون خشبة سقف، او يعمل منه باب أو سرير. فلكل منها باعتبار الغايات المذكورة أمد ينتهى اليه وأجل يقطع فيه، لايستأخره ساعة ولايستقدمه . وإلا، لبطلت المصلحة الملحوظة في وجوده.

فالغرض المطلوب من الموت الاخترامى لم يطلب من الموت الطبيعى بالقياس الى النظام الأحسن. (هيدجي ٢١٤)

## الانسان الكامل ١/١٦٥

هذا اشارة الى ما فى الحديث القدسى: « يا بن آدم ، خلقت الأشياء لك، وخلقتك لنفسى »...

والحاصل أن الانسان الكامل غاية الإيجاد وغابته وجود الواجب تعـالى . (آملي ٣٦٥ ــ ٣٦٥)

## فانهما قصد الغاية الثانية لا الاولى ٣/١٦٥

لوصولها الى ارباب انواعها واستكمالها بمظهريّة اسم من اسماءالله الجُسني، وحشرها الى الله تعالى حشرا تبعيّاً ، فالاولى متحققة لها.

آتش افروز بخاری نخرد بستانرا سبزواری۹۷)

المقصودة للعقول الجزئية المترقبة من الشي بالنظر الى شأنية نوعه ، كترقب الانسان من طفله أن يعيش ويصير رجلا كاملا فالعلم والصنعة. (هيدجي ٢١٥)

### لا الاولى ١٦٥/٣

التي بالقياس الى كلية النظام. (هيدجي٢١٥)

والمرادبالأولى والثانية ، إما بحسب العبارة ، حيث إن الغاية بالقياس الى النظام الكلى مذكورة اولاً ، وإما بمعنى الغاية الأولية فى الغاية الاولى ، وغاية الغايات فى الغاية الثانية . فالمراد بالثانية حينئذ ما ليس بالغاية الأولى ، وإن كانت غاية الغايات. (آملى ٣٦٥) وهذا التوقب ٣/١٦٥

أى ، ترقب الغاية الثانية من كل شي ، بالنظر الى شأنية نوع الانسان ، لا شخصه . وايضاً بالنظر الى قابلية الهيولى الثانية الجسمية الجنسية ، لاالشخصية ، والترقب من مادة الشي ترقب منه ، اذ ليست اجنبية منه ، بل ذاتية له . والاجسام محكوم عليها بالاحكام عند الانام ، والفيض لا ينقطع فكل ذرة درة . (سبزوارى ٩٧)

كلمة وايضاً في هذا المقام مثلها في قوله المتقدم ووأيضاً يقوله بالنظرالي نوع ما في يعنى: هذا الترقب ليس بالنسبة الى الشخص ، فان كلاً ميستر لما خلق له ، بل بالنظر الى النوع والى المواد. فإن ترقب الغاية الثانية من كل شي النظر الى شأنية نوع الانسان وكونه في أول خلقته في مرتبة العقل الهيولاني مستعد لقبول كل صورة ترد عليه ، لابالنسبة الى شخصه. وهذا ظاهر.

وأما بالنظرالىالمواد، فلأن المادة متحدة معالصورة وجوداً، بناء على كونالتركيب بينها اتحادياً، لا انضهامياً، وحكم أحد المتحدين حكم الآخر. فالترقب في المادة يسرى الى

الصورة . فاذا كانت المادة الثانية ، وهي الجسمية الجنسية ، مما يترقب منها الوصول الى الغاية الثانية ، ينتظرمن الصورة المتحدة معها ذلك أيضاً.

خصّ حكم الترقب بالهيولى الثانية ، لأن الهيولى الأولى التي هي هيولى الهيوليات ، ليس شأنها إلا القوة. فهي لا يترقب منها إلا كونها قوة. وإنما أخرج الجسمية الشخصية عن حكم هذا الترقب ، لأن هذا الحكم ثابت للجسمية الجنسية . وأما الشخص ، فكل ميسّر لما خلق له. (آملي ٣٦٥—٣٦٦)

## لاتحادها بالصور ١٦٥/٤

لانها كانها اجزائه، لان النبات ظل نباتيته، والسبّاع والبهائم اظلال غضبه وشهوته والشيطان ظل نكراه ومكيدته. وهكذا قال الشيخ فى خطبة رسالته: والحمدلله الذى خلق الانسان وخلق من فضالة طينته سائر الاكوان(۱) . (سبزوارى ۹۷)

#### كلمته التامة ٥/١٦٥ -٦

الكلمة التامة هي التي ليست لها حالة منتظرة ، كالعقول والنفوس. (آملي ٣٦٦) باب الأبواب ٦/١٦٥

العوالم، كلت الوجزئية ا، كتب إلهية. والإنسان الكامل كتاب جامع لهذه الكتب، لأنه نسخة العالم الكبير المشتمل على الملك والملكوت وأسرار قدرة الله والجبروت. فمن حيث وعقله كتاب عقلى مسمتى بأم الكتاب، ومن حيث قلبه كتاب اللوح المحفوظ، ومن حيث نفسه كتاب المحو والاثبات. وهو المراد بباب الأبواب، اذ الإتيان الى جناب الرحمن ، عند أهل التصوف والعرفان ، لا يكون إلا في صورة الانسان. فوصول الإنسان الكامل الى غاية الغايات وصول كل الأشياء الها. (هيدجى ٢١٥-٢١٦)

## دریت ان کل ممکن لابد ۱۸۳۵

أى ، كل جسم من الممكنات ، لما دريت من قابليّته للمسير الى بابه ، لامرّة بل مراراً. (سبزوارى ٩٧–٩٨)

<sup>(</sup>۱) در حاشیهٔ شرح منظومهٔ چاپ ناصری وجود ندارد.

#### العكوف على بابه ٧/١٦٥

اذ الغاية الأخيرة للممكنات هي البلوغ الى جنابه تعالى. (هيدجي ٢١٦)

#### ممتا به ۱۲۲ ۳/

يعنى مما به فعليته شيئيته ، على القول الحق من أن شيئية الشيء بصورته ، لابمادته . فالسرير سرير بهيئته ، لابخشبه ، والحيوان حيوان بنفسه ، لابجسده . (هيدجى ٢١٦) علة صورية للكل ٣/١٦٦

يعنى: مابه شيئية الشيُّ بالفعل ، اذا قيس الى الكل، أى الى المركب منه وممايكون الشيُّ به بالقوة ، يسمى علة صورية . واذا قيس الى الجزء الآخر الـّذى محلّ له وهوحالّ فيه ، يقال له الصورة .

فالعلة الصورية والصورة متحدتان ذاتاً ، ومتغايرتان مفهوماً واعتباراً .

وكذا الحال فىالعلة المادية والمادة. فما به الشيُّ يكون بالقوة ، اذا قيس الى الكل ، يسمى بالعلة المادية ، واذا قيس الى الجزء الصورى، يسمى بالمادة. (آملى ٣٦٦)

#### هكذا في المادة ٦/١٦٦

فهى بالاعتبارالأول تسمى علّة مادية، وبالاعتبارالثانى علّة قابلية ومحلاً للصورة. (هيدجي ٢١٦)

## الصورة الجسمية والصورة النوعية ٧/١٦٦

الفرق بينها إنمـا هوالفرق بين الجنس والنوع . فالجسمية معنى جنسى بالنسبة الى النوعية ، والنوعية فصل محصل لها. (آملي ٣٦٧)

## والشكل والهيئة ٧/١٦٦

يعنى بالشكل الشكل على اصطلاح الحكماء، وهو هيئة حاصلة من احاطة حد أو حدود، هى من مقوله الكيف، لا على اصطلاح المهندسين، وهو مقدار ما احاط به حد أو حدود، الذى هو من مقولة الكم.

فلما كان الشكل باصطلاح الأول قسما من الهيئة المطلقة ، قال : ﴿ وَالْهَيْئَةُ مَطَلَقًا ۗ ۗ .

فيكون الفرق بينالشكل وبين الهيئة بالإطلاق والتقييد. (آملي ٣٦٧)

## حتى تكون الجواهر المفارقة صورا ١٠/١٦٦

بل اطلق على الواجب صورة الصور ، لانه الفعلية الصرفة ومجمع الفعليّات، كما اطلق عليه فاعل الفواعل ، وغاية الغايات ، ومبدء المبادى . وفى الحديث: «ان الله خلق آدم على صورته» . وصلوح معقوليته وجوب معقوليته لنفسه ، لانه مجرد غاية التجرد . وكل مجرّد عقل وعاقل ومعقول. (سبزوارى ٩٨)

وكذا تطلق الصورة » بهذا المعنى على الصورالمنتزعة عن المواد بتجريد مجرّد ونزع نازع اياها.

وبهذا المعنى أيضاً يقال للواجب تعالى إنه صورة الصور ، لأن فعليّة الوجود فيه أقوى وأتم ، بل هو تعالى فعلية صرفة ومجمع الفعليات.

وهذا المعنى من الصورة هوالمعنى الحامس مما ذكره المصنف، وهوالصورةالعلمية. (آملي ٣٦٧)

#### لكل هيئة وفعل ١١/١٦٦

هذا المعنى هوالمعنى الرابع الذى ذكره المصنف. أعنى به الهيئة مطلقاً. (آمل٣٦٧) لما يتقوم به المادة ١٢/١٦٦

فى التحقق ، وهو الصورة الجسميّة ، او فى التنوّع ، وهو الصورة النوعيّة. (سيزوارى ٩٨)

هذا المعنى هوالمعنىالأول والثانى من المعانى الخمسة التي ذكرها المصنف. فإن تقوّم المادة بها، إن كان فى التنوع، تكون الصورة المقوّمة لها جنسيّة؛ وإن كان فى التنوع، تكون الصورة صورة نوعية. (آملى ٣٦٧)

### لما يكمل به المادة ١٣/١٦٦

هذا المعنى من الصورة لم يذكره المصنف في طي المعانى الخمسة. (آملي٣٦٨\_٣٦٨)

# مايتحرك اليها بالطبع ١٢/١٦٦ –١٤

هو الغاية. فيطلقون «الصورة» بهذا المعنى علىالغاية ، اذ الغاية فى كل موضع،صورة كمالية للمغيّى. (آملي ٣٦٨)

## صورة خاصة لما يحدث في المواد ١٤/١٦٦

هذا المعنى هو المعنى الثالث من المعانى التى ذكر ها المصنف، أعنى الشكل. (آملى ٣٦٨) من الأشكال وغيرها ١٤/١٦٦ ــ ١٥

أى غيرالأشكال، كالزاوية، فانها هيئة تحصل من احاطة حدّين بالسطح، من حيث انتهائهها بنقطة الملتق من غير ملاحظة محاطية الجانب بالحد الآخر، كما فى المثلث، أو الحدود الأخرى، كما فى غير المثلث. وبهذا، أى بعدم الملاحظة المذكورة، تمتاز الزاوية عن الشكل. فإن الشكل هيئة تحصل من احاطة حد أو حدود على السطح. وهذا، أعنى كون المحاط بالهيئة هوالسطح، إنما هو فى الزاوية المسطحة. وأما فى الزاوية المجسمة، فالمحاط بالهيئة فيها هوالجسم. وهكذا الكلام فى الشكل المسطح والشكل المجسم. (آملي ٣٦٨)

## ولجميع ذلك ١٥/١٦٦

الفرق بين الصورة بمعنى مجموع الجنس والفصل وبينالصورة بمعنى النوع، بالإجمال والتفصيل. (آملي ٣٦٨)

## ويكون كلّية الكل ١٥/١٦٦

لاتفاوت بینها وبین مامر انها تقال لکل هیئة ان الهیئة عرض.وکلیّه الکللایلزم ان یکون هیئة فی آحاد متفاصلة،اذ لیسالمراد بها مفهومها ، بل ذات الکل الحقیقیّة. (سبزواری ۹۸)

## كلية الكل ١٥/١٦٦

هذا المعنى معنى سابع فى عبارة الشيخ. وإنما عبّرعنه مع التغيير فى الأسلوب، لأن اطلاق الصورة على الكل على سبيل التجوز، تشبيهاً للإعتبار الذهنى فى الوحدة بالصورة الخارجية التي هي جهة الوحدة.

فالمراد من كون كلية الكل صورة فى الأجزاء أن الأمور المتكثرة التى ليس لها جزء صورى حقيقى بكليتها وجمعيتها ، أنها صورة للأجزاء (آملي٣٦٨ــ٣٦٩)

#### عنصره ومادته ۲/۱٦٧

«العنصر» فى الأصل اسم للقابل من حيث يتركب منه ومن غيره الشيّ. والمراد به هنا المادة مطلقاً.

و «المادة » تطلق تارة على المادة بالمعنى الأخص ، وهى المحل المفتقر فى وجوده الى الحال فيه ؛ وأخرى على المحل مطلقاً ، سواء كان مفتقراً الى الحال ، أو مستغنياً عنه ، كالموضوع بالنسبة الى العرض، وسواء كان حلول الحال فيه بنحو السريان أو التعلق كالنفس بالنسبة الى البدن. فالبدن وموضوع العرض والهيولى التي هي المادة بالمعنى الأخص، كلها مادة بالمعنى الأعم. (آملي ٣٦٩)

#### وان كان مع انسلاخات صورية ٨/١٦٧ – ٩

إلا أن وقوع تلك الانسلاخات ليس علىسبيل القصد منالطبيعة ، بل بالعرض. (آملي ٣٦٩)

## لعروض الحركة له في اين ١١/١٦٧

كما فى مثال الشمعة للصنم، فانها اذا تشكلت بالصنم، تحركت فى الأين. (آملى ٣٦٩) أو كم الماماعة الماماعة

كما فى مثال الصبى للرجل، فإنه، اذا صار رجلاً ، كان يتحرك فى الـكم . (آملى ٣٦٩)

### أو غيرذلك ١١/١٦٧

كما فى مثال الشمعة أيضاً. فإنها ، اذا تشكلت بالصنم ، تحركت فى الوضع تبعاً لحركتها فى الاين. (آملى ٣٦٩)

## على اختلافها بالنوع ١٦/١٦٧

إشارة الى أن الأجسام العنصرية مشتركة في المادة بدلالة انقلاب العنصر عنصراً.

وأما الأجسام الفلكية ، فموادها مختلفة بالنوع ، لايقبل كل منها إلا الصورة الحاصلة لهـا. (هيدجي ٢١٧)

## كالمبدء الأول ١٦٨/٤

عند من يقول إنّه تعالى فاعل بالتجلى او بالرضا . وأما من يجعله فاعلاً بالقصد كالمعتزلى، فلا. (هيدجي ٢١٧)

### والأمثلة واضحة ٧/١٦٨

كالوترللفاعل القريب لتحريك الأعضاء ، والبعيدكالنفس وما قبلها ، والمتوسط كالقوة المحركة التي للوتر ، وقبلها الشوقية ، وقبلها التصديق أو ما في حكمه .

والمادة القريبة كالجنين لصورة الانسان ، والبعيدكالنطفة لها.

والصورة القريبة كالتربيع للمربّع ، والبعيدة كذى الزاوية .

والغاية القريبة كالصحة للدواء ، والبعيدة كالسعادة للدواء. (هيدجي ٢١٨)

#### وقس عليه المادة ٨/١٦٨

فالمادّة الخاصّة ، كجسم زيد لصورته ، والمادة العامّة ، كالحنشب للسّرير والباب ، وغيرهما. (سبزوارى ٩٨)

## والصورة العامة كصورة الكرسي مطلقاً ٨/١٦٨ – ٩

ان الصورة العامة كالجنس للصورة الخاصة، كصورة الكرسي مطلقاً التي هي جنس لصورة هذا الكرسي وذلك الكرسي ، الى غير ذلك. (آملي ٣٧٠)

## الفاعل الكلى ١١/١٦٨

عبارة الأسفارهكذا: «فالفاعل الجزئى هو العلّة الشخصية أو النوعيّة أو الجنسية لمعلول شخصي أو نوعى أو جنسي ، وكل في مقابل نظيره .

والكلى هو أن لايوازى الشئ بمثله، مثل الطبيب لهذا العلاج أو الصانع للعلاج». (هيدجي ٢١٨–٢١٩)

#### مایکون غیرمواز ۱۱/۱۲۸

فلو كانا موازيين ، فهوالفاعل الجزئى . وانكان كالعلّة النّوعيّة للمعلول النّوعي، وكالعلّة الجنسيّة للمعلول الجنسي، فهذا اصطلاح خاص لهم (١). (سبزوارى ٩٨)

### كالسواد والبياض ١٩/١٦٨

فإن ذات الخشب علة ذاتية للكرسي، وشكل الكرسي علة صورية ذاتية له. والخشب مأخوذاً مع صفة البياض، مادة عرضية. والبياض صورة عرضية. (آملي ٣٧١)

## والأمثلة واضحة ٢١/١٦٨

الفاعل بالقوة كالنار بالقياس الى ما لم تشتعل فيه مع صحة اشتعالها فيه .

و[الفاعل] بالفعل كالنار بالقياس الى ما اشتعلت فيه.

والمادة بالقوة كالنطفة للجنين.

و[المادة] بالفعل كبدن الإنسان لصورتها.

والصورة بالقوة كصورة النطفة لبدن الجنين.

و [الصورة] بالفعل كصورة الإنسان لبدن الانسان.

والغاية بالقوة كلقاء الحبيب للمتحرك اليه حين يتحرك .

و[الغاية] بالفعل كهو بعد انتهاء الحركة. (آملي٣٧٧\_٣٧٣)

#### قد انتهی تأثیر ذات مدة ۲/۱٦٩

يعنى: يجب أن يكون تأثيرالأمرالمقارن للمادة المعبّرعنه بالمادىّ، وهوالجسم،متناهياً بحسب الزمان والعدد والشدة.

فالجسم لايؤثر تأثيراً غيرمتناه زماناً أو عدداً أو شدة . (املى ٣٧٢)

## بوضع اقترن ۱۲۹/ه

إعلم أنّه يكنى فى تحقق تأثير المجرد فى شئ كون الأثر فى ذاته ممكنـــ أ. فمتى تحقق الإمكان الذاتى ، فاض الأثر عنه ، سواء كان الأثر فى ذى وضع أم لا. وأما مؤثرية القوة

۱- در حاشیهٔ شرح منظومهٔ چاپ ناصری وجود ندارد.

الجسمانية ، فلايكنى فى تحققها كون الأثر ممكناً فقط ، بلوأن يكون محل ّ الأثر له نسبة وضعية من محل ّ القوة الجسمانية . (هيدجي ٢١٩ ــ ٢٢٠)

## بل اذا حصل بينهما وضع خاص ٦/١٦٩

وهذا الوضع وهذه المحاذاة فى قبول الفيض واستيهال الرحمة الرحمانية ، وذلك عبادة تكوينية للكونيات ، بمنزلة القربات والعبادات التكليفية ، فى استجلاب النور والرحمة الرحيمية ، والواردات القلبية. لكن القرب هنا ليس وضعياً ولارتبياً ولازمانياً ولاشرفياً ولاغيرها ، مما يتحقق بين متأصلين ، بل هو التعلق والتخلق والتحقق . (سنزوارى ٩٨)

## مع طول ذيله في الأولى ١٦٩/٨

كما في الإشارات وشرحها، النمط السادس منها. (هيدجي ٢٢٠)

## كل قوة تنحل الى قوى ٩/١٦٩

باعتبارتبدلها وتجددها في ذاتها، اذ هي في كلآن غير ما كانت قبل. (هيدجي ٢٢٠) يستلزم احتياجها اليها في الايجاد ١١/١٦٩

لما ثبت وتحقق أن المفتقر في وجوده الى شئ مفتقر اليه في فعله. (هيدجي ٢٢٠)

# والاحتياج الى المادة في الايجاد ليحصل ١١/١٦٩ –١٢

يمكن منع ذلك بدعوى أن...الايجاد، من حيث إنه ايجاد، لايحتاج الى المادة، بل احتياجه الى المادة، من حيث كونه متفرعاً على الوجود، والوجود محتاج اليها.

بل يمكن أن يقال إن وجود المادئ أيضاً غير مفتقرالىالوضع ،لأنه مفتقرالىالمادة. والمادة ملزومة للوضع. والافتقار الى الملزوم لايستلزم الافتقار الى لازمه. وإلا ، يلزم أن يكون اللازم مفتقراً الى نفسه. وهوكما ترى. (آملي ٣٧٣)

## وإلا لم تكن ١٢/١٦٩

اى إن لم يحصل بها فى القوة وضع. (هيدجي ٢٢٠)

#### فنفس تصور ۱٤/۱٦٩

لأن المادة وجودها وجود وضعى، وكذلك كلما يتقوم وجوده بالمادة يكون وجوده وجوده أمر ذى وضع ولو بالتبع. فتكون فاعليته أيضاً بحسب الوضع، أعنى فاعلية ذات وضع ولو بالتبع. فما لاوضع لفاعل جسمانى بالقياس اليه، لم يفعل فيه. فالقوى الجسمانية يمتنع أن يكون لها تأثير فى وجود المجردات ولا فى صفاتها، لأن القرب والبعد مع ما لاحيتز له ولا وضع ممتنع. (هيدجى ٢٢٠)

#### وهذا واضح بعد تصورالعلة ٢/١٧٠ ع

اذ تصورمعنى العلة التامة ، وأنها عبارة عما يجب من وجودها ووجود المعلول ومن عدمها عدمه، كاف فى الحكم بامتناع تخلفها عنه. (آملي ٣٧٣)

# فلذا لم نشر الى دليله ٤/١٧٠

واستدلوا له بأنه، لو لم يجب وجود المعلول عند وجود علته التامة، للزم الخلف أو ترجح أحد المتساويين بلامرجح ، أو ترجح المرجوح.

وذلكُ لأن تخلفه عنها، إما يكون لتوقف على أمرمنتظر، أو لايكون كذلك.

فعلىالأول، يلزم خلاف الفرض حيث إن المفروض هوكونالعلة تامةواجدة لجميع ما يعتبر فى العلية.

وعلى الثانى، فإما أن يوجد المعلول فى زمان ثان متأخر عن زمان وجود العليّة، وإما أن لايوجد اصلاً.

فان وجد المعلول فى زمان ثان، يلزم ترجح وجوده فى الزمان الثانى على وجوده فى الزمان الثانى على وجوده فى الزمان الأول من غيرمرجح، لأن الترجيح الناشى من العلة مشترك بين الزمانين. بلترجح المرجوح على الراجح، لأن وجوده فى الزمان الأول ترجح على عدمه فيه. فوقوع عدمه فى الزمان الأول ترجح المرجوح على الراجح...

وإن لم يوجد أصلا، يلزم ترجح عدمه على وجوده المترجح من ترجيح الفاعل. وهذا ترجح المرجوح. (آملي ٣٧٣)

#### دون المعد ٤/١٧٠

المراد بالمعدّ ليسماهو المصطلح، بل بمعناه اللّغوى. فيشمل العلة الناقصة المتخلف عنها المعلول، ايّتها كانت. (سبزوارى ٩٨)

قوله فى الحاشية: المراد بالمعد... بمعنى اللغوى، أى ما له مدخلية فى وجود المعلول. إن لفظ «العلة» تستعمل بالاشتراك الصناعى فى معنيين: أحدهما مايجب من وجوده وجود الشئ ومن عدمه عدمه. وثانيها مايتوقف عليه وجود الشئ.

والمعنى الثانى ينقسم الى قسمين : تامَّة وناقصة .

والتامة هي التي لاعلّة خارجة عنها. والناقصة إما أن يتوقف عليه الشي عدماً، فهو المانع؛ او وجوداً وعدماً، فهو المعدّ؛ او وجوداً فقط؛ فهو إما داخل فى قوام ما هية المعلول او خارج.

والداخل إما به المعلول بالقوة ، فهو العلّـة المـادية ؛ او به المعلول بالفعل، فهو العلة الصورية.

والخارج إما يصدر عنه المعلول، فهو العلّـة الفاعلية ؛ او يصدر لأجله المعلول، فهو الغاية؛ أو لا هذا ولا ذلك، فهوالشرط. (هيدجي ٢٢٠–٢٢١)

المراد به المعدي هنا... هو ما كان له مدخلية فى وجود المعلول ، سواء كان فاعلاً ، أو غاية ، أو صورة ، أو مادة ، أو شرطاً ، أو مانعاً ، أو معداً بمعناه الإصطلاحى. وهو ما كان لوجوده وعدمه معاً مدخلية فى وجود المعلول. (آملي ٣٧٣)

# مصدر ذاك ليس مصدراً لذا ٢/١٧٠

إعلم أن هيهنا مسألتين: إحداهما أن الواحد لايصدرعنه إلا الواحد. والثانية أن الواحد لايصدر إلا عن الواحد. والمسألة الثانية عكس المسألة الأولى...

وقول المصنف و مصدر ذاك ليس مصدراً لذا ، بيان للمسألة الأولى. وقوله و كذاك في وحدته قد تبعت ، بيان للمسألة الثانية .

والأنسب عنوان المسألة الثانية على حدة تحت عنوان ومن الأحكمام المشتركة

بين العلّة والمعلول. وإنما أدرجها فى المسألة الأولى ، لاتحادهما فى مناط الحكم. (آملى ٣٧٣\_٣٧)

# **لابد أن يكون لها خصوصية ٢/١٧٠** ٧-٦

العلة، إما تكون بنفس ذاتها علة ، من غير أن تحتاج فىالعلية الى ضم خصوصية الى ذاتها لكى تكون بها علّة. وذلك كالسخونة التى فى النار، حيث إنها بنفسها ومن حيث إنها سخونة ، علة للتسخين .

و إما لاتكون كذلك، بل تحتاج فى العلية الى ضمّ خصوصية اليها بها تصيرعلة . وذلك كالنار، فإنها ، لو لا سخونتها ، لم تكن موثرة فى التسخين فهى إنما تسخن بسخونتها عيث، لو زالت سخونتها مع بقاء ناريتها ، لم تكن مسخنة حينئذ.

فنى الأول ، نفس ذات العلة بعينها الخصوصية المؤثرة فى وجود المعلول. وفى الثانى، نفس العلة مغايرة للخصوصية التى بها تكون علة. فهى شئ ، وما به تكون علّة شئ آخر. (آملى ٣٧٤\_ ٣٧٥)

# فيتركب ذلك ١١/١٧٠

اعلم ان محل البحث فى مسألة والواحد لايصدر عنه الا الواحد، هو الفاعل المستقل الواحد من جميع الجهات ، بحيث لايكون فيه كثرة الأجزاء ولاكثرة الوجود والمهية، ولا يكون متصفاً بصفة حقيقية زائدة على ذاته ولا اعتبارية زائدة فى العقل ، ولايتوقف فعله على شرط ولا آلة ولا قابل خارجى . بل كلما فرضت من الكثرة والتعدد والتجزى ، فهو مسلوب عنه .

فمثل هذا الفاعل ، لوكان فاعلاً لمتعدد فى عرض واحد ، يجب أن يكون منشئيته للمتعدد، إما بأن يكون من حيث ذاته منشاء لشئ ، وبخصوصية طارية عليه لشئ آخر؛ أو يكون بخصوصية منشاء لشئ ، وبخصوصية أخرى منشاء للآخر.

... وكيف كان ، فيتركب ذلك البسيط. وهو خلاف الفرض. (آملي ٣٧٥ ــ ٣٧٦)

#### الشبهات الفخرية ١٢/١٧٠

من شبهات الفخرالرازى فى المقام معارضته ذلك بأن الواحد قد يسلب عنهأشياء كثيرة ، كما تقول: هذا الشى ليس بحجر ولابشجر. وقد يوصف بأشياء كثيرة ، كقولك: هذا الرجل أبيض وقائم وعالم. وقد يقبل أشياء كثيرة ، كالجوهر للسواد والحركة. ولاشك فى أن مفهومات سلب تلك الأشياء عنه واتصافه بتلك الأشياء ، وقبوله لتلك الأشياء غتلفة. ويعود التقسيم المذكور ، حتى يلزم أن الواحد لايسلب عنه الا واحد ، ولايوصف الا بواحد ، ولايقبل الا واحداً.

واجاب عنه المحقق الطوسى فى شرح الإشارات بما حاصله . . . أن عروض سلب الشيء عن الشيء ، وكذا اتتصاف الشيء بالشيء ، وقبول الشيء للشيء ، للمسلوب عنه والموصوف والقابل ، لا يكنى فيه مجرد ذات المسلوب عنه والموصوف والقابل . بل لابد فيه من وجود الذات ووجود أمر آخر فى الذات ، حتى يصح عروضها للذات . فنى عروض السلب ، لابد من وجود المسلوب عنه ووجود المسلوب ، أى تقرر المسلوب بما هو مسلوب ، أعنى فقده وعدمه ، فى المسلوب عنه . فانه ، لو لم يشتمل على عدم المسلوب ، لم يعرضه سلب المسلوب عنه . وكذا فى عروض الاتصاف بصفة زائدة ، لابد من وجود الموصوف ووجود الصفة فيه . اذ لولاه ، لم يعرضه الاتصاف . وكذا فى عروض القبول المشيء ، لا بد من تقرر القابل وتقرر المقبول فيه . . اذ، لولم يكن كذلك، لم يعرضه القبول .

فعروض السلوب الكثيرة للشئ ، وكذا الاتصافات الكثيرة والمقبولات المتعددة، إنما يكون بجهات كثيرة. فما لايكون له جهات كثيرة، لا يعرضه السلوب والإتصاف والمقبولات الكثيرة . بل لا يعرضه سلب واحد ، ولا اتصاف واحد ، ولا قبول واحد . لما عرفت من كون معروضها المتقدم عليها كثيراً البتة.

وهذا بخلاف صدورالشي عن الشي ، فانه أمر ربمـا يكنى فى عروضه للشي مجرد ذات الشي ، من غيرحاجة الى أمر آخر فيه. وذلكك اذا كان المصدر مصدراً بذاته ولذاته. (آملي ٣٧٧\_٣٧)

# ثم أن لذلك الكلام ١٤/١٧٠

اعنى، قولهم «الواحد لايصدر عنه الاالواحد» بطنا. وايضاً له ثمرة حلوة عظيمة، وهى الاهتداء بعالم العقل الكلى. والمنكرون ماراموا الاسد هذا الطريق على السالكين. والحال انه من لم يهتد اليه ، مميّن انتسب الى اهل العلم، جاء صفر الكف ، و «استسمن ذاورم». بيانها انه ، لوجاز صدورالكثير عن الواحد الحقيق، جازان يكون اوّل الصوادر هوالجسم مثلا ، ولم يصدرالمفارق المحض، بخلاف ما اذا لم يجزاذ مالم يصدر، لم يصل النوبة الى الجسم والجسمانى، اذشى منها لايخلو عن كثرة ، كما ياتى فى وضعه، ان شاء الله تعالى!. (سبزوارى ٩٨-٩٩)

الاعتراضات عليهم ١٥/١٧٠

أى على قائلي هذا الكلام. (هيدجي ٢٢٢)

منها انه يلزم ۱٥/١٧٠

أى من الإعتراضات. (هيدجي ٢٢٢)

هوالوجود المنبسط ١٨/١٧٠-١٩

ان مرادهم من الواحد الصادرعن الحق الواحد تعالى شأنه هوالوجود المنبسط وكلمته الرحمانية وفيضه المقدس. وهو واحد حقيقى بالوحدة الحقيقية الظلية، كما أن الحق الواحد تعالى شأنه واحد بالوحدة الحقة الأصلية .

وتعرض الكثرة على ذلك الوجود الواحد المنبسط اللّذي لا كثرة فيه باعتبار كثرة الاضافات بالنسبة الى المهيات الاعتبارية .

وذلك لأن لهذا الوجود المنبسط مراتب متفاوتة بالشدة والضعف لأجل انبساطه. ولكل مرتبة من مراتبه اضافة الى مهيّة امكانيّة بكونها وجوداً لها مصدراً لأحكامها ومظهراً لآثارها.

فالمرتبة الأولى منها ، لغاية شدتها بالقياس الى المراتب النازلة ، وجود لمهيّة العقل الأول والحقيقة المحمدية ، مصدر لأحكامها. وعلى هذا ، فقس ساير المراتب.

وكثرة المراتب لاينافى أحدية الذات، بل يؤكدها. اذ، لوكان له مرتبة واحدة فقط، وكان محدوداً بها، كان فى ذاته مركباً من تلك المرتبة وفقد ساير المراتب، فلايكون أحديا. (آملي ٣٧٧—٣٧٨)

# ولوكان المراد العقل ٢٠/١٧٠

لوسلم أن يكون مرادهم من الصادر الواحد... هوالعقل الأول، كما يشهد بذلك تصريحاتهم به، وذكرهم فيه الجهات المتكثرة الإعتبارية من المهية والوجود، والعلم بذاته وبمبدئه، وامكانه الذاتي ووجوبه الغيرى، لكن العقل الأول نسبته الى ماسواه من الموجودات الإمكانية نسبة الوجود المنبسط الى مراتبه. فهو في وحدته مشتمل على كل العقول و كل الفعليات، اشتمالا "لاينثلم به وحدته. فصدوره يكون صدور الكل. (آملي ٣٧٨)

# فالعقل ايضاً مشتمل على كل العقول ٢٠/١٧٠ ـ ٢١

مع انه يدالله وعينالله وقدرةالله ومشيّةالله ، وبالجملة، من صقعه. فكل مايصدر عنه ، يصدرعنالله ، «ولاحول ولاقوّة اللا بالله العلى العظيم ، ، بلاتفويض ولاغلوّ ولاتعطيل. وهذا سبيل القصد. (سبزوارى ٩٩)

#### اجتماعاً ٦/١٧١

بحيث يكون كل واحدة منها علّـة تامّـة مستقلة مؤثرة فى وجود المعلول. (آملي٣٨١)

# تبادلاً ٦/١٧١

المراد من توارد العلتين على معلول واحد على نحو التبادل هو أن يكون كل واحدة منها بحيث ، لو وجدت هو ابتداء ، وجد ذلك المعلول الشخصي . . .

قال المحقق الشريف: «لااستحالة فى أن يكون لواحد شخصى علتان مستقلتان ، على سبيل البدل ، ممتنعتا الاجتماع ، بأن يكون كلواحدة منها بحيث ، لو وجدت هى ابتداء، وجد ذلك المعلول الشخصى . (آملى ٣٨١–٣٨٢)

# بل تعاقباً ١٧١/٦

المراد من تواردهما على نحو التعاقب هو أن توجد إحدى هاتين العلتين ، فيوجد المعلول. ثم انعدم هذه العلة ، وتوجد الأخرى فتكون الاخرى علّة لأصل وجود المعلول. أى انعدم المعلول عند انعدام العلّة الاولى ، ثم وجد بوجود العلّة الثانية ؛ أو علّة لبقائه ، بلاانعدامه عند انعدام العلة الاولى، فيكون أصل وجوده من الأولى وبقائه من الأخيرة . . . .

ولا يخنى أن الصواب فى العبارة على المصنف أن يقول: «تعاقباً بل تبادلاً »، لأن المحقق الشريف ، كما عرفت ، قائل بالجواز فى التبادلى دون التعاقبى . فينبغى أن يجعل عدم الجواز فى التعاقبى مفروغاً عنه ، ثم يعطف التبادلى الذى هو محل الحلاف عليه فى عدم الجواز . (آملى ٣٨٧—٣٨٣)

# فهى القدر المشترك في العلل ٧/١٧١ ٨

كيف، وتلك الخصوصية هي الوجوب السابق من الوجوبين اللذين كل ممكن موجود محفوف بهها ؟ و هي سدّ جميع انحاء عدم المعلول المعتبر في ناحية العلة المعتبر عنه في كيفية الصنع بالايجاب وبطلان الاولوية. فلولا الوحدة الحقيقيه فيها، لم يتحقق وجوب وايجاب، فلم يتحقق معلول. (سبزواري ٩٩)

أى، فالخصوصية الواجب تحققها للعلة هىالقدر المشترك فيها والخصوصيات ملغاة الامدخل لها فى ذلك . فكانت العلة أمرآ واحداً . (هيدجي ٢٢٢\_٢٢٣)

#### تضایف ۹/۱۷۱

أى تقابل تضايف ، لإن تعقل كل منها إنما هو بالقياس الى الآخر ولايجتمعان فى شيئ واحد من جهة واحدة .

وتحقق التضايف بين الشيئين لايستلزم تقابلها ، فإن العالمية والمعلومية متضايفتان، وليستا متقابلتين. (هيدجي٣٢٣)

وهذا لأن كلاً من العلية والمعلولية إنما يعقل بالقياس الى الآخر. فيكون تعقلها معاً على ماهو معنى التضايف ، ولايجتمعان فى شئ واحد من جهة واحدة. (آمليٰ٣٨٤)

# دوراً في العلية والمعلولية ١٠/١٧١

بأن يكون ماهو علة للشئ معلولاً له ايضاً. (هيدجي ٢٢٣)

الدور عبارة عن توقف الشيُّ على ما يتوقف عليه بأن يكـون المعلول علَّة لعلَّته ، والعلة معلولة لمعلولها ، وهو ضرورى البطلان.

وقد تنبهوا على بطلانه أيضاً بأنّه مستلزم لتقدم الشيّ على نفسه. وتقدم الشيّ على نفسه مستلزم لتخلل العدم بين الشيّ ونفسه. وهو ضرورى الاستحالة. (آملي ٣٨٤)

فيحصل جملتان ١٣/١٧١

في الذهن، إحداهما زائدة على الأخرى قدر مانقص منها. (هيدجي٢٢٣)

لزم تساوى الكل والجزء ١٤/١٧١

فإن هذه الجملة التامة المفصول منها شي ٌ لامحالة جزء من الجملة الأولى غير المفصول منها شي ً. (هيدجي ٢٢٣)

او الجزء الاخير ١٨/١٧١

التعميم ليشمل غير التسلسل ايضاً ، مثل اثبات تناهى الابعاد، اذ ظاهر انه ليس هنا امور غيرمتناهية و آحاد متسلسلة. فان الخط ، مثلاً ، متصل واحد، والاتصال الوحداني مساوق للوحدة الشخصية. فالخط المحور للفلك الاقصى واحد شخصى ، بل ولوكان الخط غيرمتناه. (سبزوارى ٩٩)

او کل حیثیة ۱۸/۱۷۱

كمعلولية وعلية ونحوهما. (هيدجي ٢٢٣)

أية حيثية ١٨/١٧١

او ایّ جزء کان من السلسلة . (هیدجی ۲۲۳)

فالكل ايضاً متناه ١٩/١٧١

لانه لایزید علی المتناهی المحصور ، الا بواحد، هوالحاصرالمنتهی ؛ أو بأثنین ، هما. المبدء والمنتهی. (سبزواری ۹۹)

# هذا حكم حلسيّ ١٩/١٧١ ـ ٢٠

لعدم امكان اعتبارالعقل فى الجانب الآخر واحداً معيناً ، كما اعتبر فى جانب المعلول، بل يلاحظه مجملاً . فربما توقف فى ذلك الحكم الأذهان التى لاحدس لها. (هيدجى ٢٢٣) وقال فى الأسفار : «هذا الدليل يصلح للنظر وإصابة المطلوب، وإن لم يصلح للمناظرة وإلزام الخصم ، لأنه قد لا يذعن المقدمة الحدسية ، بل إنما يمنعها مستنداً بأنه يلزم ذاك ، لو كان مراتب مابين متناهياً ، كما فى المسافة . وأما على تقدير لاتناهيها ، كما فى السلسلة ، فلا ، اذ لاينتهى الى مابين لا يوجد مابين أزيد منه » . (آملي ٣٨٥)

# كان يقال كل جزء من هذا الذراع ٢١/١٧١

أى كل جزء من هذا الذراع ، اذا كان منفرداً عن بقية الأجزاء ، دون الذراع . وصحة الحكم عليه ، اذا كان منفرداً ، لايستلزم صحته عليه اذا كان مجتمعاً مع بقية الأجزاء . (آملي ٣٨٥)

# بل من قبيل أن يقال ٢٢/١٧١

يوهم انه ليس من باب الحكم على الكل بما حكم على كلواحد. وليس كذلك، بل المثالان كلاهما من هذا القبيل، إلا أن الأول غير صحيح. (هيدجي ٢٧٤)

يعنى: يكون من قبيل ما اذا حُكم على كل جزء مطلقاً ، سواء كان منفرداً عن بقية الأجزاء أو مجتمعاً معها ، فإن عدم زيادة كل جزء على الذراع لايختص بحال انفراده عن البقية ، بل كل جزء ، ولو كان مجتمعاً مع البقية ، لايزيد على الذراع . (آملى ٣٨٥) أما قول صاحب الشوارق ١/١٧٧

إشارة الى عبارته وهى هذه: ووهذا الحكم اجمالى حدسى، يحكم به العقل المتحدس. وليس من قبيل حكمه على الكل بما حكم به على كل واحد، كما لو قيل: كل واحد من أبعاض هذا الذراع دون الذراع، فهو أيضاً دون الذراع. بل من قبيل أن يقال: ما بين هذه الذراع ، من المقدار المفروض وأية نقطة تفرض فيه على سبيل الاستيعاب الشمولى ، دون الذراع ، فهذا المقدار المفروض دون الذراع. » انتهى كلامه.

وهو، كما ترى، كلام صحيح، لا سهو فيه، ضرورة أن كل مقدار، اذا كان مابين نقطة الطرف منه وأية نقطة تفرض فيه على سبيل الاستيعاب الشمولى، دون الذراع، كان هذا المقدار دون الذراع قطعاً.

والمصنف توهم من قوله: « من المقدار المفروض » المقدار المذكورسابقاً ، بأن يكون اللام للعهد. وليس كذلك ، بل المراد مايفرض من جنس المقدار. كيف ؟ فلوكان المراد من « المقدار المفروض »هوالذراع ، لم تكن الكبرى مسلّمة، والظاهر من قول صاحب الشوارق: «بل من قبيل أن يقال... » تسليمها وصحتها. (هيدجي ٢٧٤)

# فالأول كالحكم بالامكان ١٧٢/٨

فإن كل ممكن ، سواء كان منفرداً عن الآخر أو مجتمعاً معه ، ممكن. (آملي ٣٨٦)

# والثاني كالحكم على كل انسان ٩/١٧٢

فإن هذا الرغيف يشبع كل إنسان ، اذا كان منفرداً ، لامجتمعاً. وهو ظاهر. (آملي ٣٨٦)

# فهو وسط بين طرفين بالضرورة ١١/١٧٢

وهيهنا مقدمة مطوية ، وهى ان كل ماهو معلول وعلة ، لا يخرج عن كونه وسطا مطلقاً ، واحداً كان أو فيرمتناه . فان مطلقاً ، واحداً كان أو في واحد ؛ واذا كان فوق واحد ، متناهياً كان أو غيرمتناه . فان الوسطية لازمة ، واللازم لا ينفكت عن الملزوم . (سبزوارى ٩٩)

أحدهما علة له والآخر معلول له. (هيدجي ٢٢٥)

لأنه، لكونه علة، يكون دونه شي معلوله، ولكونه معلولاً ، يكون فوقه شي علته . وذلك بعد بداهة أن الشي لايعقل أن يكون علة لنفسه ومعلولاً لنفسه . (آملي ٣٨٦)

# فلاحتياجها الى الآحاد ١٣/١٧٢

التى هى معاليل، لاستيعاب المعلوليّة كلّهها . والمحتاج الى الشيّ معلول، سيّما الى المعلول. ويمكن ان يثبت معلوليّة السلسلة بوجه آخر، غير احتياج المركب الى الاجزاء، وهو انسحاب المعلوليّة على كلّ واحد، بحيث لايشذّ عنها واحد. والجملة ليست الاكل

وَاحد واحد. والهيئة التركيبيّة اعتباريّة،اذ لامزاج وامتزاج،ولاتركيب مودّيا الىالوحدة الحقيقيّة. فالمجموع من المعاليل معلول. (سبزواري ٩٩ـــ، ١٠)

لأنها مركبة منها ومتعلقة بها ، ولاتكون واجبة لذاتها ، بل لابدّ أن تكون معلولة لعلة مستقلة. (هيدجي ٢٢٥)

# ومعلولات مترتبة ١٦/١٧٢

قيد «مترتبة » هنا و «على الترتيب» بعده اشارة الى انه ، لو لا الترتيب ، لا يوجب مجرد المعلولية الانتفاء المذكور ، كما فى النفوس ، بعد مفارقتها عن الابدان ، على مذهب الحكماء . ففرض انتفاء واحد منها ، لايستوجب انتفاء آخر منها ، اذ لاترتب على ومعلولى بينها . ولذا سمّى برهان الترتب . وفى التمثيل ، كحلق قيد معلق من الجو العالى ، اذا انفصم واحد منها ، سقط مابعده ، بخلاف ما اذا لم يكن بينها تعلق . (سبزوارى ١٠٠)

#### والمعلولية مستوعبة ١٩/١٧٢

لما كان الكل معلولاً، فلابد من علّة يلزم من وجودها وجوده ومن عدمه. فبملاحظة طرفالوجود، يكون هذا هوالبرهانالأسد الاخصر. وبملاحظةالعدم والانتفاء، يكون برهان الترتيب. (هيدجي ٢٢٥)

#### تكافؤ العلية والمعلولية ٢١/١٧٢

فى العدد والقوة والفعل ، وفى العدم أيضاً . سيأتى بيانه فى مبحث الأعراض . (هيدجي ٢٢٥)

وتقريره... أن كل واحد من آحاد السلسلة مترتبة من علل ومعلولات الى مالانهاية لله ، متصف بوصفين متقابلين تقابل التضايف ، وهما السابقية على مابعده والمسبوقية لما قبله إلا المعلول الأخير، فإنه مسبوق محض، وليس بسابق على شي . والمتضايفان متكافئان عدداً ، بحيث يكون عدد أحدهما مساوياً لعدد الآخر. فلو لم تنته السلسلة من الجانب الآخر، بحب أن يكون عدد المسبوق ، من حيث هو مسبوق ، أزيد من السابق ، من حيث هو سابق فيجب أن ينقطع عدد السابق ليحصل هناك سابق محض لا يكون مسبوقاً بشي ، ويحصل فيجب أن ينقطع عدد السابق ليحصل هناك سابق محض لا يكون مسبوقاً بشي ، ويحصل

التكافؤ، وينتهى عدد المسبوق ايضاً، لأنه زائد على عدد السابق بواحد، وهو المعلول الأخير. (آملي ٣٨٧)

#### آلا وهوكالواحد ٢/١٧٣

وهذا كقولهم: الممكنات الغير المتناهية كالممكن الواحد فى جواز طريان العدم. (سبزوارى١٠٠)

#### لايوجد شئ بعده ١٧٧٣ه

فان وجوداتها حينئذ ، كشرطيّات ، بلاوضع مقدّم فيها ، بخلاف ما اذا تحقق فيها علة اولى مطلقة ، اذ حينئذ يتحقق فيها وضع المقدّم ، فينتج وضع التالى. (سبزوارى١٠٠) رسم الجوهر ٧/١٧٥

انما عبر بالرسم دون الحد لأن الجوهر الجنسى الذى هو من الأجناس العالية، لا حدّ له ، لأن الحد مشتمل على جنس الشي وفصله. والأجناس العالية لاجنس لها . . . وما لا جنس له لافصل له . (آملي ٣٨٨)

#### الماهية المحصلة ١/١٧٦

المراد بالمحصلة،التي يكون لها مابازاء فى الحارج. ويقال عليها المعقول الأول باصطلاح الفلسنى والمنطق. والجواهر وبعض الأعراض، من المهيات المحصلة.

والمراد بالاعتباری، مالا یکون لها فی الخارج ما بازاء، وإن کان مما یصح اتصاف الشی الحارجی به ، کالامکان الذی هو معقول ثان ، بالاصطلاح الفلسنی. (آملی ۳۸۸) کانت لا فی الموضوع ۲/۱۷٦ ــ۳

أى فى محل مستغن عن الحال فيه ، وان كان فى المحل ، أى فى محل مفتقر ذاك المحل الى هذا الحال ، كالصورة الحالة فى الهيولى حيث إنها مع حلولها فى الهيولى جوهر، اذ ليست حالة فى محل مستغن عنها. (آملى ٣٨٩)

# فجوهر کان محل جوهر ۳/۱۷٦

ومعلوم انته لامنـافاة بين نني الموضوع عن الجوهر واثبـات المحل له ، للخصوص

والعموم بينها، اذ الموضوع هوالمحل المستغنى عن الحال، والمحل يشمل المحل المحتاج الى الحال. ثم آنه جرى دأبهم على هذه التقاسيم الاولية للموجود، لان الحكيم باحث عن احوال الموجودات النفس الامرية. وبهذه يحصل له احاطة اجمالية بموضوعات المسائل، والاقتدار التام على البحث عن الاحكام والدلائل. (سبزوارى ١٠٠)

#### محل جوهر ٣/١٧٦

بحيث يتحصل منها وحدة طبيعية ونوع طبيعي. (هيدجي٢٢٥)

هذا شروع فى تقسيم الجوهر وبيان أنواعه. وحاصله أن الجوهرعلى خمسة أنواع :

(١) ماكان محلاً لجوهر، وهوالهيولى .

(٢) ماكان حالاً في جوهر، وهوالصورة مطلقاً ، أعم من الجسمية والنوعية .

(٣) ماكان مركباً من الحال والمحل، وهوالجسم .

(٤) ما لم يكن حالاً ومحلاً، ولامركباً منها، وكان مفارقاً عن المادة ذاتاً، ولكن

له تعلق تدبيرى استكمالى بعالم الصورة. وهوالنفس.

(ه) ما كان مفارقاً عن المادة ذاتاً وفعلاً معاً. وهوالعقل، فإنه موجود مفارق عن المادة ذاتاً وفعلاً بمعنى أنه ليس له تعلق تدبيرى بعالم الصورة، وإن كان له توجه تكيلى بها، بحيث إن كمال عالم الصورة ووصولها الى غايتها التى هى كمال كل موجود، بالعقل. (آملى ٣٨٩)

# أى من الصورتين الجسميّة والنوعيّة ٤/١٧٦

مع الفرق بينها مع كون كل منها حالا فى المحل المتقوم بالحال ، بان الجسمية حالة فى المحل المتقوم بالحال فى التنوع. وبعبارة المحل المتقوم بالحال فى التنوع. وبعبارة اخرى ، الجسمية حالة فى الهيولى اللولى، والنوعية حالة فى الهيولى المجسمة.

(سبزواری۱۰۰–۱۰۱)

فهو جسماً ٦/١٧٦

أى جسما طبيعياً. (هيدجي٧٢٥).

#### دونه نفس ۲/۱۷٦ ۲۰۰۰

هذا كقولهم:النفس هى الجوهر المفارق عن المادة فى ذاته دون فعله. وقد يطلقون لفظ «النفس » على ما ليس بمجرد، كالنفس النباتية والحيوانية. لكن المراد هنا هو النفس الناطقة الانسانية والفلكية. (هيدجى ٢٢٥)

# بصيغة المضارع ١٧٦/٨

اصله وتتعلق»، وتعلقها بالجسم على سبيل الحذف والايصال، كقوله تعالى: «واختار موسى والله موسى الله قومه ». (سبزواري ١٠١)

# مرفوع على القطع ٩/١٧٦

وانيًا قطع فى الموضعين، لعدم التطابق فى التنكير والتعريف. (سبزوارى١٠١)

# وَيُلُ لَكُلُ هُمُزَةً لُمُزَةً ٩/١٧٦

الهمزة ١/١٠٤

# أى ودونه هوالمفارق ١٠/١٧٦

الفرق بين الاحتمالين، ان المفارق فى الاول خبر مبتداء محذوف، والجملة صفة «عقل» وفى الثانى مبتداء موخر، و «دونه» خبر مقدم. وحينئذ فنى اللفظ، وان كان المفارق موخرا، لكنة فى التقدير متقدم، اى دونه هو الجوهر المفارق. ثم آنه، اما نفس، ان كان المفارق مفارقا، له توجه تدبيرى استكمالى بعالم الصورة؛ واما عقل، ان كان المفارق تجرده، بحيث له تنزه عن الاكوان، وترفع عن التوجه التدبيرى الاستكمالى بعالم الصورة، وان كان له التوجه التكيلى. (سبزوارى ١٠١)

## رسم العرض ٣/١٧٧

العرض، أعنى مفهومه ، ليس من الأجناس العالية. وإلا، كانت المقولات منحصرة باثنين: الجوهر والعرض. بلصدق والعرض ، على الأجناس العالية ، عرضى . . . لكنه، مع ذلك لا حد له ، لأنه ليس من المهيات المتأصلة حتى يكون له جنس وفصل. بل هو حالة للكون المخصوص بالأعراض ، أعنى كوناً رابطياً. (آملي ٣٩٠)

#### العرض ما ١/١٧٨

أى وجوده النفسي عين وجوده الرابطي، مصداقاً وماهية، لامغايرة بينها إلابالاعتبار. والمراد بالكون فى الموضوع هو الحلول فيه، أى الاختصاص الناعت، وهو كون أحد الشيئين مختصاً بالآخر، بحيث يكون ذلك الاختصاص منشأ لكون الأول نعتاً للثانى، والثانى منعوتاً للأول. (هيدجي ٢٢٦)

#### أما كونه فينفسه ٢/١٧٨

الموجود من السواد[مثلاً ] ينحل الى مهية ، وهي المعبر عنها باللون القابض للبصر، ووجود عارض على تلكث المهية فىالعقل.

فهو ، من حيث المهية ، مستقل فى التعقل، أى معقول بذاته، ولايتوقف تعقله على تعقل موضوعه. ومن حيث وجوده الخارجى، يتوقف على وجود موضوعه، لأنه فى الخارج نعت للغير، ولا يعقل وجود النعت بلاوجود منعوته. (آملى ٣٩٠)

# كونه كوناً رابطياً ٣/١٧٨

المراد بالوجود الرابطي في مقابل الوجود الرابط، هوالذي في نفسه لغيره بغيره . (آملي ٣٩١)

# لم يكن وجود العرض من مقولة الاضافة ١٧٨/٥ – ٦

الوجود لايكون تحت مقولة من المقولات ، وإن كان له تعلق بالغير ، لأن كل تعلق بالغير ، المنافق بالغير التي تعلق بالغير التي التعلق بالغير التي تكون ذاتها فى مرتبة مهيتها عين التعلق بالغير. (آملي ٣٩١)

# وليس اضافة مقولية ٧/١٧٨

لان الاضافة المقوليّة وغيرها ، من مقولات الممكنات ، من اقسام المهيّات . لانها اجناس ، ومعروض الجنسيّة انبّا هو المهيّة . وايضاً ، المقولة ، معناها المحمول . والمحمول انبّا هوالمفهوم ، لا الوجود الحقيق . (سبزواري١٠١)

#### وللمبدء اضافة اشراقية ٧/١٧٨

وهى اشراق الله تعالى ، وهو الوجود الحقيقي المنبسط على المهيتات . وواضح انه ليس مقولة ، لان المقولة ، كما علمت ، شيئية المهية ، بل المهية الناقصة المبهمة الجنسية . واشراق الله نور السموات والارض اجل من ان تكون جهة ترابية . وانها سمّى اضافة اشراقية ، تشبيها بالاضافة التي هو بين الطرفين ، في انه بين المرتبة الاحدية التي هي غيب الغيوب ، وبين المهيات الامكانية ، وهو برزخ البرازخ . (سبزواري ١٠١)

#### اضافة اشراقية ١١٧٨

هى عبارة عن الوجود الظلى المنبسط على الأشياء ، الذى هو الشيء بالحقيقة، والمهيات مشيئة به .

وإنما يسمى بالإضافة الإشراقية تشبيها بالإضافة التى بين الطرفين، فى أنه بين المرتبة الأحدية ، التى هى غيب الغيوب ، وبين المهيّات الإمكانية ، فهو برزخ البرازخ . والفرق بينه وبين الإضافة التى بين الطرفين ، هوأن الإضافة تتحقق بين الطرفين الذين متحققان من غير تلكث الإضافة . فالإضافة متقومة بها دون العكس . وفى الإضافة الإشراقية ، طرف الاضافة ، أعنى المهيات الاعتبارية متقومة بنفس الاضافة ، وهى متقومة بالطرف الآخر ، وهو المرتبة الأحدية . والمضاف والاضافة كلاهما متقومان بالمضاف اليه ، لكن تقوم الاضافة بلاواسطة ، ونقوم المضاف بواسطة تقوم الاضافة . (آملي ٣٩٢)

# وهي هذه الثلثة والحركة ١٢/١٧٨

قد اختلف الآراء في الحركة. فالشيخ الاشراقي جعلها مقولة على حدة. واكثرهم جعلوها عرضا وراء المقولات. وقالوا ان المقولات التي هي اجناس المكنات، تسع او ثلث. وهيهنا اعراض اخرى ليست بمقولة، ولا يحتها، ويعدون منها الوحدة والنقطة والحركة ومثل العمى، والفصول البسيطة. وليس كذلك. لان الوحدة والفصول وجود، كماحقت في موضع آخر، والنقطة ومثل العمى، عدم بالذات. وصدر المتالهين، قد سسرة، قال: ان الحركة نحو من الوجود، والوجود ليس بمقولة. يعني انها وجود عالم الطبيعة ، لما ذهب اليه

من الحركة الجوهرية، وان وجود الطبائع سيال. فالحركة ووجود عالم الطبيعة مترادفان. وقيل: الحركة في كل مقولة من تلك المقولة. وهذا كقول من يقول: العلم بكل مقولة من تلك المقولة. وهذا كقول من يقول: العلم بكل مقولة من تلك المقولة. وقيل: الحركة، باعتبار التحريك، من « ان يفعل »، وباعتبار التحريك ، من « ان يفعل ». وهذا غير جيد، لان " الحركة غير التحريك والتحريك ان السخونة غير التسخين والتسخن. (سبزواري ١٠١-١٠)

#### صاحب البصائر ١٣/١٧٨

و هو ابن سهلان ساوجي. (هيدجي ۲۲۷)

#### والثاني للشيخ الاشراقي ١٣/١٧٨

حيث قال: إن الحركة لاتدخل تحت الجوهر، لأنها ليست نفس الكم ، و إن كان له تقدير، ولايلزم من كون الشئ متقدراً كونه كما بذاته؛ وليست بكيف، فإن الكيفية هيئة قارة لاتقتضى القسمة؛ ولا النسبة لذاتها، و إن عرض لها النسبة الى المحل . (هيدجى ٢٢٧)

# قسمة وهميّة ٢/١٨٠

لا الفكتية ، لانها يعدم السكم . والقابل والمقبول ، لابد ان يجتمعا . نعم ، الهيولى تقبل الفكتية ، اذ هي يجتمع مع الفصل والوصل ، وبذاتها لامتصلة ولامنفصلة . (سبزواري١٠٢) له معان أخو ٤/١٨٠

ذكرها فى الطبيعيات عند اثبات الهيولى باصطلاح المشائين. (هيدجي٢٢٧)

#### مايكون نسبته الى الجزئين ١٨٠/٥

فيلزم أن يكون وجوده بحسب الوهم . وإلا، لم يكن متساوى النسبة للجزئين، بل يختص بأحدهما دونالآخر. (هيدجي ٢٢٧\_٢٢)

# لم تجد فيها حداً مشتركاً ٩/١٨٠

يكون نسبته الى قسمين نسبة واحدة، بأن لم يختص بأحدهما. (هيدجي ٢٢٨)

## كان الباقي اربعة ٩/١٨٠ ـ ١٠

فإن الواحد المفروض حداً خارج عن القسمين. فيلزم قسمة الخمسة الى الإثنين

والإثنين. وهو خلف. (هيدجي ٢٢٨)

# وأول وهوالمتصل ١١/١٨٠

الكم المتصل على ثلثة أقسام:

الأول: الجسم التعليمي، وهوالكمية السارية في الأقطار الثلث من الجسم الطبيعي.

فالأقطار الثلث الغير المأخوذ معها المقدار أصلاً ، لامطلقاً ولامتعيناً ، هو الجسم الطبيعى وهي مع المقدار المطلق ، هو الجسم التعليمي المطلق . ومع المقدار المعين ، هو الجسم التعليمي المعين . (آملي ٣٩٨)

# وهوالكمية السارية ١/١٨٠ ١-١٢

فهوقدرالجسم الطبيعىوساحته، لان الجسمالطبيعى هوذو الامتداد المطلق، بلاتعين قدرومقدار. فاذا جاء القدر، فهوالجسم التعليمي. (سبزواري ١٠٢)

# ليس كم قابل الضدية ١٩/١٨٠

لكم آخر .

لو قيل: إن الزوجية كمية مضادة للفردية، فجوابه أنها ليست من باب الكمّ لعدم قبولها المساواة والقسمة لذاتها، بلهى من باب الكيف؛ ولأن الفردية ليست وجودية ، لأنها عدم الزوجية ، فالمقابل بينها بالعدم والملكة دون التضاد ؛ ولأن موضوعها ليس واحداً . (هيدجى ٢٢٨)

#### كالجوهر ١٩/١٨٠

أى ، كما أن الجوهرليس ضداً لجوهر آخر . وذلك لأن الضدين أمران وجوديان لا يجتمعان فى موضوع واحد. والجوهر لا يكون له موضوع ، لأنه جوهر، ليس بعرض ، وإن كان لبعض أفراده المحل، كالصور الجسمية أو النوعية. فالتضاد منفى بين الجواهر. (آملي ٣٩٨)

# والمنفصل بعض انواعه مقوم للبعض ٢٠/١٨٠

هذا على مذهب البعض. وامَّا على التحقيق، فكلُّ عدد متقوم بالواحد لاغير، اذ

لو تقوم من العدد الذى دونه، لزم الترجيح من غيرمرجّح، ولزم التكرّر فى المقوّم، كما لايخنى. لكن، مع هذا، كان الافناء بالعادّ العددى، والتجزية بالكسورالعددية، ونحو ذلك، من اللوازم. واللازم عارض، والعروض ينافى الضدية. (سبزوارى١٠٢)

# وايضاً الإتحاد في الموضوع ٢١/١٨٠

وايضاً غاية الحلاف شرط الضدية . وليس بين عددين غاية الحلاف لكونه غير واقف الى حدّ لايقبل الزيادة. (هيدجي ٢٢٨)

أما عدم اتحاد الموضوع فىالكم المنفصل، أعنى العدد، فلأنه ليس لشي من مراتب العدد موضوع قريب مشترك. فإن الاثنين يعرض معدوداً ، والثلاثة مثلاً معروضاً آخر ، وليسا مثل السواد والبياض اللذان يعرضان لجسم واحد .

وأما عدم اتحاده فى السكم المتصل، فإن الجسم الطبيعي موضوع للجسم التعليمي، والجسم التعليمي والسطح والحظ اشتراك في الموضوع للسطح، والسطح للخط. فليس بين الجسم التعليمي والسطح والحفط اشتراك في الموضوع. (آملي ٤٠٠)

#### أنواعه تؤخذ تعليمية ١/١٨١-٢

يعنى أن أنواع الكم المتصل القار، أى الخط والسطح والجسم، قد تكون تعليمية، بأن تؤخذ...، لأن العلوم التعليمية تبحث عنها، أى عن هذه الأنواع كذلك، أى مأخوذة على هذا الوجه.

وخصّ بالمتصل مع أن العلم الباحث عن أحوال الكم المنفصل، كالحساب ، يسمى أيضاً تعليمياً ، لأنهم لم يعتبروا ذلك في المنفصل، ولم يقولوا عدداً تعليمياً ، كا قالوا جسماً تعليمياً وخطاً تعليمياً ، لا أن البحث عنه لم يسمّ تعليمياً ، اذ لا يجب الاطراد في جهة التسمية . (هيدجي ٢٢٩)

#### لابشرط شي ٢/١٨١

اذا أخذ المقدار باعتبارذاته منحيث إنه مقدار لابشرط عناقترانه بالموادوأعراضها من الألوان وغيرها وموضوعاتها ، بنحو عدم اعتبار شي معه ، بل بأن يتصورمن حيث

هو مقدار ، من غير التفات الى شي خارج عن ذاته معه ، كان ذلك مقداراً تعليمياً . (آملي ٤٠١)

> وأخصص به، أى بالكم ١٨١/٥ مطلقاً، متصلاً كان أم منفصلاً. (هيدجي ٢٢٩)

#### شی یفنیه ۱۸۱۸۲

باسقاطه عنه مراراً، إما بالفعل، كما فى السكم المنفصل، وإما بالقوة، كما فى المتصل، فإنه قابل للتجزية، فيجب أن يكون قابلاً للتعديد، لأن التنصيف فى المقدار تضعيف فى العدد، والعدد مبدئه الواحد. (هيدجى ٢٢٩)

ويسمى هذا الشي عاداً للعدد، وهو ماكان إسقاطه عن عدد مراراً موجباً لإفناء ذلك العدد، كالثلاثة بالنسبة الى التسعة... فإنه لو اسقط الثلاثة عن التسعة ثلاث مرات، لايبتى منها شي وهذا بخلاف الثلاثة الى العشرة أو الاثنين الى السبعة...

ومما ذكرنا ظهر أن ما من مرتبة من مراتب العدد إلا وهي مشتملة على ما يعدّها، ضرورة وجود الواحد في كل مرتبة من مراتبها، اذ العدد يتشكل بتكرار الواحد كما هو واضح. فاسقاط الواحد عن كل مرتبة، كانت مرات متعددة مفنية لها.

لكن قد يوجد فى بعض المراتب ما يعدّها غيرالواحد ايضاً، كالاربعة والستةوالثمانية ونحوها . وقد ينحصر العاد فى بعض المراتب بالواحد فقط ، كالثلاثة والخمسة والسبعة والإحدى عشر ونظائرها . (آملي ٤٠٢)

#### اطلاق والضد » عليه ١٨١١

عدم التساوى... نقيض للتساوى. وعبّر عنه بالضد، اذ الضد بالمعنى الأعم يشمل النقيض، حيث يطلق عليه «الضد» أيضاً ، كما فى اصطلاح المنطقيين، وفى بعض العلوم، كالأصول، حيث يعبرون عن النقيض بالضد العامّ، كما فى مبحث اقتضاء الأمر بالشيء للنهى عن ضده. (آملي ٤٠٣)

#### كذا نهاية ولانهايه ١١/١٨١

أى قبول النهـاية واللانهـاية . وسيأتى اثبـات تنـاهى الأبعاد في فن الطبيعيات.

(هیدجی ۲۲۹)

#### لانهاية ١١/١٨١

[اللانهاية]التى أخذت سلباً للنهاية على نحو العدم والملكة ، لاالسلب المطلق ، فإن الأخير يوجد فى غير الكم أيضاً ، كما فى المجرد، بل الواجب. (آملي٤٠٣)

#### ما قرّ من الهيئات ٢/١٨٢

المراد بـ «الهيئة » هيهنا هوالعرض . وفى شرح الهداية للميبدى أنه «لاتغاير بين الهيئة وبين الهيئة وبين العرض ، إلا باعتبار الحصول فى الهيئة والعروض فى العرض ».

فقول المصنف: « الكيف هيئة قارة لم ينتسب ولايقتسم بالذات »، هوعبارةأخرى عما قالوا بأنه عرض لايقتضى لذاته قسمة ولانسبة. وهذا رسم للكيف. (آملي ٤٠٤)

#### وان یفعل وان ینفعل ۲/۱۸۲ ــ ۳

الأول هو كون الشي مجيث يؤثر في غيره تأثيراً غير قارّ الذات. والثانى هوكون الشيء بحيث يتأثر عن غيره تأثراً غير قارّ الذات. (هيدجي ٢٢٩—٢٢٠)

#### ما اختص بالنفس ١٨٢/٥

أى، بالاضافة الى الاجسام، فهى الخاصة الاضافية . فلايرد ان العلم والقدرة والارادة وغيرها، من الكيفيّات النفسانيّة، لاتختص بالنفوس، لوجودها فى الواجب تعالى، والعقول الكلّية. (سبزوارى ١٠٢)

#### الكيفيات النفسانية ١٨٢/٥

أى المختصة بذوات الأنفس الحيوانيّة من بين الأجسام. فالاختصاص إضافي . (هيدجي ٢٣٠)

كون بعض هذهالصفات النفسانية من الكيفيات النفسانية ، إنما هوباعتبار عدم تحققه في الأجسام ، لاباعتبار عدم تحققه في غير النفس. فلا ينافي وجوده في غيره من المجردات،

#### كالعقل. (آمليه ٤٠)

#### كالإستقامة والانحناء ١٨٢/٧-٨

الاستقامة مختصة بالخط، والانحناء يعم الخط والسطح، والشكل مختص بالسطح. (آملي ٤٠٥)

#### والشكل ونحوها ٨/١٨٢

كالزاوية ، فانها هيئة محاطية السطح بحدّين ، من حيث الانتهاء بنقطة الملتق ، من غير ملاحظة المحاطية الجانب الآخر بالحد الآخر ، أو الحدود الاخرى ، كما فى الشكل. هذا فى الزاوية المسطحة. وقس عليه المجسّمة. (سبزوارى١٠٢–١٠٣)

جعل الشكل من الكيفيّات المختصة بالكم ، مبنى على مذهب الحكماء من جعله مندرجاً تحت الكيف. وتعريفه بأنه هيئة تعرض للجسم من احاطة حد أو حدود به. وأما المهندسون ، فهم جعلوه من مقولة الكم . وعرفوه بانه مقدار ما احاط به حد أو حدود . (آملي ٤٠٥)

#### كالزوجية والفردية ونحوهما ١٨٢٨٨

المراد بنحوالزوجية والفردية هوالمنطقية والأصمّية والكاملية والناقصية ونحو ذلك من أوصاف العدد ، على ما هو مذكور فى الحساب. (آملي ٤٠٥)

#### من الاستعداد الشديد ١١-١٠/١٨٢ ا

والجنس للقوة واللاقوة، هو الاستعداد الشديد لأمرخارج. وبعضهم جعل القوة جنسا لأمرين: احدهما القوة على اللاانفعال واللاقبول، وثانيها القوة على الفعل، كالمصارعة. وردة الشيخ بان المصارعة لاتتم الا بالعلم بتلك الصناعة، وبالقدرة على تلك الا فعال. وهما من الكيفيات النفسانية، وبصلابة الاعضاء، وكونها عسرة الانعطاف والنقل. وهذا راجع الى الاستعداد الشديد على اللاانفعال. فلم يكن هنا قسم ثالث. ثم آن الاستعدادات المتوسطة، من الكيفيات الاستعدادية ، الا ان الشديدين المذكورين مسميان بالقوة واللاقوة. هذا ما عندى. (سبزوارى ١٠٣)

# كالكيفيات الفعلية والانفعالية ١٤/١٨٢

الكيفيات الملموسة، إما فعلية أوانفعالية. والمراد بالأول هومايفعل الصورة بواسطته في المادة ، كالحرارة والبرودة . وبالثانى ماتنفعل المادة باعتباره، كالرطوبة واليبوسة . (آملي ٤٠٦)

# التي هي اوائل الملموسات ونحوها ١٤/١٨٢

وهي ثوانى الملموسات ، كالملاسة والخشونة واللزوجة والهشاشة ونحوها.

(سېزوارى ۱۰۳)

#### أوائل الملموسات ١٤/١٨٢

وهى الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة. كما ان الملموسات أوائل المحسوسات، كذلك هذه الكيفيات الأربع أوائل الملموسات، لأنها مدركة أولا وبالذات، وماعداها، أعنى اللطافة والكثافة وغيرهما، تدرك بتوسطها. (هيدجي ٢٣٠)

# كالطعوم البسيطة التسعة ١٥/١٨٢-١٥

الحاصلة من ضرب الثلثة الفاعلة، اعنى الحرارة والبرودة والمعتدل بينها ، فى الثلثة المنفعلة ، اعنى المادة اللطيفة والغليظة والمعتدل بينها. ولما كان المطلب كثير النفع ، سيبًا فى معرفة كيفيّات الاغذية والادوية ، حارها وباردها ومعتدلها ، من طريق طعومها ، نظمته بطريق التركيب من الحروف اختصاراً.

«حل»حرافت «حغ»مرارت شور دحم» د بل »حموضت «بغ» عفوصت قبض «بم» «مل» دسم «مغ» حلو باشد «مم» تفه طعمها زين جمله آمد ملتثم

فوالحاء » عبارة عن الحرارة الفاعلة. والولام » عن لطافة المادة المنفعلة. والوهنين » عن غلظة المادة . والوميم » عن معتدل المادة . والوباء » عن البرودة الفاعلة . و وميم » اوّل التركيب عن معتدل الفاعل ، والمراد بونحوها » بعد الطّعوم هو الطّعوم المركّبة . (سبزواري ١٠٣)

الحرافة والمرارة والملاحة والحموضة والعفوصة والقبض والدسومة والحلاوة

والتفه. (آملي ٤٠٨)

# بیان لکیف محسوس ۱٦/١٨٢

يعنى ان الكيف المحسوس المطلق، تحته جنسان: الانفعالى والانفعال، ويقع تحت كل منها، جميع الكيفيّات الحمس المجسوسة التي تحت كلّ منها اجناس وانواع. (سبزوارى ١٠٣–١٠٤)

يعنى أن الكيف المحسوس مطلقاً، سواء كان مبصراً أو مسموعاً أو مطعوماً أو مشموماً أو ملموساً، ينقسم الى نوعين إضافيين ، كل نوع منها جنس يقع تحته جميع الكيفيات الخمس المحسوسة التى تحت كل منها أجناس وأنواع الى أن ينتهى الى الأفراد. وهذان النوعان هما الانفعالى والانفعال. (آملي ٤١١)

# بخصوصها أو عمومها ١٨/١٨٢

قال فى أسفار: فالخصوص كما فى كيفيات المركبات، كحلاوة العسل، والعموم كما فى كيفيات البسائط، كحرارة النار. (هيدجي ٢٣٠)

فالخصوص كما فى المركبات ، مثل حلاوة العسل وصفرة الذهب، لأن كلاً منها تابعة للمزاج الذى لاتتحقق إلا عند انفعال المواد.

والعموم كما فى البسائط ، كحرارة النار ، فإن حصولها فى النار ، وإن لم يكن لأجل الانفعال ، لكن من شأن نوع الحرارة أن يحدث أيضاً بالانفعال الذى هو المزاج ، كما فى الفلفل . وهذا معنى العموم . (آملى ٤١١)

# أو عمومها ١٨/١٨٢

أى ، بنوعها . فحرارة الفلفل، مثلاً ، تـابع للمزاج الحاصل من انفعال العناصر ، وهى من نوع حرارة النــار البسيطــة الــّــى لاامتزاج ومزاج لهــا . وقس عليهــا غيرها . (سبزوارى ١٠٤)

#### شدیدة الشبه برهان ینفعل» ۲۰/۱۸۲

فان وان ينفعل » هو التأثير التدريجي ، والامرالتدريجي تكون كل مرتبة منه بصدد

التصرّم. فالمقولتان متشابهتان في قصر مدّة البقاء. (سبزواري ١٠٤)

## لكن حاولوا التفرقة ٢١/١٨٢

يعنى ان ماقالوا فى وجه التسمية بالانفعاليّات من انفعال الحواس ومن انفعال مستتبع المزاج ، جار فى الانفعالات. لكن لم يسمّوها بالانفعاليّات، قصداً للتفرقة بالاسم. فنقصوا من الاسم حرفا ، لان العوالم متطابقة. فخير اللفظ طابق المدلول. ومن هنا قيل : زيادة المعانى . (سبزوارى ١٠٤)

# بل في سائرالمقولات العرضية ٢/١٨٤

اذ اردت ان ادرجها فى منظومة المنطق، تاسيّاً بالقدماء ،كما عددت ابواب المنطق لك ، فى الحواشى التى مضت فى مبحث التقابل. (سبزوارى١٠٤)

#### فإن كليات الجواهر ٤/١٨٤ ٥

وأما جزئيات الجواهر، فهي، كما تكون جواهرذهنية عند تحققها فىالذهن، تكون جواهر خارجية عند تحققها فى الخارج.

فما هوالمنحصر بالذهنية ، هو كليات الجواهر. (آملي٤١٧)

# كعلم العقل والنفس ١٨٤٥-٦

فإنا ندرك ذواتنا بعين صورتنا التي نحن بها نحن ، لابصورة زائدة عليها . فإن كل إنسان يدرك ذاته على الوجه الذي يمتنع الشركة فيه. ولوكان هذا الادراك بصورة حاصلة في نفسنا، فهي تكون كلية. (هيدجي ٢٣١)

انما صار علم العقل والنفس بذاتهما جواهرخارجية، لأنه ليس إلا نفس ذاتها. ولما كانا من الجواهرالخارجية، فهما علم ومعلوم. فنفس حقيقتهما التي جوهرخارجي علم. فالعلم فيهما جوهرخارجي. (آملي٤١٢)

#### فانه عين ذاته ٧/١٨٤

وكذا علمه بمـا سوى ذاته . ولم نذكره، اطرادا للثلثة ، ولان عينيّة علمه بذاته اتفاقى ، دون علمه بما سواه ، سيّما علمه التفصيلي بها ، كما سياتى . (سبزوارى ١٠٤)

#### بملاحظة ٧/١٨٤

متعلق بقوله وليس العلم ». أى ليس العلم كيفية بالنظر الى تلك المراتب من العلم. (هيدجي ٢٣١)

#### كيفية نفسية ٨/١٨٤

هي العلم الحصولي المكتسب ، لقيامها بالذهن. (هيدجي ٢٣١)

#### معنی مصدری ۹/۱۸٤

#### أو انفعال ١١/١٨٤

لأنه عند الجمهور عبارة عن قبول النفس الصور العلمية. (هيدجي ٢٣١)

#### هنا نقشاً بعقلنا ١٢/١٨٤

عند علمنا بشى بالعلم الحصولى ثلاثة أشياء: (١) الصورة الحاصلة من الشي عندنا التي معلومة لنا بالعلم الحضورى ، و (٢) الانفعال الحاصل فينا بحصول تلك الصورة لخروجنا بها من النقص الى الكمال ومن القوة الى الفعل، و (٣) اضافة بين تلك الصورة الحاصلة وبين ما يطابقها ويحكم ، أعنى المعلوم بالعرض.

فمن قال بأن العلم من مقولة الكيف ، نظر الى نفس تلك الصورة القائمة بالذهن، الني وجودها فى نفسها عين وجودها لدى الذهن . فهى كيف ، أى عرض لايقبل القسمة ولا النسبة بالذات، نفسانى، أى قائم بالنفس، متقوم به نحو قيام العرض بالموضوع .

ومن قال بأنه من مقولة الانفعال ، نظر الى الانفعال الحاصل منه للنفس.

ومن قال بأنه من مقولة الاضافة، نظر الى الاضافة التى بينها وبين المعلوم بالعرض. (آملي ١٣٤)

# أى المعلوم بالذات ١٥/١٨٤

لأن الذى يطلق عليه اسم المعلوم قسمان: أحدهما هوالذى وجوده فىنفسه هووجوده لمدركه، وصورته العينية هي بعينها صورته العلمية. ويقال له المعلوم بالذات.

وثانيهها هو الذى وجوده فى نفسه غير وجوده لمدركه، وصورته العينية ليست هى بعينها صورته العلمية. وهو المعلوم بالعرض. (هيدجي٢٣١—٢٣٢)

# في الذات ما الحضور بالمحصور ٢١-٢٠/١٨٤

«فىالذات» متعلق بهالمحصور»... وحاصل المعنى أن العلم الحضورى ليس محصوراً فى العلم بالذات، بل هو مصداق له ، ومصداقه الآخر هو علم العلة بمعلولها ، فإنه أيضاً حضورى ، يكون نفس حضور المعلول لدى العلة ،كما هو طريقة الاشراق فى علم الواجب تعالى بالأشياء بالعلم التفصيلي بعد ايجادها ، فإن مناطه عنده نفس وجود الأشياء وحضورها عنده تعالى . (آملي ٤١٤)

#### كصور في علمنا الحصولي ٣/١٨٥

وكعلم الواجب تعالى بالوجودات المعلواة ، عند اهل الاشراق . فان صفحات نفس الامر، بالنسبة اليه تعالى ، كصحائف الاذهان ، بالنسبة الينا من وجه، ولا نسبة من وجه. (سبزوارى ١٠٤)

اختلفوا فى الصورالعقلية ، فقيل إنها أيضاً من فعل النفس فى مرتبة العقل، كماكانت الصور الحقلية الصور الحقلية فعلها ، لكن فى مرتبة الحيال . وعلى ذلك تكون قيام تلك الصور العقلية بالنفس قياماً صدورياً... نحو قيام كل معلول بعلته.

وقيل إنهـا حالّة فى النفس قائمة به بالقيام الحلولى ، نظير قيام العرض بمعروضه. ويكون اختراعها من العلة المفيضة اياها على النفس، وهو العقل المفارق ، الى أن ينتهى الى المبدء الفيّاض. وتكون النفس محلاً لها وهى حالّة فيه.

وعلى كلا التقديرين ، يكون علم النّفس بتلك الصور العقليّة حضوريّاً ، بمعنى كون وجود تلك الصورة فى النفس بنفسه ملاكاً لمعلوميتها للنفس، ولا تكون معلوميتها

للنفس بواسطة حصول صورتها فى النفس لكى يلزم التسلسل فىالصور أو عدم علم النفس ببعض منها. (آملى ٤١٤\_٥-٤١)

#### كالخيالات ١٨٥٥

فى أنها فعل النفس وعملها من التركيب بين الصور وتفصيلها ونحوهما من التصرّفات الأخرى. (هيدجي ٢٣٢)

# بناء على انّ العلم بها بالانشاء والفعاليّة ٥/١٨٥

وهوالحق"، كما يقول به صدرالمتالهين، قدّس سرّه، وكما يراه الشيخالعربي محىالدين. قال فىالفصوص: بالوهم يخلق كل انسان فى قوّة خياله مالاوجود له الله فيها. وقال الحكماء: العقل البسيط خلّلاق المعقولات التفصيلية. (سبزوارى ١٠٤)

#### وان كانت تشبيهية ١٨٥/٥

بناءً على... كون قيامها [أى ، قيام الصورالعلمية] بالنفس بالقيام الحلولى، تصير كلمة «الكاف» تشبيهية، لما عرفت منأن علم النفس بتلكث الصورحضورى مطلقاً، ولوكان قيامها به حلوليا ، وعليه، فلاتكون معلولة للنفس .

واذا كان علم النفس بها، مع كونه قابلاً لها وهى مقبولة، ونسبة القابل الى المقبول بالامكان، حضورياً، كان علم العلة الفاعلية بالمعلول حضورياً بطريق أولى، لأن نسبة المعلول الى العلة بالوجوب، لاسما الفاعل بالاصطلاح الالهى. (آملى ١٦٦)

#### حاصلة للشئ ١٠/١٨٥

أى، للنفس، لأن الكلام في الكيفيّات النفسانيّة. (سبزواري١٠٤)

#### لكنة حالة بسيطة ١٦/١٨٥

هی اتم مراتب العلم الاجمالی فیک، ومن ادناها علمک بما سوی الله تعالی، بعنو ان انها ممکنات، أو انها جواهر واعراض، أو انها مقارنات ومفارقات و برزخیا. (سبز واری ۱۰۵-۱۰۵) کما مر ۲۰/۱۸۵

فى توهمك السقوط ، حالكونك على جذع عال ، وكصورة بيت تخترعها وتصنعها

في المادة. (سبزواري،١٠٥)

# والانفعالي من المرسوم ٢٠/١٨٥

حاصله أن العلم الانفعالى هو المرسوم فى العقل بعد حصول المعلوم بالعرض فى الحارج ، وكان وجوده العينى سبباً لارتسامه فى العقل . ولما كان ارتسامه فى العقل بسبب وجوده العينى ، يسمى بالانفعالى . (آملى ٤١٧)

# كان المعلوم سببه ٢٢/١٨٥

استعمال «كان» باعتباران المعلوم بالعرض معدّله.والسببالفاعلى فىالسلسلةالطولية وباطن الذّات كالعقل الفعّال المعلم،الشديد القوى. (سبزوارى١٠٥)

# وليس مجرّد نسبة الشيّ ٢/١٨٦

حتى يكون الاين امراً اعتبارياً لايحاذيه شئ في الخارج. وكذا المتى وغيره. فان جميعها اكوانا خاصة، ضهائم الموضوعات. لكن كل كون بنحوخاص، فان هيئة محاطية امر قار بمحيط قار، وهي الاين، غير هيئة محاطية امرسيال، وهو المتمتى بامر سيال، لاحدله غير الحدود المشتركة المفروضة. وهو قدرا لحركة الفلكية الدائمة التي من الله ابتداءها واليه انتهاءها. وقدمر تفصيل في الاوعية في الحواشي السابقة على مسألة الحدوث. (سبزواري ١٠٥) وغير هما من الآنيات ١٨٦/٥

كتقاطع خط بخط . (هيدجي٢٣٣)

# في الحركة القطعية ٦/١٨٦-٧

كون الحركة القطعية زمانياً على وجه الانطباق، بمعنى انطباقها على الزمان، بحيث يكون بازاء كل جزء مفروض منها جزء مفروض من الزمان، فيقع كل جزء منها فى جزء من الزمان، منطبق على ذلك الجزء من الحركة. (آملي ٤١٨)

# في الحركة التوسطية ١٨٦/٧

كون الحركة التوسطية زمانياً لاعلىوجه الانطباق، بمعنى كونها بتمامها فى كل جزء من الزمان المفروض الذى أخذ ظرفاً لها. (آملي ٤١٨)

#### ومنها الجدة ٧/١٨٦

مصدر، كالعدة، معناها الوجدان، فيساوق «الملكث »و «له »، كما عبترنا سابقاً فىالنظم. (سبزوارى ١٠٥)

## فيكون اضافة الهيئة ٨/١٨٦

انما قلنا ذلك، لان الجدة هيئة الاحاطة، لاهيئة المحيط، كالقميص في التقمّص. (سبزواري ١٠٥)

#### من نسبة الأجزاء ١٤-١٣/١٨٦ - ١٤

بدل تفصيلي لقولنا «من نسبتين معاً» أى الوضع هوالهيئة المعلولة للنسبتين.قديقال: النسبة الى الامور الحارجة ، زادها الشيخ ، وهو ضرورى . فان الوضع يتغير ، ولا يتغير النسب التى بين اجزاء الشي ، كالقائم، اذا قلب بحيث لايتغير شي من النسبة التى بين اجزائه. فلو كان الوضع عبارة عن مجرد الهيئة الحاصلة بسبب نسبة الاجزاء بعضها الى بعض ، لم يتغير الوضع حينئذ. فكان الانتكاس قياما. (سبزوارى ١٠٥)

#### سواء کان فی داخله ۱٥/۱۸٦

هذا لادخال وضع الفلك الاقصى ، فان خارجه داخله ، اذ لا جسم فوقه ولاخلاء ولاملاء. (سبزوارى ١٠٥)

كما فىالوضع الحاصل للجسم المحيط ، أعنى محدد الجهات ، أو فى خارجه ، كما فيما سواه. (آملي ٤١٩)

# وبحسب کون رأسه من فوق ۱۷/۱۸٦

وهونسبة أجزائه الى الأشياء الخارجة عنه. ولو لاهذا الاعتبار ، لكان الانتكاس قياماً أيضاً. (هيدجي ٢٣٤)

# ثم الوضع للكون ١٧/١٨٦

وايضاً يطلق بمعنى جزء المقولـة، وهو الهيئة العــارضة للشيّ ، بحسب نسبة اجزائه بعضها الى بعض. (سبزوارى١٠٥–١٠٦)

#### وحيث اعتبر التدرج ٢١/١٨٦

ولذا عبر عنها بوان يفعل و وان ينفعل ، لان المضارع للاستمرارالتجددى . وقد يقال : اختيرا على الفعل والانفعال ، لان الفعل يطلق على المؤثر ، بعد انقطاع تاثيره . اذيقال عند انقطاع التأثير انه وفعل » . والانفعال يطلق على المتاثر ، بعد انقطاع تاثره ، اذ بعدانقطاعه يقال : انه وانفعل » ، مخلاف وان يفعل » و وان ينفعل » ، فانها لا يطلقان اللا على الموثر والمتاثر حال التاثير والتاثر . والاول اولى حما لا يخني . (سبز وارى ١٠٦)

#### قال الشيخ ٢/١٨٧

حاصله ان الاضافة مهية معقولة بالقياس الى مهية معقولة بالقياس الى الاولى . فالنسبة متكرّرة ، لان الطرفين كلاهما نسبة . فالابوة اضافة ، لانها نسبة معقولة بالقياس الى النسبة الاخرى ، وهى البنوّة ، بخلاف النسبة . فالابن مثلا "نسبة ، لااضافة ، لانها نسبة الجسم الى المكان ، والجسم والمكان ليسا امرين معقولين بالقياس . نعم ، اذا اعتبر الجسم ، منحيث المحاطية ، والمكان ، من حيث المحيطية ، تحققت الاضافة . وفي مثال الشيخ ، اذا اعتبر نسبة السقف الى الحائط ، فهي نسبة لااضافة ، واذا اعتبرت ، منحيث ان السقف مستقر ، والحائط مستقر عليه ، كانت اضافة . (سبزوارى ١٠٦)

#### مضاف مشهوری ۱۱۰/۱۸۷–۱۱

المشهورى قسمان: أحدهما نفس الموصوف بالاضافة، كذات الأب؛وثانيهما الذات معالوصف ، أى مجموعها. (هيدجي ٢٣٤)

#### وهو مايعرضه الاضافة ١١/١٨٧

أى ، نفس الامر المعروض. وكذا مجموع الامرين. والاول هو المقولة ، والشانى خارج عن غرضنا هيهنا. والثالث جمع الاعتبارين. ونظائره كثيرة. منها الكلتى والمتصل والابيض والموجود. فالموجود الحقيقي هوالوجود، والموجود المشهوري هوالمهيئة المعروضة وكذا مجموع المهيئة والوجود، وغيرذلك. (سبزواري ١٠٦)

# وفي المضاف الانعكاس قد لزم ١١/١٨٧

وهذا من لوازم كونه نسبة متكرّرة ، فان النسبة ، اذا اعتبرت نسبة ، لم تتكرّر . فاذا قيل : فاذا قيل : الاب اب الانسان ، لم ينعكس الى ان الانسان انسان الاب . وكذا اذا قيل : الرأس رأس الحيوان ، لم ينعكس الى ان الحيوان حيوان الرأس ، بخلاف ما اذا قيل : الرأس رأس لذى الرأس. ثم ان هذا الانعكاس غيرما فى المنطق، كما لايخني السبزوارى الرأس رأس لذى الرأس. ثم ان هذا الانعكاس غيرما فى المنطق، كما لايخني الرأس الحين الرأس أن هذا الانعكاس غيرما فى المنطق، كما لايخني السبزوارى

هذه خاصة للمضاف المشهور. فإنه ، اذا نسب أحد المضافين المشهورين الىالآخر، من حيث إنه مضاف، وجب أن ينعكس تلك النسبة. فينسب اليه الآخر أيضاً. فكمايقال الأبن ابن الأب.

وإن أخذ أحدهما ، من حيث إنّه مضاف ، ونسب الى الآخر لامن هذه الحيثيّة ، لم ينعكس. مثلاً ، اذا قيل: الأب أبو إنسان، لم يقل: الإنسان إنسان أب.

وأما المضاف الحقيقى، فلانسبة فيه حتى يتصور فيه انعكاس،اذ لايقع الأبوة أبوة للبنوة. هكذا فىالشرح الجديد.(هيدجي ٢٣٤)

#### تكافؤ فعلاً وقوة ١٢/١٨٧

بل عدداً ، وايضاً جنساً ونوعاً وصنفاً وشخصاً. فالابوة المطلقة بازاء البنوة المطلقة، والمعينة ، والبنوّات المتعدّدة بازائها الابوات المتعدّدة ، وان كانت فى أب واحد. (سبزوارى ١٠٧)

#### فلاشئ خاليا ١٦/١٨٧

هذا على الاجمال ، واماً على التفصيل ، فنى الاوّل تعالى كالاوّل ، وفى الجواهر كالاب ، وفى الحراب ، وفى المضاف نفسه كالاقرب ، وفى اللاب ، وفى المم كالمساوى ، وفى الكيف كالمشابه ، وفى المحدة كالاكسى ، وفى الوضع كالاشد انتصابا ، وفى الابن كالاعلى ، وفى المتى كالاقدم ، وفى الجدة كالاكسى ، وفى وان ينفعل ، كالاشد تسخنا . (سبزوارى ١٠٧)

# فرهنگ ا<u>مط</u>لاحات و تعبیرات

and the object

A/33 الاتصاف

بسيط ٣/٨٨

qualification ان كان كالعروض ٢/٦٧ ؛ فرع

تحقق الطرفين ٨ ٨/٤ ؛ مجعول بالعرض ۲/۹۰ ؛ اسرعدسی ۲/۹۰

الاتفاق incidence

بطلانه ۱۳/۱۶۶ کالامکان ۱۹/۱۶۶

اثر الجاعل the effect of the Maker اولاً و بالذات نفس المهية ١/٨٦ ٢ ؛ اسر

collected-ness, collection الاجتماع

هیته اس اعتباری ۱۸/۱۳۹

اجتماع المتقابلين agreement of two opposites

يلزم على تقدير عودالزمان ١/٧٩

the parts

ا الاجزاء (بالاسر) سيقها على الكل وجب ١٣/١٣٩

الأجزاء الحدية

the constituent parts of a definition الاقوال فيها ٢/٣٧ ؛ في مقام تجوهر

ها مختلفة ١٢/٣٧ ؛ خيراصها ١/١٣٩ ؛ بينة غنية عن السبب ٢/١٣٩

moment; unit of time الآن هوالحد المشترك في جزئر البزمان

١٨/١٨ ؟ هوحد الزمان كالوصولات و المماسات ١٨٦/٥

الآنات moments; units of time اوعية الآنيات ٧/١١٣ ؛ اطراف الزمان

V/11T

الآنيات momentary things كالوصولات الى حدود المسافات ٢/١١

الابداعتي

(with no preceding element)

originated

كون الفلك ابداعيا ١٨/١٤٣ الاتحادىحسب الهجه د

with regard to (external) existence

of matter and form

1 4/11 اتحاد الزمان unity of time

شرط التناقض ١١/١٠٥ اتحاد المادة والصورة unity

> 74/70 اتحاد المدرك مع المدرك

unification of the perceiver and the perceived; the unity of the subject من الشئى يتوقف على تصوره ٨/٨١ the act of الاخبار بلااخبار predication without predication

عن نفى مطلق و عدم بحت ٨١/ه الاخص س what is more particular

سراعرفية الاعم منه ٢ ؛ ٢/١٤ perception ; cognition الادراك نحوى الادراك ،اى التعقل و الاحساس ٢/١٤٤ spherical revolutions

عودها ۹/۷۹

connection الارتباط الى الجاعل with the Maker

ذات المجعول به مشترطة ۱ ۳/۹

real connection الارتباط الحقيقى ١٩١٤ إلى المجعول عين الارتباط الحقيقى ١٩١٤ المجعول على الوهم the الرتسام الاعدام في الوهم representation of non-existences

in the imagination

باعتبار الاضافة الى الملكات ٧٧/٧

الازمنة times

مقادير الحركات الدورية ازمنة ٢/١١٤ السابق واللاحق غير مجتمعين با لذات فيها ١/١١٨

being more الازيدية والانقصية and less

the external parts الاجزاء الخارجية العجزاء الخارجية

the rational parts الاجزاء العقلية

متحدة في الوجود ١٥/٥١ ؛ سلبها عن الوجود ٢١/٧٠

the concrete parts الاجزاء العينية

تركيبها اتحادى ١ ١/١٤

the parts الاجزاء المركب الحقيقي of a real composite

لابدنيها من الحاجة بينها 1/140 quantitative parts الاجزاء المقدارية عن الوجود 1/۷۱

bodies

مركبات خارجية ٢/١٣٤

الاجناس العالية the highest genera

المتفاوتة بنفس ذواتها البسيطة ١٩/٠٦ the properties

of existence

مثل وحدته و کثرته و ثباته وسیلانه و وعائه ۱۰/۱۱۳

rational principles الاحكام العقلية

لاتخصص ۲،۱۰۲

states الاحوال

المعتزلة جعلوا الجوهرية منها ١/٧٠ ؛ هىلوازم الواجب تعالى عندالمعتزلة ٤ ، ١٠٨ الاخيار the act of predication

المبدى المبدع المنشى المكون ه ١/١١ الاسماء والرسوم Names and Traces الاسماء والرسوم حدث وجدد من المرتبة الاحديث الماء والصفات Names الاسماء والصفات and Attributes

71/77

اسماءالله التشبيهية the assimilating

Names of God

0/17.

the purifying السماءالله التنزيهية Names of God

1/17.

اسماءالله الُحسني the most

beautiful Names of God

44/84

images; mental similitudes الأشباح وقيل بالأشباح الأشيا انطبعت درم confusion اشتباه ما بالعرض بمابالذات between what is by accident and what is by essence

14/148

confusion اشتباه المفهوم المصداق between a concept and the object to which it applies

1/19

gradual increase in الأشتداد

intensity

انه حركة ١٥/٤٤

من اقسام التشكيك ٢٧/٤ الاستحالة qualitative change مثال لمراتب الشديد والضعيف في الاشتداد ٤ ٤/٧/٤ الاستدعاء

الاعم سالاقتضاء ١٦/٩٨

الاستدعاء بلا اقتضاء without requirement

کمانی وجودی المتضایفین ۱۹/۹۸ ا**لاستدعاء المطلق**absolute demanding

كمافى وجود المعلول بالنسبة الى عدم العلة ٢/٩٩

preparedness الاستعداد

نسبة تهيؤ الشيء الى الشيء المستعد ١٢/١٠٨ يرتفع بطريان الفعلية preparednesses

عودها بجملتها ٨/٧٩

الاستيعاب الشمولي covering

the whole without leaving anything

Y W / 1 V 1

الاستد الاخصر the most

solid and concise (proof) دليل المسمى بالاسدو الاخصر يبطل

التسلسل ۲۴ ۱/۱

اسّ المطالب · the basic questions

ثلثة ٩/١٧٨

Divine Names

الاسماء

داخلة والمضاف اليه خارج ١٩/٥١؟ بماهى اضافة ١٩/٥، بجعلواالعلم بالشى مجرد الاضافة ١٩/٥، وجود العرض لم يكن من متولة الاضافة ١٩/١، والعلم اضافة على تحول الفخر الرازى ١٩/١٨؛ النسبة تكون لطرف واحدوالاضافة تكون للطرفين ١٩/١٨؛ النسبة بكون بعرض جميع الاشياء ١٩/١٨٠ الضافة الاشراقية الاشياء ١٩/١٥٠ و٢٠/٥٠؛ و٢٧٠ ولمبدء اضافة اشراقية على جميع ما سواه ١٩/١٨٠ اضافته تعالى اشراقية على جميع ما سواه ١٩/١٨٠

اعتبارية كالوجودالاعتبارى ١١/٤٥ ؟ ليس كل تعلق واضافة اضافة مقولية ٢/١٧٨ اطراف الزمان the points of time

categorical relation الأضافة المقولية

من الآنات المفروضة ١/١١٣

the retrogression ( or : اعادة الزمان bringing-back) of time

11/44

subjective consideration الاعتبار

التفاوت بالاعتبار ١٥/٥١

consideration of non - اعتبار العدم

عدم الاعتبار لااعتبارالعدم ٦/٥٠ الاعتبارى الاعتبارى الاعتبارى الاشرف ولاخير في مفهوسة ١٨/٤٣ ؟ الوجودعندبعض المتكلمين اعتبارى ١٧/٥٦

individuals; particulars الاشخاص قريمة ابل الانواع والاجناس ٢/٦٣ being stronger الاشدية و الاضعفية and weaker

من اقسام التشكيك ٢/٧٦ الاشراق illumination

من النفس ١٦٤ م

the illumination اشراق المثل النورية of the luminous Ideas

£ 4 Y/117

the principality or اصالة المهية

fundamental reality of quiddity

T1/11 : 17/01 : 1 · /2T

اصالة الوجود or اصالة الوجود

fundamental reality of existence

principle; basis الاصا

فيمالادليل على استناعه ووجوبه هوالامكان . ٨/ ٩ ؛ التمسك بالاصل بعداقامة الدلائل

على الامتناع اسر غريب ٩/٨٠

the basis of الاصل في التحقق

anything being real

هوالوجود٣ ٤/٧ ؛ لمعلول الاول هوالمهية

14/4.

the most befitting الأصلح مراً المالم ايقاعه فيمالايزال ١١٧ relation

1./47

individuals الافرادالمحققة

actualized in the external world

individuals الأفرادالمقدرة supposed to exist in the external world

14/48

real ( not الفكتي الاقتسام الفكتي

imaginary) division

يعدم المقدار ١٢/١٤٨

imaginary division الاقتسام الوهمى

، قابله بالذات مقدارو بالعرض جسم طبیعی ۱۲/۱۴۸

requirement; requiring الاقتضاء

الاستدعاء الاعم من الاقتضاء ١٦/٩٨ لاانتضاء شئى شيئاليس اقتضاء مقابله ١٣/١٣٠ الاقتضاء الذاتي essential requirement

كما في الوجوب بالقياس في المعلول بالنسبة الى العلة ١٧/٩٨

requirement الاقتضاء الغبري

coming from something-else الاقتضاء من قبل الذات لايناني الاقتضاء من قبل الغير ٧/١٠٠

الأقدس the most sacred

نيضالله الاقدس ١١/٦٥ الاكثرية والاقلية being more or less التقیید بما هوتقیید امر اعتباری ۲۹/۵۷ اعتباریة الماهیات being mentally-posited

decisive conviction الاعتقاد الجازم معنى الامكان خالاف الاعتقاد الجازم /۸۰

non-existences الاعدام

عدم التمايزوالعلية فيها ١/٧٧ ؛ الحكم بالعلية عليها بتشابه الملكات ١/٧٧ لاميز فيها ٢٣/٩٦ ؛ باعتبار مايضاف اليهامتمايزة ١٦/٩٦

accidents الأعراض

بسائط خارجية ٩/٧٦ ، ٨/١٣٤ ؛ لاتقوم الجوهر النوعى ولاتحصل الجوهـر الجنسى ٢٠/١٣٤

relative accidents الاعراض النسبية

تخرج من تعريف الكيف ٣/١٨٢ ؛ منها الايس والمتى والجدة والوضع و الفعل و الانفعال والمضاف ١/١٨٦

the most general thing

سراعرفيته من الاخص ٣/١٤٦ permanent archetypes الاعيان الثابتة

فىنشأة العلم الربوبى ٢٠/٦٣ ؛ هى لوازم الواجب تعالى عندالصوفية ١٨/١٠٨ الافرادالذهنية

existing in the mind

بتحليل من العقل ١٠٠ / ٣ ؛ في استعمال الالهي والمنطقي ١٠٠٠ ؛ العام والعامي منه ١٠٠٠ ، الخاص والخاصي منه ١٠٠ / ٢ ؛ لازم للمهية ١٠٠١ / ٢ ؛ ليس الاعدم الاقتضاء للوجود والعدم ٢٠/١ ؛ علة الحاجة الى العلق ١٠/١ ؛ يجامع وجود الشي وليس مقابلاله ١٠/١ ؛ بشرط الحدوث ١٠/١ ؛ من مقابلاله ١٠/١ ؛ بشرط الحدوث ١٠/١ ؛ من الوجوب و الامتناع ١٠/١ ؛ من العوارض التي تلحق المهية مع الوجود ٢١/١٢ ؛ من العوارض التي تلحق المهية مع الوجود ٢١/١٢ ؛ من العوارض التي تلحق المهية مع الوجود ٢١/١٢ ؛ من العوارض التي تلحق المهية مع الوجود ٢١/١٢ ، ١٠ لله مكان الاخصى

special possibility
ملب الضرورات الذاتية والوصفية والوقتية

possibility الاستعدادي

through - preparedness

نسبة تهيوء الشئ الىالشئ المستعدله
٢/١٠٨ ؛ بالامكان الوقوعى دعى ٢/١٠٨ ؛

الفرق بينه و بين الامكان الذاتى ١٠/١٠٨ الاستقبالي

possibility

سلب الضرورات جميعاً ٢/١٠١ فقدنظر
١٧/١٠١ عين احد طرفيه ١٧/١٠١ الامكان بالذات - possibility - by-itself

£/4A

possibility الأمكان بالغير by - something - else ملب من اتسام الامكان ٩٨/٥٨ بن اتسام التشكيك ۴/۷۳ that which الذى يمكن ان يخبر عنه allows of predication

فى تعريف الوجود ٣/٤٢ الامتداد السيلاني mobile extension

4/14.

impossibility الأمتناع الامكان برزخ بينه وبين الوجوب ٧/١٧ الامكان برزخ بينه وبين الوجوب impossibility - الامتناع بالذات by - itself

4/9.4 الامتنا عبالغير 4/9.4

impossi - الامتناع بالقياس الى الغير bility\_in relation\_to\_something\_else ضرورة عدم وجودالشى بالنظر الى الغير

fact, command

المراد به هوالشی نفسه ۲۱/۸۳ ای عالم المجردات ه ۲۱/۱۱ هوالوجودالمنبسط ۱۸/۱۷۰

the command of God امرالله

14411/18

possibility الأمكان

مثال للمعقول الثاني ٢/٦٨؛ ؛ هو سلب الضرورتين ١١/٦٨ ؛ هو خلاف الاعتقاد الجازم ٨٠/٤ ؛ مناط الحاجة ٨٦ / ٢١ ؛ الابحاث المتعلقة به ١٠٠ / ١؛ عروضه

انتزاع مفهوم واحد من اشیاء متخالفة هماندی العموم ۱۳/۵۰ انتزاع الشیءذی العموم ۱۱/۵۸

abstract الانتزاعي

الوجودعندهم انتزاعی ۲۳/۷۶ الاتصاف اسر انتزاعی ۸۸ / ه ؛ الامر الانتزاعی ۱۳/۱۸٤

quiddity being انتزاعية المهية

something abstract

تلزم من مجعوليتها ١٥/٩٠ انحاءالعدم the aspects of

non - existence مالم ينسد جميع انحاء عدم الشيُّ لـم يحكم العقل بوجوده ٤/١٠٧

انحاءالوجودات various

aspects of existences

التى هى المتعلقات بنفسها ١٠/٥٧ الاندراج subsumption

اندراج الشخص تحت الطبيعة ٢/٥ الدراج الشخص الحامل the perfect man

الـذى خلقلة وخلق الاشياء لاجلـه ١/١٦٥

انسلاب السنخية not being of one and the same root

losses in الانسلاخات الصورية terms of the form

essential الأمكان الذاتي

possibility ; possibility \_by\_itself يجتمع مع الوجوب و الامتناع الغيريين

۹/۱۰۰ ؛ کالمادة ۱۲/۱۰۷ ؛ الفرق بینه و بین الامکان الاستعدادی ۱۰/۱۰۸ ؛ امر سلبی محض ۱۰۸ / ۱۹ ؛ موضوعه لیس بالفعل ۱/۱۰۹ ؛ کالاصل للاستعدادی

و ١٠/١ ؛ لازم المهية دائماً ١٢/١٠٩

general possibility الأمكان العام

ملب الضرورة عن الطرف المخالف 11/100

الأمكان بالقياس الى الغير الأمكان بالقياس الى الغير in relation - to - something - else

لاضرورة وجود الشيُّ و عدمه بالنظر المىالغير

الأمكان بمعنى الفقر possibility

in the sense of need

المستعمل في الوجودات المحدودة
١٠٧ / ٨

occuring possibility الأمكان الوقوعي

المفسربكونالشى ًلايلزممن فرض وقوعه محال ۸/۱۰۸

general principles الامورالعامة

(ontology)

هى في الالهى كسماع الطبيعي في العلم الطبيعي العام ١ م/٣٩

extraction; abstraction الانتزاع

the lordly lights; الانوار الاسفهبدية the lights of Divine commandment الاسهية لها على التحقيق ١٠/٨٤

the victorious lights الانوار القاهرة هي لوازم الواجب تعالى عندالاشراقيين ٧/١٠٤

«is-ness»; existence

الحق ما هيته انيته ٣ ه /٢ ؟ اما الجنس الذي هو عين الوجود فمفيد انيت مفيد مهيته ٨/٧١

planetary positions الأوضاع الكوكبية ٩/٧٩ the dimensions of reality اوعية الواقع

1/1.8

the First

الاوّل تعالىٰ

(may He be exalted)

لوازمه ۱۰/۱۰۶ تشخصه عين وجوده 1۰/۱۶۳ فاعل بالتجلى على قول الصوفية ۲/۱۵۸ فاعل بالعناية لدى المشاء ۱۱/۱۸۸ فاعل بالرضا عند الاشراقي ۱۱/۱۸۸ كه مات اضافية ۱۷/۱۸۷

preponderance

الاولويّة

لا يوجدالشي بها ٢/١٠٦

preponderance الاولوية و خلافها

and its opposite

من اقسام التشكيك ٣/٧٣

essential

الاولوية الذاتية

1/178

«affection», being affected الانفعال

من اقسام الأضافة ١٠/١٧٨ ؛ يخرج من تعريف الكيف ٢/١٨٢ ؛ العلم انفعال على قول بعض ١١/١٨٤

«affections» الانفعالات

هى الكيفيات المحسوسة ان كانت غير راسخة ١٩/١٨٢ «affective» qualities

هي الكيفيات المحسوسة ان كانت راسخة

۱۸/۱۸۲ real disjunction **الانفصال الحقيقي** 

transformation الانقلاب

انقلاب انفس المهيات ۲۱/۵؛ انقلاب امرفی صفته او صورته ۲۹/۱۱؛ انقلاب نفس الحقیقة ۲۹/۱۱؛ یلزم علی تقدیر عودالزمان ۱/۷۹؛ انقلاب حد ذات المفهوم ۲۲/۸۱؛ عن الامکان الذاتی الی الوجوب الذاتی ۲۲/۸۷؛ یلزم علی تقدیر وجود الامکان بالغیر ۹/۹۸؛ الانقلاب الذاتی essential

transformation

17/71

species الانواع

7/78

الانوار lights

الاختلاف بينها ليس اختلافا نوعياً ٤ ه/٩

011 one and the same rhyme-word تكرار القافية المعيب عندالبلغاء ٩/٥ «where» (category) الأين من اعراض النسبية ١/١٨٦ وجدافتراق الجدة عنه ١٠/١٨٦ wasted, of structed الباطل اى المقطوع عن الغاية لا انه لا غاية له Y . / 177 البرهان proof كلما قرع سمعك فذره في بقعة الامكان سالم يذدك عنه قائم البرهان ٨٠٠ ه البخت والاتفاق chance and coincidence القائل به ينكر اولية حاجة الممكن الى الموثر 4/1.4 البسائط simple ( non - composite ) things لفناءكل جنس في فصله ولاسيما في البسائط 1/177 البسائط الخارجية external simple (non - composite) things الأعراض بسائط خارجية ٩/٧٦ ، ٨/١٣٤ البسيط simple (non - composite) thing

جامع لجميع الكمالات ٨/١٣٦

بسيط الحقيقة

the repetition of

الايطاء

simple

(non - composite) reality

preponderance لايوجد الشي بها ٢/١٠٦ ؛ كلاقسميه من الكافية وغيرها ١٠٦/٨ الاولويةالغيريّة preponderanceby-something - else لايوجدالشي بها ٣/١٠٦ ؛ تنفيها بقاء تسوية الوجود والعدم ١٤/١٠٦ الاولية being the first غير مفتقرة الى الدليل ٦/١٠٢ الاو للةو الآخرية being the first and the last من اقسام التشكيك ٢/٧٣ the Divine days ايامالله « ذکرهم بایامانه » ۱۱۱ / ٤ necessitation الانجاب لابد في الترجيح من ايجاب ١٠٦/٥ bringing into existence الاىجاد الشيُّ مالم يوجد لم يوجد ١٨/١٦٤ تفرعه على الوجود ١١/١٦٩ being; existence الايس هوالوحود ٤٧/٧٤ ، ٢/٩٤ ؛ الممكن من ذاته ان يكون ليس وله من علتهان يكون ايس ١٢/٥؟ الفاعل الالهى المخرج للمعلول من الليس المحض الى الايس ه ١٨/ ٨ ؛ اخراج الواجب تعالى العقل من الليس الى الايس ٢١/١٨٦

كاخراج الواجب العقل من الليس الى الايس Y1/147 التاثر و التاثر التدرجيان affecting and being-affected actualized gradually كما في الفعل والانفعال ١٩/١٨٦ ٢١-٢٦ التاخر (الانفكاكي) posteriority 1/177 التالّه theosophy اى التوغل في العلم الالهي ٦٥/٥٦ التالي consequent التالى باطل فالمقدم مثله ٧١/٤٧ تباين العزلي = بينو نةعزلة 14/118 تباين الوصفي = بينونة صفة 17/118 التبدل الذاتي essential change يلزم بناء على التبدل الذاتي ان يكون كل طبيعة ذواتا متخالفة ه ٢١/١١ التجانس homogeneousness من اقسام الوحدة الغير الحقيقية ٨ ٢ ٣/١ التجدد renewal ان الحدوث والتجدد طبيعيوذاتي١١/١١٧ التجلي self-manifestation; theophany لا تكرار في تجليه تعالى ٧٨/٤ التجلى الالهي Divine self manifestation; theophany

19/1 . .

at once

النفس الناطقة بسيط الحقيقة ٧/١٣٦ بشرطشئي = المخلوطة -conditioned by-something من اعتبارات المهية ١٣١/٥ بشرطلا = المجرّدة negativelyconditioned من اعتبارات المهية ٦/١٣١ continuance اليقاء مقابل الحدوث ١٩/١٠٤ the area of possibility يقعة الأمكان كلما قرع سمعك فذره في بقعة الامكان مالم يذدك عنه قائم البرهان ٧/٨٠ البناء و البناء building and builder تمسكهم بمثال البناء و البناء ٢/١٠٣ بينونة صفة difference of attributes حكم التمييز بينونة صفة لابينونة عزلة ٤ ٦/١١ بينونة عزلة difference of complete separation 17/118 التاثر producing an effect; affecting العلة الجسمانية والقوى الجسمانية متناهية التاثير 179 / ٤ ؛ شرايط التاثير ما يجمع يجب ٢/١٧٠ التاثير والتائثر الابداعيان affecting and being affected actualized all

rational laboring

Y . / . .

difference

التخالف

مقسمه الغيرية ٥ ٥ ٣/١٥

particulari-

تخصص استعداد

zation of preparedness

14/18

infiltration of

تخلل العدم

non - existence

على تقدير جواز اعادة المعدوم ١١/٧٨ ؛

بين المهية ولازسها ١٣/١٠٤

divesting

التخلية

تخلية المهية عن الوجود تحليتها به ١١/١٧٠

imagination التخييّل

كلفعل نفسانى فلشوق ما وتخيل ما ١٦٢٨/ ٢٢؛ التخيل غيرالشعور بالتخيل ١/١٦؛ الترتب الترتب

دليل الترتب يبطل التسلسل ١٦/١٧٢ الترتيب الطبعي natural order

كالجسم والحيوان ١٢٠/

الترتيب الوضعي positional order

كالترتيب في المكان ١٢٠/٥

الترجّع بلا مرجّع

without there being a preponderant يلزم على تقديرانكار بديهية حاجة الممكن

الى المؤثر ١٠/١٠٢

an active agent

ترجيحالفاعل

giving preponderance

التجلى الذاتي - essential self

manifestation; essential theophany

Y • / • V

self-manifestations;

التجليات

theophanies

مرادهم بحصص الوجود التجليات ١٦/٥٧ the art of using

تجنيس القافية a homonymous term as a rhyme

word

المعدود من المحسنات البديعية ٩ ٨/٤ movement

معطى التحرك فاعـل باصطلاح الـطبيعي

acquiring what تحصيل الحاصل

has already been acquired; actualization of what has already been actualized

يلزم على تقدير احتياج الممكن في حال البقاء الى المؤثر ٩/١٠٣

actualization التحقق

ثابت للوجود بالحقيقة وللمهية بالمجاز و بالعرض ٦/١٩ ؛ للوجود اولا وبالذات و

للمهية ثانياً وبالعرض ١٧/١٣٢

adorning التحلية

تخلية المهيةعن الوجود تحليتها به ١١/٧٠ analysis

عروض الامكان بتحليل من العقل ٣/١٠٠ التحليل و التعمل analysis and القائل بالبخت ١٧/١٠٢ ؛ لزومه على تقدير كون الطبيعي جزء فرد ١٢/١٣٣ ؛ لزوسه على تقدير اجراء قاعدة الفرعية في الهلية البسيطة ٢٠/١٥١ ؛ أدلة ابطال التسلسل ۱۷۲٬۱۷۱۱ ۱۷۲٬۱۷۱/ 1/174 : 4 . 17 . 1 .

similarity التشابه

من اقسام وحدة الغير الحقيقية ٢٣/١٤٨ التشبيه assimilation

كون العلم كيفا على سبيل التشبيه ١٠/٦٥ assimilation التشيبه والمسامحة

and a loose way of expression تسمية العلم بالكيف بالتشبيه والمسامحة 7/17

individuation

النشختص هوالوجود في الحقيقة ١٦/١٣٢ ؛ الشي م

مالم يتشخص الم يوجد ١٣/١٣٣ ، ١٨/١٦٤ ؛ ساوق الوجود في الأذهان ٣/١٤٢ ؛ ضم المهيات لا يفيده ٢٤١/ ١٢ ؛ التميز بينه و بين التميز ١/١٤؟ تقسيمه ٩/١٤٣ ؛ تشخص الاول تعالى عين وجوده ٢٠/١٤٣ ؛ مابه يمنع صدق الشي على كثيرين ٩/١٤٣

التشخص الحقيقي real

individuation

نحو من الوجود ٢ ٢ / ٥ ؟ اما راته امورخا رجة 0/127

gradation

التشكتك

في العلم ١٣/١٨٤

ترجيح الفاعل وجودالممكن اوعدسه ٦/١٠٦ composition التركيب

س الاجزاء الحدية ١/١٣٧

composition التركب الاتحادي

by way of unification بين الاجزاء العينية على قول السيد السند 1/111

التركيب الانضمامي composition

by way of annexation

بين المادة والصورة على قبول الحكماء 11/121

التركيب الحقيقي real composition له وحدة حقيقية ٧٠/٥١؛ على قيام الأجزاء بعضها ببعض ٢٧/٨

equality التساوي

من اقسام الوحدة الغير الحقيقية ٨ ٢٣/١ infinite regress التسلسل

لزوسه لوكان الوجود جزء للمهية ١٥/٥؛ لزومه في موضع ما يكفي في المحذورية ١ م/١ ؟ لزومه على تقدير وجودالحق تعالى عرضيا لمهيته ٣ /١٨ ؟ يلزم من عروض الامكان للمهية في الخارج ١٢/٦٨ ؟ على تقدير وجود الموجود ١٧/٧٥ ؛ لزومه على تقدير كون الوجود حالاه٧/ ٢١؛ لزومه على تقدير اعادة الزمان ٧٩/ ١٣ ؛ لزوسه على فرض كون الجهات متحققة في الاعيان ٩٦/٥ ؛ لزوسه على تقدير احتياج الممكن الىالمؤثر علىقول

الكثرة عنه ١/١٤٦

التعريفات الدورية circular

definitions

من ارادان يعرف الجهات لم يات الا بتعريف ات دورية م ٩/٩

literal definition التعريف اللفظي

ما ذكروللوجود من المعرفات تعريف لفظى ٩/٩ ؛ التعريف اللفظى للجهات ه ٩/٩ عوم التعطيل عمين التعطيل التعليل التعل

عن معرفة ذات الله وصفاته ١٣/٤٨؟ تعطيل العالم عن المبدء الموجود ١٨/٤٨؟ تعطيل العقول عن المعارف والاذكار ٢٣/٤٨ dependences

تسمية انحاء الوجود اتبالتعلقات γ ۱ ۱/۵ ۲ التعمل التعمل العقل من العقل من العقل من العقل ۱ ۱/۱ ۲ الجزء الجهات في العقل العمل ۲/۹ الجزء التعمل المار التعمل المار التعمل المار التعمل المار التعمل المار التعمل المار ال

كالجوهرية او العرضية ١٤/٤٧ التغير transformation

لا ينسحب حكمه على صفات العالم بل على ذواتها ايضاً ه١٠/١١

التفويض entrusting

يلزم من قاعدة «الواحد. .١٦/١٧٠ من قاعدة «الواحد. .opposition

مقسمه الغيرية ، ١/١٥؛ اقساسه ٢٥١٥؛ ٢/١٥؛ تعريفه ٣/١٥٣؛ نوع من الغيرية ٣/١٥٠؛ **التقدم** 

analogicity; التشكيك

analogical gradation

اقساسها ۳/۷۳؛ المفاهيم كلها على السواء فى نفى التشكيك ۳/۷۳؛ الـوجود مقول بالتشكيك ۱/۷۲؛ الطبيعة المشككة ۸/۷۲؛ عدم جوازه فى المهية ٤٤/ه التصديق

مسلك التصديق لاثبات الوجود الذهني ٧/٥٩

primary التصديق الأولى

judgment

قد يحصل فيه خفاء لعدم تصور اطرافه ٨/١٠٢

representation التصور

اشارة عقلية ٨ ٥/١ ؛ مسلك التصور لاثبات الوجود الذهنى ٩ ٥/٧؛ خفاءه غيرقادح في اولية التصديق ٢ ٠ /١٠٨

mutual correlation التضايف

مسلك التضايف لاثبات الوجود الذهنى 1/٦٦ ؛ بين العلة و المعلول ظاهر ٩/١٧١ ؛ دليل التضايف يبطل التسلسل ٢٠/١٧٢

one-to-

one correspondence

دليل التطبيق يبطل التسلسل ١٢/١٧١ real definition التعريف الحقيقى ١٢/٤٢ ؛ ليس للجهات تعريف حقيقى ١٢/٤٤ ؛ غناء الوحدة و

امر اعتباری ۲٤/۵۷ التكثر multiplicity في المهيات المنسوبة الى الوجود ٢/٥٧ repetition التكرر قول الشيخ الرئيس في معنى التكرر ٣/١٨٧ sharing-one-species التماثل من اقسام وحدة الغير الحقيقية ٢٣/١٤٨ مقسمه الغيرية ٥٠ ٢/١ ؛ جهة الاتحاد والهوهوية عليه اغلب ٨/١٥٣ التميز distinction الفرق بينه و بين التشخص ١/١٤٣ التناسب proportionality من اقسام رحدة الغبر الحقيقية ٨ ٢٣/١ contradiction التناقض اعتبرفيه وحدة الحمل ١٨/٦٢ ؛ اتحاد الزمان شرط فيه ٢٢/١٠٥ sharing -one-position التوازي من اقسام الوحدة الغير الحقيقية ١٣/١٤٨ unification; unity التوحيد مسألة التوحيد اس المسائل ه ٢٤/٤ التوحيد الافعالي the unity of Divine Acts « الكل مستمدة من مدده » راجع اليه 17/79 توحيد الله recognition of the unity of God تمييزه عن خلقه ١٦/١١٤

7 . 1 التقدم للوجود المتقدم ليس مقوماً ٤ ٥٠/٥ priority and التقدم التاخر posteriority ماخوذان فيمفهوم القدم والحدوث ١ ١٨٣ تقدمالشيء على نفسه a thing being prior to itself 10/08 a thing being تقدمالشيء علىنفسهبالذات prior to itself with regard to essence 14/41 تقدمالشيء علىنفسه بالزمان a thing being prior to itself in terms of time 11/44 تقدم الشيء على نفسه بمراتب a thing being prior to itself by degrees V/1.0 التقدم بالمعنى conceptual priority هو تقدم لوازمالمهية على وجودها بحسب الذهن ١١/١٠٦ approximation التقريب و المجاز and figurative expression الملية في الاعدام على سبيل التقريب و

المجاز ٨/٧٧

مناف للضدية ٢١/١٨٠

جزء بما هو تقيد لا بما هو قيد ٧٢/٥٧

constituting

being - determined

determination

التقويم

التقسد

التقسد

جعله المتزلى اعم من الوجود ٧/٧٤ ؛ مرادف للوحود ٥٧/٧ ڻيوت شي' لشي' something being affirmed of something فرع ثبوت المثبت له ٥٨ / ٩ ؛ لايستلزم ثبوت الثابت في الخارج ١٨/١٠٢ ثيوت الشي ُلنفسه the affirmation of the self-identity of a thing خروری ۱۷/۱۰ the subsistence ثبوتالمعدوم of a non-existent شیهاته ه۷/۷ الجاعل the Maker غناء المهية عن الجاعل ٦/٨٧ the first Maker الجاعلالاول انتهاء العلل اليه ١٩/١٠١ الجاعل الحق the true Maker والقيوم المطلق ١٤/٩٠ the world الجيروت of pure intelligences; the world of spiritual realities المحتجب في عز جلاله بشعشعة اللاهوت عن سكان الجبروت ه ٢/٣٤ في السلسلة الطولية للوجود ١٣/١١٣ الجدة ـ له possession (category) هيئة مايحيط بالشي ٤٧/١٨٦ وجه افتراقه

the unity تو حيدالذات of the Divine Essence لايتم على تقدير اصالة المهية ه ٢٤/٤ التوحيدالذاتي 🕳 توحيدالذات « ازمة الامورطراً بيده » راجع اليه ١٣/٣٩ تو حبدالصفات the unity of the Divine Attributes لايتم على تقدير اصالة المهية 7/٤٦ توحيد فعل الله the unity of the Divine Act لايتم على تقدير اصالة المهية ٦/٤٦ توحيد كلمة الله the unity of the Divine Word لايتم على تقدير اصالة المهية ٦/٤٦ التوليد production تعالى الله عن ذلك ٢١/٩٠ subsistent الثابت ان المهية في حال العدم ثابتة على قول المعتزلة ٤/٧٤ ؟ الواسطة بين الموجود و المعدوم المسمى بالحال ١٢/٧٤ الثابت العين self - subsistent في تعريف الوجود ٢/٤٢ الثابتات الازلية pre\_eternal subsistents 4/44 subsistence الثيوت

7/124

الجسم التعليمي الجهات الثلث للجسم الكمية السارية في الجهات الثلث للجسم الطبيعي ١١/١٨٠ ؛ من اقسام الكم التعليمي ٢/١٨١

natural body الجسم الطبيعي natural body الجسم الطبيعي مثال للواحد بالعدد ١٣/١٤٨

natural الجسم الطبيعي العنصرى elemental body

نى مقابل الجسم المثالى ١٣/١٦٣ a body belonging الجسم المثالى to the world of similitudes

17/177

الجعل الجعل ۱۳/۸۷ ؛ استيفاءاقسامه

۱۹/۸۸ ؛ القول المرضى فيده ۸/۸۸ ؛ اثر الجعل وجود ارتبط ۱۹/۱۰ ؛ اامشمش مشمشا ١٦/١٠٠ ؛ الجعل المشمش مشمشا مه المهاد simple (non-

- composite) making

۱/۸٦ ساكان متعلقه الوجود النفسى composite making

الجعل التاليفي

 عن الاين ١٠/١٨٦

vain act الجزاف

يظن انه بلا غاية ٢/١٦٢

part limit

الوجود ليس جزء لشي ٢٠/٥١

a constituent part الجزء التعملي

elaborated by the mind

لاالخارجي ١١/١٣٣

particular الجزئي

کل ما یوجد فی الخارج جزئی ۱۳/۵۸؟ الاشکال من جهة کون شئی واحد کلیا و جزئیا ۱۳/۵۱؛ الجزئی جزئی بالخر باحد الحملین و لیس بجزئی بالاخر ۱۳/۵۱؛ الجزئی لیسمعرفاً ۱۳/۵۱؛ الجزئی لیسمعرفاً ۱۳/۵۱؛ الجزئی مفهوماً ولکندمصداق للکلی الجزئی جزئی مفهوماً ولکندمصداق للکلی ۱۲/۸۱؛ لا یعصل من انضمام کلی جزئی بنحوی الادراك ۱۶/۱۶ لیس کلی مع الجزئی بنحوی الادراك ۱۶/۱۶

body

المقدار من لوازم الجسم ۲/۷۱ ؛ كلجسم متناه او متعیز او متقسم الی غیرالنهایة ۲/۸۳ و امادة والصورة فیه خارجیتان و فی اعراضه عقلیتان ۱۳۹۶، و یحکم علیه بانه مرکب خارجی ۱۹۱۱، ؟ مرکب من الجوهرین الحال و المحل ۱۸۲۰ و خص بالا نفعالی و الانفعال

accidental making الجعل بالعرض

الجعلالمركب

ماكان متعلقه الوجود الرابط ٧/٨٦ composite making

يختص تعلقه بالعرضيات ١١/٨٦

quiddity being made جعل المهية

مهية مجعولة بالعرض ٢/٩٠

existence being made جعل الوجود

عندناقدارتضی ۱/۹۰

الجمع المنطقى logical plural

من صور ای من الصورتین ۱۷٦ / ٤

genus الجنس

المهية الجنسية ١٩/٤ شئ واحد مجنسا بجنسين ١٠/٥ ؛ اندراج النوع فيه ١/٥، ؛ صدقه على نفسه ٢/٦ ؛ الفصل بالنسبة اليه مقسم لامقوم ١٧/١ ؛ الجنس الذى مهيته غيرالوجود ١٧/٧ ؛ مابه الشركة ١٩/١٣ ؛ ليس جنسان في مرتبة واحدة لنوع واحد ١٢/١٣ ؛ يقال صورة لنوع الشي ولجنسه ولفصله ١٦٦/٥

المادة والصورة ماخذهما ١/١/١٤ كل منهما المادة والصورة ماخذهما ١/١٤ كل منهما عارض لآخر ١/٧، ٤ حاجة الجنس الى الفصل ليس في قوام ذاته ١٠/٧١ ؛ الذاتي اماجنس و اما فصل ١٠/٨٢ ؛ اتحاد الجنس مع الفصل و اما فصل ١٠/٨٢ ؛ اتحاد الجنس مع الفصل ١٠/١١؛ تقدمهما على النوع بالمهية والتجوهر

الفصل محصل للجنس في فصله ٢٢/١٣٢؟ الفصل محصل للجنس و فصل لابشرط حملا ٢/١٣٤ .

الجنسالقريب proximate genus

mental substances الجواهرالذهنية

ككليات الجواهر ١٨٤/٥

الجواهر المفارقة

non-material substances

substance الجوهر

كيف يجتمع مع عرض ٥ ه/ ١٤ ؛ جنس لحقائق الجوهرية ٥ ه/ ١٤ ؛ الاشكال من جهة كونشى واحد جوهراوعرضا ١٢/٦٠ ، ٢٣/٩ ؛ اخذ في طبيعة نوعه كالانسان ٣ / ٣/٤ ؛ تعريفه ٢/٧٠ ؛ ليس الوجود جوهراً ٢/٧٠ ؛ ليس قابلا للضدية ١٩/١٨ ؛

generic substance الجوهرالجنسي

لايحصل بالاعراض ٢١/١٣٤

inhering substance الجرهر الحال

فى الجوهر الآخر هوالصورة ٢/١٧٦ الجوهر الذهنى mental substance ليس كثير اشكال فى كونه عرضاً ٢/٦٠؛ مفهوم العرض يصدق عليه ١٢/٦٢

material substance الجوهر المادى

في مقابل الجوهر المجرد ١٣/١٣٦

الحاجة الذاتية essential need

كما في الوجوب بالقياس المتحقق في العلة الى المعلول ١٨/٩٨

need of a possible thing حاجة الممكن

الى العلة في البقاء ٢٠/١٠٢

الحادث الاسمى nominal contingent هو مما اصطلحت انا عليه ١/١١٤

الحادث الدهري contingent at the

level of perpetual duration

معناه أن عالم الملك مسبوق الوجود بالعدم الدهرى ١٩/١١٣

الحد definition

الوجود ليس له حد ٢٤/٤؛ زيادة الحد على المحدود ١٦/١٣٦؟ يلحظ تغاير الاجمال والتفصيل فيحمله على المحدود 4/10.

حد الذات essential boundary

هنا مقابل فرض الفارض ١٨/٨٣

الحد المشترك common boundary مايكون نسبته الى الجزئين نسبة واحدة 0/11.

contingency; temporal الحدوث origination

لايفرق الحدوث والبقاء في الحاجة ٢ ١/١ ٠ من حيث هو حدوث مانع عن الحاجة ٤ ١ ٩/١٠ البقاء مقابل الحدوث ٤ ١ ٩/١٠ ليس الحدوث علة من راسه ٢٢/١٠٤ الجو هر المجرّد non-material substance 17/177

الجوهر المحل locus-substance; a

substance constituting the locus (of another substance)

للجوهر الآخر هوالهيولي ٣/١٧٦ non-material substance الجوهر المفارق ليس محلا لجوهر ولا حالا في جوهر ولا

سركيا منهما ٧/١٧٦ الجواهر النوعي specific substance

لايقوم بالاعراض ٢١/١٣٤

الجوهرية substantiality المعتزلة جعلها من الأحوال ١/٧٥

explicit modes الجهات

وجوب واستناع وامكان ه ٩/ه؛ المواد الثلث في الخارج مواد و في الأذهان جهات ه ٦/٩؛ غنية عن الحدوده ٩٨٩؛ وجودها في العقل بالتعمل ٢/٩٦ ؟ كيفيات النسب ٢/٩٦ ؛ بطلان القول بانها امور خارجة ٩/٩٦

الحال state

الواسطة بين الموجود والمعدوم ١١/٧٤ وقولهم بالحال كان شططا ١٢/٧٤ عده ١٤/٧٤ ؟ شبهات الخصم فيه ١٤/٧٤ الكيف المسمى بالانفعال كالعال ٢/١٨٣؟ الحاحة need

مناط الحاجة هوالامكان ٢٣/١٠٢

من تعریف الکیف ۲/۱۸۲

الحرکة البطیئة
۱۹/۵ البطیئة
۱۹/۵ غیرمرکبة من الحرکات والسکنات ۱۹/۵ و الحرکة التوسطیة

mediating movement
التوسطیات من الحرکات لاتکون علی وجه
الانطباق ۲/۱۸۲،۹/۱۱ نسبة النفس
الی کل القبوی نسبة الحرکة التوسطیة
الی القطعیة ۲/۱۸۰۰

الحركة الجوهرية ١٩/١١٢ ؛ ١٩/١١٢ ؛ يقتضى التجديد في كل آن ١٩/١١٢ ؛ ٨/١٦٩ ؛ مقتضى ثبوتها في القوى والطبايع ٨/١٦٩ ؛ القطعية cutting movement القطعيات من الحركات تكون على وجه الانطباق ٣/١٧٦، ٨/١١٣ نسبة النفس الى كل القوى نسبة الحركة التوسطية الى القطعية ٠٢/١٧٦

الحركة الوضعية مرادة الفلك ٩/١٢٤ تقبلها مادة الفلك ٤/١٢٤ حشر الاجساد the resurrection of the

bodies

14/44

portions of non- existence

17/1.0

حصص الوجود مصص الوجود مضافا الى مهية مهية ١٩/٥١

كيفية لحق للفةر ٣/١٠٥ ؛ مسبوقية الوجود بالعدم ٥/١٠٥؛ تعريفه وتقسيمه ١/١١٢ ؛ هو المسبوقية بالعدم او بالغير ١/١٢٧ الحدوث والتجدد طبيعيوذاتي ١/١٧٧

الحدوث الاضافي relative contingency

کون ما مضی من زمان وجود شیء اقل ۱۱/۱۱۲ من زمان وجود شیء آخر ۱۱/۱۱۲ real contingency الحدوث الحقیقی تعریفه ظاهر ۹/۱۱۲

contigency through الحدوث الدهرى

perpetual duration

۱۰/۱۱۲۱ ابداه سيدالاماضل المحقق الداماد۲۱۸۲۲ العالم۲۱۱۲۲

الحدوث الذاتي cssential contingency تعريفه قبلية ليسية الذات ١١/١١٢ ؟

مسبوقية وجود الشىء بالليسية الذاتية ١٢/١١٢؛ مسبوقية الشىء بالعدم المجامع

الحدوث الزماني temporal contingency منصرم، اى منقطع ۱۷/۱۱۲ ؛ كالطبع

origination of the world حدوث العالم الاقوال في مرحجه ١/١١٧

movement الحركة

متصلة ٤٤/٥/١؛ من العوارض التي تعرض المهية بشرط الوجود ١٩/١٢٩ ؟ تخرج affirmative الحكم على المعدوم judgment on a non-existent

.v/• A

wisdom

الحكمة

هى الايمان والمعرفة ١٧/٣٨ ؛ صيرورة الانسان عالما عقليا ١٨/٣٨؛ افضل علم بافضل معلوم ١٩/٣٨؛ تطلق على المعنى الثانى للعناية ١٩/٣٨

Divine Wisdom الحكمة الألهية

تقتضى ايصال كل سمكن لغاية ١٩١١ه theoretical philosophy الحكمة العلمية

الحكمة العملية practical philosophy

10/21

الحكمة المتعالية transcendental

knowledge

الحلول به ۲/۳۹ النور ۲/۳۹ coming to inhere in a locus الحلول به ۲/۰۸۳

being-inherent and الحلول والانفعال

being-affected

على حقيقة الوجود غير جائزين ١٧/٧٠ predication

هو الاتحاد في الوجود ه ٢٠/٥؛ الجزئي جزئي باحد الحملين وليس بجزئي بالآخر ٢٠/٦٢ ؛ وحدته

occurring in the الحصول في الذهن mind

القوشجى فرق بينه وبين القيام فيه ١١/٦٠٥ الحيّق

معانيه المختلفة ٣ ه/٢ ؛ في باب القضية ٣/٨٣ اتحاده مع الصدق ٤/٨٣

الحق تعالى the Truth

انية صرفة ١/٥٣؛ مهيته انيته ١/٥٣؛ هو صرف النور و بحت الوجود ١/٥٣؛ مادة افتراق النفس الامرى عن الذهنى ١/٨٠؛ نحو ايسه فى نفسه لنفسه بنفسه ١٩/٩؛ مايجرى مجرى الوعاء له وصفاته واسمائه هو السرمد ١١/١١٣؛ قد كان ولاكون لشيء ١١/١١٤؛

substantial realities الحقائق الجوهرية

reality الحقيقة

صرف الحقيقة ٥٨/٥١؛ المهية قيلت على الذات والحقيقة ١٦/١٢٨؛ لايقال حقيقة العنقاء بل مهيتها ١٧/١٢٨

the reality of existence حقيقة الوجود

ظاهرة بذاتها مظهرة لغيرها ٢/٥٤؟ فادت مراتب متفاوتة ١٥/٥٤؛ عين حيثية الاباء عن العدم ٢٠/١٠؛ الحلول والانفعال على حقيقة الوجود غير جائزين ١٧/٧٠ الحكم الحلسى المتعدس ٢٠/١٧١

ليست المهية بالحمل الاولى وجوداً وان كانت بالحمل الشائع الصناعى ٥٠/٨؛ ان الموضوع والمحمول فيه متحدان فى مقام الوجود ٢١/١٥

non-derivative الحمل بالمواطاة predication

هو الاتحاد في الوجود ١٠/١٣٢ ؛ هو « الهوهو »

categorical proposition

من اقسام القضية ١١/٧٧ الحوادث

فيحال البقاء مفتقرة الى العلة ١٨/١٠ modes

دليل حيثيات ببطل التسلسل ١٧/١٧١ quâ; the «insofar as»

قدم السلب عليها ٢٩ ١ / ١ ؛ جزء الموضوع لامن تتمة المحمول ٣/١٣٠

the mode of حيثيّة الأباء عن العدم
the refusal of non-exsitence
حقيقة الوجود هي عين حيثية الأباء عن
العدم ٧/٦٩

the mode of necessity حيثية الوجوب ٢/١٠٧

حشّة الوجود

the mode of existence

۲/۱۰۷ کاشفة عن حیثیة الوجوب

الحمل بالاشتقاق derivative predication

الحمل الأولى primary predication كون الصورالعلمية بالحمل الأولى مقولات لابالشائع م١٦/٦ ؛ فما بحمل الأولى

رباسانع ۱۹/۱۰؛ فعد بحض ادوی شریک حق عد بحمل شائع مما خلق ۸۱/۱۱؛ وجه تسمیته ذاتیا و اولیا ۱۹/۱۰

الحمل الأولى الذاتي primary essential

predication

ليست المهية بالحمل الاولى الذاتى وجوداً ، ٨/٥٠ ؛ بالحمل الاولى الـذاتى صورة علمية من كـل ممكن مقولـة ١٥/٦٢ ؛ الموضوع فيه نفس المحمول ذاتا ومهية

الحمل الشائع common predication

الفرد مصداق الطبيعة بالحمل الشائع 17/3 كون الصور العلمية بالحمل الاولى مقولات لابالشائع 17/3 ؛ فما بحمل الاولى شريك حق 17/41 ؛ الموضوع فيه نفس المحمول وجوداً فقط، 17/10

الحمل الشائع الصناعي

common technical predication

things

على حقيقة الوجود ١٨/٧٠ ؛ يلزم من الميز بين الناقص والكامل بتمام ذاتيهما ١٦/٧٢ ؛ يلزم على تقدير عود الزمان ١٢/٧٤ ؛ يلزم على تقدير كون الجهات امور خارجية ١٤/٩١ ؛ على تقدير وجود الواجبين ١٤/٩٩ ؛ على تقدير احتياج الممكن في حال البقاء الى الموثر على قول الخصم في حال البقاء الى الموثر على قول العخصم لوجود الممكن ه ١٠/١٠ ؛ على تقدير كون العدم شرطاً لوجود الممكن ه ١٠/١٠ ؛ على تقدير العلة اشتراط الوضع الخاص في تاثير العلة الكم المنقصل ١٠/١٠ ؛

the world of creation الخلق الجسام والجسمانيات، ١١٤ الجسام والجسمانيات، ١١٤ الخلق والأمر الجسام والامر ٧/٨٤

the imaginative الخير التخيلي الحيواني and animal good

11/178

imagination

الخال

دارالقسر

الصورة الجزئية فيه ٢/ ٤؛ الانسان الذي في الخيال ليس فرد الانسان ٤/٨ ؛ المتخيل مع النفس في مرتبة الخيال ٢٣/٦٦ دار الغرور the house of vanity البدن المحشور يوم النشور هو عين البدن الموجود في دار الغرور ٢٣/٧٩

the house of obstruction

the external

نفس الامر اعم مطلقا منه ۲۰/۸٤ a predicate extracted الخارج المحمول from its subjects نى مقابل المحمول بالضميمة ه ١٠/٥٥

a judgment الخبر المطابق للواقع conformig to the external state of things

هو الصادق ٤/٨٣

a judgment الخبر المطابق للواقع confirmed by the external state of

هو الحق ۸۳/٥

الخط الخط

الغط هو الحد المشترك في جزئي السطح ٧/١٧٠ ا؟ عارض السطح ٢٠/١٨٠

mathematical line الخط التعليمي

من اقسام الكم التعليمي ١٨١/٤

particularization الخصوصية

التعين كلفظ الخصوصية في قول صاحب حكمة العين ١٤/٤٧

على تقدير اعتبارية الوجود ١٣/٤٠ يلزم من عروض الامكان للمهية في الخارج ١٢/٦٨ ؛ على تقدير الحلول والانفعال

د ـ ر

في باب الأجزاء الحدية ٣/١٣٨ the subjects of relations ذو اتالنسب 0/10 that which possesses an ذوالذاتي essential property

14/1. the source of a form ذوالصورة 14/1.

the tasting of theosophy ذوق التالة يقتضى سنخا واحدا واصلا فاردا ٧/٥٧ mystical tasting الذوق العرفاني في مقابل النظر الدقيق البرهاني٣/١٣٣ matters of tasting الذوقيات في مقابل النظريات ١٩/٨١

(it-is) possessor-of-it» ذوهو

هو الحمل بالاشتقاق ١ه١/٤

mind الذهن

الصقع الشامخ منه ٥ ه/ ٤ ؛ فرق القيام به والحصول فيه ١١/٦ اى النفس الناطقة ٦/٦٦ ؛ نفس الامر اعم مطلقا منه ومن الخارج ٢٠/٨٤

mental الذهني

التعبير بالذهن تارة وبالذهني اخرى ه ٨/٤ الرابط copulative existence انه وجود لا في نفسه ٤ ٩٠/٩ ؛ اي الوجود الرابط ٢/٨٦

عالم الكون والفساد دار القسر ٢/١٦٣ persuasive (non-الدليل الاقناعي apodictic) proof

٦/٨٠

vicious circle

الدور

مفسدة الدور تقدم الشيء على نفسه ٣ ه/ ٢٠ ؟ على تقدير كون العدم شرطاً لوجود الممكن ه١٤/١٠٥

perpetual duration

الده

من اوعية الواقع ١/١٠٣ ؛ هو مايجري مجرى الوعاء للمفارقات النورية ٩/١١٣؟ بسيط مجرد عن الكمية والاتصال والسيلان ١٠/١١٣ ؛ نسبته الى الزمان نسبة الروح الى الجسد١٠/١١؟ وعاء وجود الملكوت Y ./117

essence

الذات

في انحا الوجودات حفظ ١١/٥٩ ؛ اي المهيةوذاتياتها ٩ ه/ ١١ ؛ معنياها ٤ ١٨/٧ ؛ المهية قيلت على الذات والحقيقة ٨ ٢ / ٦ ٢ ؟ لايقال ذات العنقاءبل مهيتها ١٧/٢٨

الذاتي essential

ذاتى الشيء بين الثبوت له ١٨/٥٠ ما لايملل ٢/١٧، ١٢/١٩ ، ١٢/١٧ ؛ لايختلف ولايتخلف ٩ ٥/٢ ؛ بقاء الذاتي فرع بقاء ذي الذاتي ٢٣/٦٠؛ الذاتي اما جنس واما فصل؛ ١٠/٨٣

essential parts الذاتات

cause

نسبة الدهر اليه نسبة الروح الى الجسد ١٠/١١٣ ؛ كم متصل غير قار الذات ١٦/١٨٠؛ الحد منه وهو الـآن ١٨٦/٥ الزمان المبتدء the time which is at the beginning الفرق بينه وبين الزمان المعاد ١٢/٧٩؛ سابقیته بنفس ذاته ۱۳/۷۹ الزمان المعاد the time which is supposed to come back 17/14 imaginary (non-الزماني الموهوم existence) on the level of time في مقابل العدم الواقعي الدهري ١١٤ه things in time الزمانيات السابق واللاحق غير مجتمعين فيها بالعرض ١١٨٧ الزوج التركيبي composite duality کل سمکن زوج ترکیبی ۲/۱۴ precedence; priority السابقة ذاتية للزمان ٧٩/٥١ separable precedence السابقية الفكية في سبق العدم المقابل على وجود الشيء 1/117 السالبة المحصلة full negation في مقابل الموجبة العدولية • ١١/١٣

يقول الاتفاق جاهل السبب ١٥/١٦٤

inhering existence الرابطي انه وجود في نفسه لغيره ١٩/٩٤ tracer of non-existence راسم العدم کل مرتبة عدم او راسم عدم ۲۳/۱۱۳ الربط المحض pure connection Y . / V . الرتية الحسية sensible rank 7/17. rational rank الرتبة العقلية 4/11. description; imperfect definition الرسم معرف الوجود ليس بالرسم ٧/٤٢ ؛ الرسم يكون بالعرضي ٢ ٨/٤ الرفع removal رفع الشيء نقيضه ١/١٠٥ الروابط الصرفة sheer copulatives لانفسية لها ٥٩/٩ الروابط المحضة pure connections تسمية انحاء الوجودات بالروابط المحضة 11/04 الز مان time سن المشخصات ١١/٧٨؛ اعادته ١١/٧٨؛ السابقية ذاتية له٧٩م١ ؛ كونه في الزمان ١٦/٧٩؛ من اوعية الواقع ١/١٠٣؛ طرفه ٣٠/١/؛وعاءالسيالات٦/١١٣، ١٩/١١؛ السبب

اطراف من الآنات المفروضة ٣ / ١ /٧ ؛

الملكوت سبقا دهريا ۲۱/۱۱۳ ؛ السبق فكيا يجى طوليا سمى دهريا ۱۲/۱۹ ؛ ۱۲/۱۲۱ ملاكه هو الكون بمتن الواقع ۱۲/۱۲۱ priority in terms of

لزومه فى العلية ؛ ٤/٤؛ سبق العدم بالذات ١٧/١٠٠ وبالعلية وبالمهية ١٨/١١٨

priority in terms of rank السبق بالرتبة

اى بالترتيب ٨/١١٨؛ ينقسم الى السبق بالرتبة العقلية والرتبة الحسية ، ٣/١٧ ؛ ما بالترتيب الطبيعى كالجسم و الحيوان وما بالترتيب فى المكان بالراء ؛ ملاكم الانتساب الى المبدء المحدود ، ٢١/١ ،

priority in terms السبق بالرتبة الحسيّة

كصدر المجلس ٢/١٢١

priority in terms السبق بالرتبة بالعقلية of rational ranks

الشخص او الجنس العالى ٧/١٢١ السبق بالزمان priority in terms of time سبق العدم بالذات لابالزمان ١٧/١٠٥ السبق الزماني = السبق بالزمان

هو السبق الانفكاكى فى الوجود ١٨٥٥، الاجتماع فيه، ٢/١٢ ؛ ملاك السبق فيه هو الانتساب الى الزمان ٢١١١،

complete cause السبب التام

يجب الممكن مع وجوده ويمتنع مع عدمه ١٠٢/٥

cause of quiddity سبب المهية ماريد ماريد

heing-a-cause السببيّة والمسببيّة والمسببيّة والمسببيّة and being-a-caused
۲۲/۱۷ه متعاكسان في العلم والمعلوم priority

اقسامه ۱/۱۱۸ ؛ بعض احکام اقسامه ۱/۱۲۰

separable priority السبق الانفكاكي

من اقسامه السبق الزمانی ۱۱۸ه priority in terms السبق بالتجوهر of substantiality

هوتقدم على القوام على المعلول ١٤/١ ١٨ و بالطبع فى الواحد بالنسبة الى الاثنين ٦/١٢٠ ؛ ملاكمة تقرر الشيء و قوامه

priority in the non- السبق بالحقيقة metaphorical sense

ان ظهر حكم لواحد من شيئين بالمذات ولآخر منهما بالعرض ٢١/١١٨ ملاكه مطلق الكون ١١/١٢١

priority at the level السبق الدهرى of perpetual duration
عالم الملك مسبوق الوجود بوجود

**Y/114** 

priority in terms of quiddity

11/11 مو تقدم علل القوام على المعلول ١٤/١١٨

necessity على الوجود على الوجود

preceding existence

هذا السبق في اعتبار العقل ١/١٠٧ السطح plane

كم متصل قار منقسم فى الجهتين ٦/٦٣؟ طبيعته المعتولة ٣ ١١/٦؟ هوالحد المشترك فى جزئى الجسم ١٨/١٨؛ من اقسام الكم المتصل ١٢/١٨٠ ؛ الخط عارض السطح ٢٠/١٨٠

mathematical plane السطح التعليمي

من اقسام الكم التعليمي ٣/١٨١ السر والخفي = مرتبة السر والخفي

the innermost and the hidden
sempiternity

مایجبری مجری الوعناء المحق وصفاتیه و اسمائه ۱۱/۱۱۳

negation السلب

فائدة تقديمه على الحيثية ١٤/١٢٩ ؛ انف به الوجود ذا التقييد ٦/١٣٠ ؛ السلبَ خذه سالبا محصلا ١١/١٣٠

negation and السلب والابجاب affirmation

من اقسام التقابل ١٠/١٥٤

priority at the level السبق السرمدى of sempiternity

السبق فكيا يجىطوليا سمىدهرياوسرمديا ٨/١١٩؛ ملاكه هو الكون بمتن الواقع ٢/١٢١

السبق بالشرف honor

كتقدم الفاضل على المفضول ٩/١١٨ السبق الشرفي = السبق بالشرف

ملاكه هو الفضل والمزية ٧/١٢١ priority in terms of nature السبق بالطبع وهو تقدم العلمة الناقصة على المعلول وهو تقدم العلمة الناقصة على المعلول ١٠/١١٨ و بالتجوهر في الواحد بالنسبة الى الاثنين ٢/١٢٠

priority in terms of السبق الطبيعي nature

ملاكه وجود ۸/۱۲۱ precedence of non- سبق العدم existence

شرطه لتاثير الفاعل ١٥/١٠٤ causal priority

ملاكه هو الوجوب ٩/١٢١ priority in terms of السبق بالعلية causality

موتقدم العلة التامة على المعلول ١١/١١ separable priority السبق الفكتى يجى طوليا لاعرضيا سمى دهريا وسرمديا

السيّال السيّال السيّال العدمين العدمين العدمين العدمين العادمين العادمين

mobiles السيالات

کالحرکاتوالمتحرکات، ۲/۱۱ ؛ وعاءها زمان ه ۱۳/۱۱

mental similitude, image الشبح القول به ۱٤/٦١

individual الشخص اندراحه تحت الطبيعة ٦٣/٥

lexical explanation of شرح الأسم a word

ای مطلب ماالشارحة ۲ \$/ \$ ؛ فی تعریف القدم ۱۱ ۲ ه ؛ پاسخ پرسش نخستین است ۲۸ ۲ ۸ ۲ ۱ ؛

condition الشرط

من جملة مايتوقف الشيء عليه ٧/٧٩ ؟ امتناع الشرط بالمعاند ١٤/١٠٤ ؟ شرط الاجتماع

في الكل المجموعي ١٢/١٣٩

the condition of a مشرط الشرط condition

من جملة مايتوقف الشيء عليه ٨/٧٩ hypothetical proposition
من اقسام القضية ١١/٧٧ part

في مقابل الشرط ٢٣/١٠٤

a thing being سلب الشيء عن نفسه not itself

سحال ۱۷/۱۵۰

absolute negation السلب المطلق

في مقابل عدم الملكة ١٢/١٨١

السلسلة الطولية longitudinal hierarchy

۱۲/۱۱۳ ۱۲/۱۱۳ ۴/۱۱۳ ۹/۷۹ السلسلة العرضية العرضية ۲۱/۱۱۳ ۴/۱۱۳ ۴/۱۱۳ ۲۱/۱۲۲۹ ۲۱/۱۱۳٬۱۲/۱۱۳ ۴/۱۱۳ ۲۱/۷۹

> المسمى بسمع الكيان ١٥/٣٩ سمع الكيان = السماع الطبيعي

sharing the same root; السنخية cognation

من شرائط العلية والمعلولية ١٢/٤٨ ؛ شرط الادراك ٢٤/٥، في مقام بيان صدور الوجودات عن الله لم يهملوا اعتبارها ١/١٧١

السنخية بنحو الشيء والفيء السنخية بنحو الشيء والفيء

like that of a thing and its shadow

معتبرة في التام والناقص ١٠/١٠٧

cognation of سنخيّة المهيّات quiddities (with the Maker)

انسلابه ۲۰/۹۰

negative propositions السوالب ۱۱/۷۷ يجرى احكام الموجبات عليها ۱۱/۷۷

شيئاً ۹/۱۰٦ ؛ مالم يتشخص لم يوجد ۱۳/۱۳۳

incidental thing الشيء الاتفاقي

ليس في الوجود ١٣/١٦٤

الشيء الزماني thing in time في مقابل نفس الزمان ١٢١/ه

شيئيات المهيات والمفاهيم

of quiddities and concepts في مقابل الوجود الحقيقي ١ه/ه

الشيئية thingness

منحصرة فى الوجود والمهية ١٥/٨؛ مثال للمعقول الثاني ١٦٨٤

شیئیة الشیء the thingness of a thing شیئیة الشیء بصورته ۴/۱۳٦

general thingness

الشيئية العامتة

اتصاف الشيء الخاص بها في الخارج ٨/٦٨

the thingness of quiddity شیئیة المهیة (۲۲/۱۰۱ ، ۳/۰۰ ، ۱۰/۰۰ ، ۸/٤۲ ۱۰/۱۱۸ ، ٤/۱۰۳

شيئية الوجود the thingness of existence

the first effusion; the الصادرالأوّل first emanation

1/17

collectiveness being شطرية الاجتماع an internal part

فى الكل المجموعي ١٣/١٣٩ مو partner of the Creator شريك البارى لعقلنا اقتدار ان يخبر باستناع عن شريك البارى مصداقاً

shape

الشكل

احد معانى الصورة ١٦٦ ٧/١

the faculty of aspiration الشوقية غاية المحركة العاملة المباشرة للنحريك

عيد العجر له المامنة العباسلة في الغاية المامنة في الغاية الا/١٦٣

thing llmos

بمعنی المشیء وجوده ای المهیةه ۱/۳؛ کلشیء فینفسه لیس الا نفسه ۱/۲۰؛ لامیز فی المهییة ۲/۱۰؛ لامیز فی صرف الشیء ۲/۷۰؛ الشیء بنفسه لایتثنی ولایتکرر ۲/۷٪؛ المعدوم لیس بشیء ۱/۷٪؛ ساوق الشیء الایس ۱/۷٪؛ کل مخبر عنه فهو شیء ۱/۷٪؛ الیس کمثله شیء ۱/۷٪؛ فی کل شیء له آیة ۱/۷٪؛ شیء ثبوت الشیء لنفسه ضروری ۲/۱٪!لشیء ثبوت الشیء لنفسه ضروری ۲/۱٪؛ الشیء مالم یجب لم یوجد ۲/۱۰٪؛ المهیة مالم تدخل فی دار الوجود بالعرض لم تکن مالم تدخل فی دار الوجود بالعرض لم تکن

هي لوازم الواجب تعالى عند الحكماء ع ٦/١٠ ؛ كالخالقية والمبدئية والرازقية 14/144

الصفات الحقيقية الزائدة -real Attribu tes added (to the essence) هي لوازم الواجب تعالى عند الاشاعرة 1/1.2

الصفات الفعلية active Attributes

ككلمته ومشيته ورحمته ١٦/٤٦ صفات المعدوم the Attributes of the non-existent

انها صفة للثابت لاللموجود ١٨/٧٤ الصفات الوجودية (affirmative) attributes

للموحود ٢٠/٧٤

الصفات الوجودية العينية positive external attributes

اتصاف المعدوم بها محال ٩٦/٥ attribute الصفة

المعنى الانتزاعي القائم بالغير ١٦/٧٤؟ معناها المتعارف عند المتكلمين ١٧/٧٤ abstracted attribute الصفة الانتزاعية الاتصاف بها لايستلزم للموصوف تقدما بالوحود ٥٧/٧٥

صوادق القضايا true propositions

كقولنا: الاربعة زوج ٢٣/٨٤

الصادر بالذات that which issues forth essentially

14/4.

true (judgment)

الصادق

هو الخبر المطابق (بالكسر) ٢/٨٣ صحة السلب appropriateness of negation

من ادلة عروض الوجود للمهية ، ١٢/٥ محة السلوب appropriateness of negations

على وجود الصور العلمية ١٠/٦٤ truthfulness الصدق

مناطه في القضية ١/٨٣، اتحاده مع الحق \$ 1 1 / 1 } في القضية الخارجية ١ ١ / ١ ؟ في القضية الحتيقية ١٥/٨٣ ؛ في ا قضية الذهنية ١٦/٨٣

الصدق والكذب truthfulness and falsity

قد يتعينان و قدلايتعينان ١٣/١٠١ reality in its pure صرف الحقيقة simplicity

العقل يراه من دون منضماتها ٨ ه/٥١ صرف الشيء the purity of a thing

لاميز فيه ٥ ٥/٧٠، ١٣/٧٠

الصغري ا minor premise

احدى المقدمةين للقباس ه ٧/ ه ١ الصفات الأضافة الأضافة كصورة الماء ١٦٨/٥

الصورة الجزئية particular form

التي في الخيال ٢/٦٤

الصورة الجسمية

في مقابل الصورة النوعية ٧٦/٤

الصورة الخاصة special form

يقال لما يحدث في المواد بالصناعة 1/137 اكتصورة هذا الكرسي 4/137

essential form الصورة بالذات

كشكل الكرمي ١٩/١٦٨

الصورة العامة general form

كصورة الكرسي مطلقا ٨/١٦٨

الصورة بالعرض accidental form

كالسواد والبياض للكرسى ١٩/١٦٨

intelligible form الصورة العلمية

من كل ممكن مقولة من المقولات ٢ / ١٥

composite form الصورة المركبة

كصورة البستان ١٦٨/٥

الصورة النوعية specific form

مثال لمبدء الفعل الواحد مع عدم الدرك ٣/١٢٥ ؛ في مقابل الصورة الجسمية

1/177

opposite الضد

المنطقيون يطلقون الضد على امر عدسي

المنطقيون يطسون الصد على الرحمام

two opposites (contraries) الفّدان

الصُور forms

الحركات والاعراض تكون صورا ١١/١٦٦

intellectual forms الصورالعقلية

المتخالفة كيف تكون مطابقة لامر بسيط

14/144

الصور العلمية intelligible forms الصورة الخاصة

اطلاق لفظ الكيف عليها٢/١٤؛ بالحمل

الاولى مقولات لابالشائع ه ١٦/٦

imprinted forms الصورالمرتسمة

هى لوازم الواجب تعالى عند المشائين ٧/١٠٤ ؛ عوارض الـذات المقدسة لدى

المشاء ٨٥١٨

the forms which are الصور المعلومة

objects of knowledge

كيف بالعرض ١/٦٤؟ وجود الصور في

نفسه و وجودها للنفس واحد ه ١/٦٥

form الصورة

شيئية الشيء بصورته ٤/١٣٦ ؟ صورة الشيء مهيته التي هو بها ماهو ١٣٦/٥؟

الفصل صورة اذا اخذ بشرط لا ٣٤/١٣٤،

بحكم عليها بانها حالة ١ ٤ / ٢/١ بعدالتجرد

عن الهيولي في عالم المثال باقية ١ ٤ /٧/١

مابه للشيء فعليته ٢/١٦٦؛ لها اعتباران

١٦٦/ ؛ معانيه الخمسة ٦/١٦٦ ؛ قول

الشيخ في اقسامها ٩/١٦٦ ؛ الجوهرالحال

نى الجوهر الاخر ٣/١٧٦

simple form الصورة البسيطة

necessity due to time الضرورة الوقتية

two kinds of necessity الضرورتين حف الممكن بها ١٠٧ه

necessarily non-existent ضرورى العدم ان الشيء حال اعتبار عدمه ضرورى العدم ٢٢/١٠٣

مروری الوجود مروری الن الشیء حال اعتبار وجوده ضروری الوجود ۲۲/۱۰۳

طبائع العالم طبائع العالم طبائع العالم متبدلة ذاتاً سيالة جوهراً ١١٥، ١٨٤ للطبائع ـ وهي عديمة الشعور ـ غايات ٢١١٦١ مقتضى ثبوت الحركة الجوهرية فيها ٨/١٦٨

rational univer- الطبائع الكليّة العقلية sal natures

لاتدخل تحت مقولة ٢٠/٦٢

nature الطبع

حادث بحدوث الزماني ۱۸/۱۱۲

nature الطبيعة

اخذ كل طبيعة في فردها ١٣/٦٤؛ مثال لمبدء الفعل الواحد مع عدم الدرك ٣/١٢٠

nature which is left الطبيعة المخلاة

الحركة النزولية منها ٢/١٦

تعریفهما ۹/۷۰؛ اجتماع النقیضین مغایر لاجتماعهما ۹/۵۸ ؛ من اقسام التقابل ۱٤/۱۵؛ المنطقیون لایشترطون فیهما کونهما وجودیین ۱۸۱۸۱

two real opposites الضدان الحقيقيان (contraries)

مع غاية البعد بينهما ١٤/١٥٣ two contraries as الضدان المشهوران commonly understood

لامع غاية البعد بينهما ١٥/١٥٣ الضدية الضدية بين الاتحاد في الموضوع شرط الضدية بين

الانحاد في الموضوع شرط الصدية بين شيئين ٢١/١٨٠

necessity الضرورة

مناط الغنا عن السبب ٢/١٠٤

necessity الضرورة بشرط المحمول

كونه معتبراً فى الاوصاف المستقبلة للشىء ٢/١٠١ للممكن ٢ ٠ ١/٤ كون الشىء حال اعتبار وجوده ضرورى الوجود وحال اعتبار عدمه ضرورى العدم ٣ ٠ ٢٣/١٠ ؛ لايخلو عنه قضية فعلية ١/١٠٧

conditioned by predication

essential necessity الضرورة الذاتية

necessity due to a الضرورة الوصفية quality

10/1 ..

accident occurring عارض المهية to quiddity

الوجود عارض المهية • ه/ ١٠

accident occurring عارض الوجود to existence

الخلو عنه وعن مقابله جائز ۱/۱۳۰ العالم world

مرجح حدوثه ٢/١١٧

alلم الأمر the world of command

عقل كلى ٣/٨٤، يعد نفس الامر عالم الامر عند البعض ١/٨٤

the natural world العالم الطبيعي الحدوث والتجدد طبيعي وذاتي له ١٢/١١٧

عالم العقل

بيان اصطلاحيه ٦/٨٤

the world of intellect العكمة صيرورة الانسان عالماً عقلياً المحكمة ميرورة الانسان عالماً عقلياً

actual world العالم العيني

الحكمة صيرورة الانسان عالماً عقلياً مضاهياً للعالم العيني ١٩/٣٨

alla الكون والفساد generation and corruption

دار القسر ۱/۱ ٦٣

عالم المثال the world of similitudes المورة بعد التجرد عن الهيولى باتية فيه ٨/١٤١

nature with ana- الطبيعة المشككة logical gradation

**V/V T** 

الطبيعة المقسورة nature which is pushed

الحركة الصعودية سنها٢/١٦٠

specific nature

الطبيعة النوعية ١/٧١

side

الطرف

الوسط بلاطرف سحال ١٤/١٧٢

طرف الزمان point (unit) of time

من اوعية الواقع ٢/١٠٣

الطيّ folding up

باسمه القاهر ۲۳/۱۱۶

darkness

الظلمة

لايكون آية النور ١٨٨٥

dappearance of a thing ظهورالشيء

لیس امراً ینضم الیه ۱۹/۵؛ بوجه تجردی او مادی ۱۷/۸٤

custom lales

ترتب المعاليل على العلات بمعض جرى المادة على قول الاشعرى ١١٧٠ الفرق يينه ويين العبث والجزاف والقصد الضرورى

١٣/١٦٣ عريف العادة ١٣/١٦٣

an occurring (accident) العارض

اقسامه الثلثة ۱۷/٦٧، يزول ٢/٨٠ العارض المفارق separable accident

۲/۸۰

non-consideration عدم الاعتبار في مقابل اعتبار العدم ١٠٥٠ sheer non-existence العدم البحت العقل يخبر عنه بلااخبار ٨١/٥

replacing non-existence العدم البدلي نقيض الكون الحادث ١٥/١٠٥ ؛ عدم الشيء في الحقيقة ه١٨/١٠

non-existence at the العدم الدهرى level of perpetual duration عالم الملک مسبوق به ۲۰/۱۱۳

العدم الزماني temporal non-existence هو العدم المقابل ١٦/١١٢

العدم السابق preceding non-existence على وجود الشيء مقابل ومعاند له ١٠/١٠٤ ، ليس خص ١٠/١٠٥ ، سيال زماني ه ١٢/١١، ليس عدماً في الحقيقة 4./1.0

non-existence at the العدم السرمدي level of sempiternity العدم منه زماني ومنه دهرى ومنه سرمدى 17/118

العدم اللاحق following non-existence سیال زمانی ه ۱۲/۱۱، لیس عدساً فی الحقيقة ٥١/١٠٥

parallel non-existence العدم المجامع مسبوقية وجود الشيء به هو الحدوث

the material world عالم المُلكُ مسبوق الوجود بوجود الملكوت الذى وعاءه الدهر ٢٠/١١٣

العث baseless act يظن انه دون غاية ٢ ١ / ٣؛ تعريفه ٢/١٦٨ العدد number

مبدئه الواحد فهو عاد له ٧/١٨١ العدم non-existence

لاتمايز فيه ١١/٤٧ ؟ الوجود نقيضه ١١/٤٧؛ مطلق و مقيد ١/٦٩ ؛ مفهوسه ١١/٥١؛ تخلله بديهي البطلان١١/٧٨ ؟ بالحمل الشائع ثبوت ٧/٨٢ ؟ حصصه ه ١٢/١٠٥ ، لو كان شرطاً لوجود الممكن ٥ / ١٣/١٠ عدم الشيء رفعه ٥ / ٢١/١٠ ، في احكامه تابع للوجود ١٥/١١٥،منه زمانی ومنه دهری ومنه سرمدی۱۹/۱۱۳

العدم والقنية = العدم والملكة

من اقسام التقابل ١٩/١٥٣

privation and possession العدم والملكة 19/108

real privation العدم والملكة الحقيقيّان and possession

ان كان القابلية بحسب النوع والجنس

privation and العدم والملكة المشهوران possession as commonly understood ان كان القابلية بحسب الشخص إ ١٥٥٥

affirmation in the form of negation

العدولية

العدولية

السلب خذه سالباً محصلا لاموجبا عدوليا

accident العرض

العال فی المستغنی عرض ۹ ه ۱۹ ۱ عرض عام للمقولات التسع العرضیة ۱/٦،، اشکال کون شیء واحد جوهراً و عرضاً ۱۲/۵۰ لیس العروض وهوالحاول ۲ ۱۰/۱ عرضی لیس الوجود عرضاً ۲ /۷۰ ، ای عرضی ۱۷/۵ ، قیام العرض ۱۷/۵ ، متقوم بالمبدء ه ۲ ۱/۵ ، ما کونه فی نفسه الکون فی موضوعه ۱/۱۷ ، الاضافة عین وجوده فی موضوعه ۱/۱۷ ، الاضافة عین وجوده

external accident العرض الخارجي accident in concreto
لامنافاة بين كون الشيء جوهراً ذهنياً ١٤/٦٢ و بين كونه عرضاً خارجياً ١٤/٦٢ العرض العام

صدقه على المعروض١٢/٦٢

accidental العرضي

مايعلل ۱۹/۵۳، بمعنى انه خارج معمول البمعنى المحمول بالضميمة ۱۰/۵۳، الكلى اما ذاتى واما عرضى ۱۰/۸۳ separable accident

17/47

accidental things العرضيّات متعلق الجعل المولف ١١/٨٦ ، في باب

الذاتی ۱۴/۱۱۲؛ الذی فی مرتبة المهية فقط ۱/۱۱۶

non-existence related العدم المضاف to something

الى الحادث الخاص ١٤/١٠٠ absolute non-existence **العدم المطلق** رفع الوجود المطلق ١٤/٦٤

العدم المقابل العدم المجامع ۲/۱۱۲، الذي في مقابل العدم المجامع ۱/۱۱۲، الذي يقال له المدم الزماني ۱/۱۱۲، سبقه على وجود الشيء بسابقية نكية ۱/۱۱۳ عدم الملكة عدم الملكة sense of privation

نى مقابل السلب المطلق ١٢/١٨١ determined non-existence **العدم المقيد** رفع الوجود المقيد ٤/٦٩

actual non-existence العدم الواقعي

existence at the level of perpetual duration

فی مقابل العدم الزمانیالموهوم ۱۱/ه something of the nature of العدمی non-existence; something negative الحجاب مرجعه امرعدمی ۲/۰/۱۶الضعف عدمی و ۱۷/۱۶ ان تقابل الوجودی العدمی 770

active intellect

العقل الفعيّال

العقول

قيلان نفسالامر هو العقلالفعال ٢/٨٤، الهيولي نشات منه ٦/١٠٩

universal intellect العقل الكلتي

الذي كصورة للعالم الطبيعي ١٢/٣٧، و عالم الامر عقل كلي يعد ٣/٨٤

material intellect الغقل الهيولاني النفس في مقام المقاء الميولاني مادة

النفس فى مقام العقل الهيولانى مادة المعقولات ه ٢٣/٦

intellects

مطلقاً من صقع الربوبية ٩/٨٤

العقول التفصيلية diversified intellects

انطواءهافي العقل البسيط الاجمالي ١٠/٦ م العقول الفعالة active intellects

مهیاتها لیست بذواتها شخصیة۱۳/۱ و ۱۳/۱ نوع کل واحد منها منحصر فی شخصها

causes العلات

ترتب المعاليل على العلات بمحضجرى العادة على قول الاشعرى ٩/١١٧

natural connection العلاقة الطبيعية من جهة العلية والمعلولية أو الاتفاق في علة واحدة ٩٩/٩

of necessitation and requirement

العلاقة اللزومية الاقتضائية

الاجزاء الحدية ٢/١٣٨

العروض occurrence

هو الوجود فى الموضوعات ٢/٦٠، هو الحلول وهو نحو من الوجود ٢/٦٠،ان كان الاتصاف كالعروض ٢/٦٧،مناف للضدية ٢٠/١٨٠

the confirmation of the predicate

القضية مشتملة عليه وعنى عقد الوضع ١ ه ٩/١ عقد الوضع the confirmation of the subject

4/101

intellect

العقل

المراد به اما العقل الكلى او العاقلة المستكملة ١٢/٣٧، التحليل والتعمل منه ، ه / ٤ ؛ لعقلنا اقتداران تصور عدمه ٢/٨١، تصافه بالوجود والعدم ٣/٨١، يخبر عن نفى مطلق بلا اخبار ١٨/٥، الحكماء يعبرون به عن المفارقات المحضة ٤٨/٤١، الواحد الحقيقي اوجد العقل فحسب الواحد الحقيقي اوجد العقل فحسب هو الجوهر المفارق الذي ليس متعلقاً بالجسم ٢٠/١، قبوله الوجود منه تعالى بمجرد امكانه الذاتي ١/١٨٨

the all\_com- العقل البسيط الأجمالي

prehensive simple intellect

انطواء العقول التفصيلية فيه ١٠/٦٦

علة العلية the cause of a cause من جملة ما يتوقف الشيء عليه ٨/٧٩ العلة الغائبة final cause مالاجله الوجود حاصل ٥ ٥ / ١٦ ، مقدسة على الفعل ذهنا موخرة عنه عيناً ١٢/١٦ العلة الفاعلية efficient cause و للوجود الفاعلى التمامي ٢٥١١م العلة المادية material cause 7/177 العللة المحضة pure cause التي لاتكون معلولاً ١٥/١٧٢ العلّة المه جدة creative cause البناء ايس علة موجدة ١٤/١٠٣ علة المهية the cause of quiddity مهية ٢٣/٩٠ العلة الناقصة incomplete cause سبقها على المعلول بالطبع ١٠/١١٨ العلتان المستقلتان المستقلتان المستقلتان causes لايجوز تواردهما لمملول واحد شخصى 0/141 العلل causes استناد الحوادت الىعلل يجب بهاويمتنع دونها ۱۸/۱۰۱ العلل الاربع the four causes

الاحكام المشتركة بينها ١/١٦٨

the sign of a thing علامة الشيء لاتباينه من جميع الوجوه ١/٤٨ العلية cause متقدمة بالوجود على المعلول ١٣/٥٢، عدمها علة لعدم المعلول ٨/٧٧ ؛ كل معلول لازم لها١١/٩٠، الحوادث في حال البقاء مفتقرة اليها ١٨/١٠ ، تعريفه ٢٥ ٢/١ ، الاحكام المشتركة بينها وبين المعلول ١/١٦٨ كل علة لابدان يكون لها خصوصية ١٧٠١، اتحد المعلول حيث اتحدت العلة ١ / ١ / ٤ ، زيادة عدد المعلول على عدد العلة باطلة ٢١/١٧٢ العلّة التّامة complete cause تخلف المعلول عنها ١/١ ١/٥ ، سبقها على المعلول ١١/١١٨ والاشكال المشهور في سبقها على المعلول ٩/١٣٩، هي العلة المستقلة ٦ ه ١ / ٤ ، لا يجوز تخلف المعلول عنها ۲/۱۷ عنه العلة الجسمانية bodily cause بعض احكامها ١/١٦٩، متناهية التاثير 2/179 العلة الخارجية external cause 1/107 العلة الداخلية internal cause العنصرى الصورى للقوام ٥٦/١٥ formal cause العلة الصورية

1/177

حصل ۲۰/۱۸۵

14/140

separative knowledge; العلم التفصيلي detailed knowledge هوالعلم بالأشياء المتعددة بصورستمايزة

imaginative knowledge العلم التوهمي في الفاعل بالعناية ١٦/١٥

empirical knowledge العلم الحصولي العلم العلم بالغير على راى المشائين ه ١/١٨؟

صورة شيء حاصلة للشيء ه ١٠/١٨ العلم الحصولي الارتسامي

knowledge through imprinted forms

علمه تعالى بالغير قبل الايجاد على راى المشائين ٨٥ ٢/١

العلم الحضورى العلم الحضورى العلم الحضورة والعلم بالذات ٢١/١٨٤ بيس محصوراً في العلم بالذات ١١/١٨٤ مضور التيء في العلم بالمعلول ١١/١٨٤ مضور الشيء للشيء ١١/١٨٥

natural science العلم الطبيعي

الامور العامه في الالهي كالسماع الطبيعي في العلم الطبيعي ١٦/٣٩

active knowledge العلم الفعلى

بالنظام الاحسن ٦/١٦١ ؛ ما هو سبب للمعلوم ١٩/١٨٥ ؛ يحصل في الاعيان غب ما عقل ٢٣/١٨٥

preparing causes

العلل المعدة

حركات يد البناء عالى معدة ١٤/١٠٣

knowledge

فضیلته ۲۰/۳۸، متحد بالذات مع المعلوم بالذات ۲۲/۷، القوم عدوه کیفاً نفسانیاً ۲۰/۲۸، و ۱۳۷۸ بالذات ۲۰/۲۸، کون شیء واحد علماً وسعلوماً ۱۳/۲۰، من مقولة المعلوم ۲۲/۷، مهیته کیف بالذات ۲۲/۱۸؛ المراتب ۱۳/۱۸؛ فی جنسه اقدوال ۲۱/۱۸؛ له مراتب لایکون اسراً انتزاعیاً ۲۱/۱۸؛ نحو الانشاء حصولی وحضوری ۲۰/۱۸؛ بنحو الانشاء والفعالیة، بنحو الحلول ۲۲/۱۸؛ تفصیلی او اجمالی ۱۳/۱۸، نعلی او انفعالی او او افعالی ۱۳/۱۸،

collective knowledge; العلم الاجمالي

بالفعل في عين الكشف التفصيلي ٦ ه ١٧/١، ١٧/١ بان يعلم الاشياء المتعددة بصورة واحدة ه ١٤/١٨٥

non-detailed knowledge

Divine Knowledge

له الرياسة الكبرى على جميع العلوم ٢٦/٨؟ الامور العامة في الالهي كالسماع الطبيعي ١٥/٥١ ؛ معطى الوجود في العلم الالهي فاعل ١١/١٦٠ العلم الانفعالي passive knowledge هو المرسوم في العقل بعد ما في الاعيان

كالكم والكيف والوضع وغيرهاه ه ٢٢ ؟ الميز بين الناقص والكاسل ليس بالعوارض

العوارض الخارجية د external accidents الوجود للمهية ليس من العوارض الخارجية ٢٢/١٠١

extraneous (non - العوارض الغريبة essential) accidents
الميز بمنضمات وعوارض غريبة كزيد و عمرو ١١/٧٢

inseparable accidents العوارض اللازمة المولف لايتصور بين الشيء وبين عوارضه اللازمة ١٢/٨٦

individualizing العوارض المشخصة accidents

تعرض للشخص مع عرض عريض ٢ ٨/١٤؟ امارات للتشخص الحقيقي ٢/١٤٢ عوارض المهية accidents of quiddity التي تعرضها بشرط الوجود ١٩/١٢٩ ؟

التى تلحقها مع الوجود ٢٠/١٢٩ العود الأول the first coming-back على تقدير جواز اعادة المعدوم لم يكن

على تقدير جواز اعادة المعدوم لم يكن فرق بين العودالاول و بينالثانى والثالث والرابع وهكذا ٣/٧٩

the objective state of things العين القضية لها ٣/٨٣

الغابة

causality العليّة

لزوم السبق بالذات فيها ؛ 1/4؛ اشتراط الخصوصية الخاصة فيها ٦/١٧١

العلية والمعلولية الشيء والفيء من السنخية كسنخية الشيء والفيء من شرائط العلية والمعلولية ١٢/٤٨؛ تكافؤ العلية والمعلولية ضرورى ٢١/١٧٢ والمعلولية ضرورى ٢١/١٧٢

being-general and العموم والخصوص being-particular

بمعنى السعة والضيق ١٩/٥ العناية foreknowledge

معنیاها ۱۹۱/۲

العوارض

العنصر العنصر حامل قوة لشيء عنصره ٢/١٦٧

accidents

goal

the Divine Agent الفاعل الألهي المخرج للمعلول من الليس المحض الي الايس ه ۸/۱۸ simple agent الفاعل البسيط كالمبدء الاول ٢/١٦٨ الفاعل البعيد remote agent V/17A agent-by-self-الفاعل بالتجلي manifestation تعریفه ۹ م ۱۸/۱ ، لائق بجنابه تعالی علی قول الصوفية ٥٨ ٢/١ agent-by- compulsion الفاعل بالتسخير تعريفه ١٧/١٥٧ ، القوى بالنسبة الى قاهرية النفس عليها فاعلات بالتسخير 1/17. agent-by-being-forced الفاعل بالجبر تعریفه ۲ ه ۱/۱۳/۱ اذا حصل شر من نفس خيرة ٢/١٦٠ الفاعل الجزئي particular agent كهذا الطبيب لهذا العلاج ١٢/١٦٨ special agent الفاعل الخاص ماينفعل عنه واحد ٨/١٦٨ الفاعل بالذات essential agent هوالذي لذاته يكون مبدء للفعل ١٣/١٦٨ agent-by-agreement الفاعل بالرضا تعريفه ١٥/١٥٦ ، لائق بجنابه تعالى

عندالاشراقي ٨ ه ١ / ١ ١

البحث عنها ١/١٦١؛ كل شيء مستتبع غاية ٢/١٦١؛ للطبايع غايات ٢/١٦١؛ المبادى العالية لها غايات ١٦١/١ الغاية البسيطة simple goal كالشبع للاكل ١/١٦٨ الغابة الخاصة special goal كلقاء زيد صديقه الخاص١٠/١٦٨ الغاية بالذات essential goal كالمحة للدواء ١٩/١٦٨ الغاية بالعرض accidental goal اصنافه كثيرة ٢٠/١٦٨ الغاية العامية general goal كاسهال الصفراء لشرب السكنجيين ١٦٨ the goal of goals غاية الغايات 17/117 الغابة المركبة composite goal كالتجمل وقتل القمل للبس الحرير ١٦/١٦٨ الغيريتة otherness مقسم للتقابل وللتخالف وللتماثل بوجه ٣/١٥٠ ؛ من العوارض الذاتية للكثرة ١٥٠/٤؛ التقابل نوع منه٣٥ ٧/١ الفاعل agent ما بسبيه الوجود حاصل ٥٦ /٧١١ اقسامه ٦ ه ١١/١ ؟ جميع اصنافه متحققة في النفس

الانسانية ٩ ه ١/١ ؟ معطى الوجود باصطلاح

الالهى ومعطى التحرك باصطلاح الطبيعي

١١/١٦، علة فاعل بمهيتها ١١/١٦٠

الفرد نطان يعركون شيئاً ١٩٨٨ الفرد individual الفرد مصداق الطبيعة بالحمل الشائع ١٦/٦، اخذ كل طبيعة في فردها ١٣/٦٤ المحال the supposition of

something impossible

محال ۲۰/۸۱

الفصل حاجة الجس اليه ليس في قدوام ذاته حاجة الجس اليه ليس في قدوام ذاته ١٩٧١ ، بالنسبة الى الجنس مقسم لامقوم ١٩٧١ ، اتحادالجنس معه ١١٠/١ ، محصل للجنس ٢/١٣٢ ، فناء كل جنس في فصله ٢/١٣٢ صورة اذا اخذ بشرطلا ٢/١٣٤ ، ما به الامتياز ١٣/١٣٤ ، ليس فصلان في مرتبة واحدة ١٢/١٣٤ ، وجود الكل مضمنة مطوية في وجوده ١٢/١٣٦ ، يبقى معينا وان تبدلت المقومات ١٠/١٣٦ ، يبقل صورة لنوع الشيء ولجنسه ولفصله يقال صورة لنوع الشيء ولجنسه ولفصله

الفصل الأخير الفصل الأخير ١/١٣٦ الحقيقة تدور معه حيثما دار ٤/١٣٦ النفس الناطقة هي الفصل الاخير في الانسان ٧/١٣٦

الفصل الاشتقاقي الفصل الاشتقاقي ۲/۱۳۰، الفصل المشتق منه والمحكى عنه ۲/۱۳۰ مبدء الفصل المنطقي ۲/۱۳۰، يقال له فصل حقيقي ايضاً ۲/۱۳۰

عgent-by-nature الفاعل بالطبع
۱۹/۱۵۹ تعريفه ۱۹/۱۵۲ كالصحة ۱۹/۱۵۹

general agent الفاعل العام
ماينفعل عنه كثير ۱۹/۱۹۸

accidental agent كالسقمونيا للتبريد ۱۶/۱۹۸

عود الفاعل بالعناية agent-by-foreknowledge الفاعل بالعناية تعريفه و ۱۴/۱۹/۱۷ تقلي لدى تعريفه و ۷/۱۰۷ لائق بجنابه تعالى لدى المشاء ۸۰/۱۰۸

agent الفاعل بالعناية بالمعنى الاخص -by-foreknowledge in the special sense

10/104

agent-by- الفاعل بالعناية بالمعنى الأعم foreknowledge in the general sense

يقال للفاعل بالتجلى ١٩/١٥٦ proximate agent الفاعل القريب ٧/١٦٨

agent-by-being- الفاعل بالقسر
pushed

عريفه ۱/۱۲، العلل ۱۲/۱۰ عريفه agent - by - intention الفاعل بالقصد الاراء كالمشي ۱۷/۱۵ عريفه ۱۷/۱۵ كالمشي الكلتي الفاعل الكلتي العلاج ۱۱/۱۲۸ كالطبيب لهذا العلاج ۱۸۰۵ كالطبيب لهذا العلاج ۱۸۰۸ كالطبيب لهذا العلاب العلاج ۱۸۰۸ كالطبيب لهذا العلاج ۱۸۰۸ كالطبيب العلاج ۱۸۰۸ كالطبيب العلاج ۱۸۰۸ كالطبيب العلاب العلاج ۱۸۰۸ كالطبيب العلاج ۱۸۰۸ كالطبيب العلاء كالطبيب العلا

اية مصلحة في امساك الفيض عنه تعالى؟ ٦/١١٧

the most sacred فيض الله الأقدس effusion of God

الذى يظهر به بوحدته كل التعينات فى المرتبة الواحدية ه ١١/٦٥

the sacred effusion فيض الله المقدس of God

حقيقة الوجود المنبسط ٤/٥٢ ، اعنى الوجود المنبسط ١٠/٦٥

القابل recipient

هو الهيولي ١٨/١٤٣

القابل الخارجي external recipient

10/124

two recipients القابلان

ای الامکان الذاتی و المادة ۳۰/۱ و المادة ۳۰/۱ و the powerful; the capable مو الذی ان شاء فعل وان لم یشاء لم یفعل ۱۲/۱۲

rational principle القاعدة العقليّة العمليّة

the principle of قاعدة الفرعيّة presupposition

من ادلة اثبات الوجود الذهنى ٥ه/٨، لا تجرى فى الهلية البسيطة ١٨/١٥، لكونالشىء شيئاً لالكون الشىء ٢٥١٥، خلاف قاعدة الاستلزام ٢٥١/٥

الفصل الحقيقي real differentia ربما يكون معلوماً ١٤/١٣٤ عالناطق او النطق للانسان ١٨/١٣٤ ، اسم آخر للفصل الاشتقاقي ه ١/١٣٠

actualizing differentia الفصل المحصل العقل الكلى كفصل محصل للعالم الطبيعى ١٣/٣٧

الفصل المنطقى الفصل المنطقى الفصل المنطقى المنطقى المنطقى المحتمدة الفصل الحقيقى ١٨/١٣٤ الفصل الاشتقاقى كمبدءه ١٣٥٥

الفصول differentiae

الميز بين الناقص والكامل ليس بالفصول اذا كانا بسيطين ١٦/٧٢

act, actus الفعل

اقسامه ۱/۱۲۱، متقدم على القوة بجميع النحاء التقدم ۱۹/۱۷، من اقسام الاضافة ۱۰/۱۷۸ من تعريف الكيف النسبية ۲/۱۸۲

actuality

مابه للشيء فعليته صورته ٢/١٦٦ الفقو mutual need

واجب بين الاجزاء المركب ٢/١٤٠ واجب بين الاجزاء المركب heavenly sphere الفلك المتلاف هيولى كل فلك بالنوع ١٦/١٦٧ agents

هي الطبايع ٢/١٦١

الفعلسة

effusion, emanation الفيوس

القسمة الفكتة real division الهيولي الواحدة يقبلها بذاتها ١٦/١٤٨ imaginary division القسمة الوهميّة الهيولي الواحدة يقبلها بالعرض للمقدار ١٦/١٤٨ في مقابل الفكية ١٦/١٤٨ natural intention القصد الضروري تعریفه ۱۹/۱۹۳ propositions القضايا المستعملة في العلوم ١٣/٨٣ proposition القضية مناط الصدق فيها ١/٨٣ ، اقسامها ٧/٨٣ مشتملة على عقدين ١ ه ١ / ٩ القضية الحقيقية factual proposition معقول ثان باصطلاح الفلسفي ١/٦٨ هي التي حكم فيها على الافراد الموجودة في الخارج محققة كانت او مقدرة ٢٢/٨٣ external proposition القضية الخارجية هي التي حكم فيها على افراد موضوعها الموجودة في الخارج محققة ٧/٨٣ mental proposition القضمة الذهنية معقول ثان باصطلاح المنطقي ١/٦٨، هي التي حكم فيها على الافراد الذهنية فقط ۹/۸۳ actual proposition القضية الفعلية

ضرورتها ٢١/١٠٣؛ لاتخلو عن الوجوب

اللاحق١/١٠٧

777 decisive proof قائم البرهان القدرة power تشتمل قدرة الواجب ٩/١٢٥ ، المعتبر فيها اصدارالفعل عن علم ومشية ه ١١/١٢ لها السبق على الفعل ١٤/١٢٥ قدرة الحيوان animal faculty تفسيره صحة الصدور واللاصدور ٨/١٢٥ القدم pre-eternity تعریفه و تقسیمه ۱/۱۱۲ القدم والحدوث pre-eternity and temporal origination التقدم والتاخر مأخوذان في مفهومهما 4/114 القدم الأضافي relative pre-eternity كون مامضي من زمان وجود شيء اكثر مما مضي من زسان وجـود شيء آخر 1./117 القدم الحقيقي real pre-eternity تعریفه ظاهر ۹/۱۱۲ القديم بالزمان pre-eternal in terms of time كالعقل الكلي ١٨/١٠٣ being-pushed-back; obstruction القسر لايكون دائماً ولااكثريا ١٦١/ القسم division

هو المقسم بعينه مع انضمام قيد١٣٢/٩

ان قيام الاشياء بالاذهان صدورى لاحلولى ٥/٥٨ ١٥/٥ القيام بالذهن subsistence in the mind الفيام بالذهن الفرق بينه وبين الحصول فيه ١١/٦٠ القيام الصدورى subsistence of issuing

 determining factor
 القيد

 خارج والتقيد داخل ۲٤/٥٧

 the Divine Book
 الكتاب الألهى

 اى القرآن ١٠/١٦٠٤/٨٤

اى القرآن ٨/٤٨ الكتاب التكويني الآفاقي the external الكتاب التكويني الآفاقي

the composed Book

ای العالم ۷/۱۸

الكتاب التدويني

the internal الكتاب التكويني الانفسى

Book of creation

اى الانسان ٧/٤٨

multiplicity الكثرة

فى الوجود تؤكد الوحدة ه ه/ ٤ ؛ التى من حيث الاضافة الى الما هيات الامكانية ه ه ه ه ه العوارض هى العوارض ه ه ه ١٠ ١ ؛ غنية عن التعريف الحقيقى ٢١ ١ ١ ؛ عنيد عن التعريف الحقيقى ٢١ ١ ١ ؛ عند الخيال اكشف ٢ ٤ ٢ / ١ ؛ الغيرية من العوارض الذاتية لها ١٠ ١ / ٤

multiplicity within الكثرة في الوحدة

القلب الفصل المقسم للوجود مقوماله ٨/٧١ subsistence

مع الشعور أو عدمه ١٤/١٢٤ اما متقوم بالمحل او مقوم له ١٢/٥١٥ vegetative faculty

الانعال مع عدم الدرك ١٧/١٢ مى مبدء الانعال مع عدم الدرك the curves of قوسى النزول والصعود descent and ascent

مد سير نير النور الحقيقى فيهما ٢/١١ القوى الجسمانية bodily faculties متناهية التاثير ٢/١٦٩ ؛ مقتضى ثبوت الحركة الجوهرية فيها ٢/١٦٩

subsistence of inherence القيام الحلولي

على وجوده ١١/١٣٢ ؛ موجود وهوالمهية ١٥/١٣٢ ؛ موجود بالعرض ١٥/١٣٢ ؛ شخصه واسطة العروض له ١٦/١٣٢ ؛ نفس المعروض والمهية التي هي لاكلية ولاجزئية ٣٣/١٣٢ ؛ ليسمع الافراد كالاب بل آبا مع الاولاد ١٥/١٣٣

rational universal الكلى العقلى م

the universals of کلیات الجواهر substances

الكليات الطبيعية المعبر عنها بالكليات العبيعية ١٣/٦٣

universality الكلية مسلك الكلية لاثبات الوجود الذهني ٥ ه / ٥ كليتة الكل the whole-ness of a whole

صورة فيالاجزاء ٢٦/١٦٨

the Divine Speech

اى القرآن ۱٤/۱۱٤ علمة الله التامية the perfect Word of God باب الابواب ه ١٦/ه

unity

1/17

الكثير العددى «the numerical «many»

الواحدالنوعي عينه ٥٥/١٨

الكثيرالنوعي «the specific «many»

الواحد الجنسي عينه ٥٥/١٨

الكل The whole

حکم العقل علیه بماحکم به علی کل واحد ۲۰/۱۷۱

«all» in the sense of الكل الأفرادى
each individual

ای کل فرد فرد ۱۱/۱۳۹

الكل المجموعي all» used collectively لاوجودله سوى وجودالاجزاء ه ١٦/١١٠ بشرط الاجتماع او بشطريته ١٢/١٣٩

universal (IDA)

کون شیء واحد کلیا و جزئیا ۱۲/۲۰ ؛ لیس بموجود ولابمعدوم ۱/۷۶ اما ذاتی واما عرضی ۱۰/۸۳ ؛ لایعصل جزئی من انضمام کلی الی کلی ۱٤/۱۶۲ ؛ لیس کلی مع الجزئی بنحوی الادراك ؛ ۲/۱۶

natural universal الكلى الطبيعي

المهية يقال لها الكلى الطبيعى ٣/٤٣ ؟ لايابى عن الشخصية ٣/٧٦ ؟ لاوجود له سوى الاشخاص ١٨/١١٥ ؟ مثال لمهية اللابشرط المقسمى ٣/١٣٢ ؟ امر عقلى لاوجود له فى الخارج ٣/١٣٢ ؟ الاستدلال discrete quantity الكم المنفصل

ما يقبل القسمة ولايكون له حد مشترك ٨/١٨٠ يكون الاعداد فقط ١١/١٨٠ يوجد بعضانواعه مقوم للبعض ١٨٠/١٠٠ يوجد فيه الواحد ٢/١٨١ مخصوص بالمساواة واللامساواة ٨/١٨١

secondary perfection الكمال الثاني

لوجود الصور ۲۰/۹۶

«Be!» (کن)

«كن» الوجودية = كلمة «كن» الوجودية «Be!» which is the source of existence

false propositions كواذب القضايا مثل الاربعة فرد ه ١/٨

الكون being

الفرق بين نحويه ٢٠/٤ ١؟ المراد به ما يرادف الوجود ٢/٤٠؟ اى الوجود ٦/١٣٣

existence in the الكون لدى الاذهان presence of the minds

هوالوجودالذى لايترتب عليه الاثا والمطلوبة منه ۸ ه/ ٤/٥

existence in reality; الكون في الاعيان existence in concreto
هوالوجودالذي يترتب عليه الاثار المطلوبة

منه ۲/۵۸

the word «Be!» كلمة «كن »

المدلول عليها بقوله تعالى « وما امرنا الا واحدة» ٢٣/٤٦

the word كلمة «كن» الوجودية النورية «Be!» which is the source of existence and light

مجرد الوجود الذي هو امرالله ١١/٨٤ كم

اخذ فى طبيعة نوعه كالسطح ١/٦٣؟ ما بالذات قسمة قبل ٢/١٨؟ متصل ومنفصل ٢/١٨٠ ليس قابلا المضدية ١٩/١٨٠ خواصه الثلثة ١٢/١٨١ يخرج من تعريف الكيف بقيد «التقسيم» ١٨/٢)

mathematical quantity الكم التعليمي هوالجسم التعليه ي والسطح التعليمي والخط التعليمي والخط التعليمي ٢/١٨١

الكم المتصل continuous quantity

ما يقبل القسمة و يكون له حد مشترك 11/18 ؛ جسم تعليمي ١١/١٨ ؛ بعض انواعه يعرض البعض ١٩/١٨٠ ؛ قابل للتجزية ٧/١٨١

continuous الكم المتصل غيرقار الذات quantity which is essentially mobile

مثاله الزمان١٦/١٨٠

الكم المتصل قارالذات quantity which is essentially immobile

مثاله الجسم والسطح والخط ١٤/١٨٠

الكيف المسموع الماموع النطق الفاهرى كيف مسموع ١٩/١٣٤ الكيف النفسانى النفسانى mental quality الكيف النفسانى ١٩/١٣٤ القوم عدوا العلم كيفا نفسانيا ١٩/١٠٠ المحسوساً و كيفا نفسانيا ١٩/١٠٠ الكيفسات الاستعدادية

-through-preparedness يطلق على الكيفيات الاستعدادية القوة واللاقوة ١٠/١٥ ؛ كاللين والصلابة والمصحاحية ١٠/١٨٢

active الكيفيات الفعلية والانفعالية and «affective» qualities

visual qualities الكيفيات المبصرة

كالاضواء والالوان ١٦/١٨٢

qualities الكيفيّات المختصة بالكميات peculiar to quantities

كالاستقاسة والانجناء ٧/١٨٢

gustatory qualities الكيفيات المذوقة

كالطعوم البسيطة ١٤/١٨٢

الكيفيات المسموعة auditory qualities

كالاصوات ١٨٢/٥١

olfactory qualities الكيفيات المشمومة

كالروائح الطيبة والمنتنة ١٥/١٨٢

الكيفيات الملموسة tangible qualities

existence in the الكون في الخارج
external world

وجود خارجی٠ه/ه

الكون في الذهن existence in the mind

وجود ذهنی. ه/؛

being-inhering

الكون الرابطي

هوكون العرض ٣/١٧٨

quality

الكيف

وقوع كل المقولات تحته ٥ / ٢٠ ؟ جنس عال ٢٠/٥ ؛ اطلاق لفظه على الصورالعلمية ٢ / ٢ ؟ ؛ من المحمولات بالضميمة ٥ / ٢ ؟ العلم تعريفه ٢ / ١ / ١ ؟ ؛ العلم كيف على المشهور ١ / ١ / ١ ١

الكيف المسمتى بالانفعال quality called

**∢** affection»

هى الكيفيات المحسوسة ان كانت غير راسخة ١٩/١٨٢؛ كالحال ٣/١٨٣

«affective» quality الكيف الانفعالي

هى الكيفيات المحسوسة ان كانت راسخة ١٨/١٨٢ كالملكة ١/١٨٣

quality by essence الكيف بالذات

10/78

quality by accident الكيف بالعرض

الكيف المحسوس sensible quality

کون شیء واحد کیفا محسوسا و کیفیا نفسانیا ۹/۹ non-power

اللاقوة

يطلق على الكيفيات الاستعدادية القوة واللاقوة ١٠/١٥؛ الاستعداد الشديد الى جانب الانفعال١٠/١٨٠

non-existence

اللاوجود

نقيض الوجود ٥٧/٧٨

non-existent

اللاموجود

نقيض الموجود ٥٠/٧٥

the Divine world

اللاهوت

المحتجب في عز جلاله بشعشعة اللاهوت ه ٢/٣ ، في السلسلة الطولية للوجود ٢/٣٥ pleasure

هى الخير الحسى و الحيوانى و التخيلى ٩/١٦٤

the «why» of an affirmation لم الاثبات

the «why» of an objective لم الثبوت fact

V/17A

why-is-it? لم هو

الم الواجب دارم المولم هو ۱۳/۱۲۸ الواجب the essential properties الواجب (attributes) of the Necessary اليست واجبة الوجود ١٩/١٠٤ اليست بانعال

possession (category)

qualities belonging الكيفيات النفسانية to the soul; mental qualities

كالعلم والارادة ١٨٢/٥

non-requirement

لااقتضاء

المرابع المرا

non-conditioned كابشرط

قسمی و مقسمی ۳/۱۳۲ ؛ جنس و فصل لابشرط حملا ۲/۱۳۴

اللابشرط القسمى = الماهية المطلقة

the non-conditioned as a division من اعتبارات المهية ١٣١/٥ ؛ هو المقيد باللابشرطية ٣/١٣٢

the non-conditioned اللابشرط المقسمي as the source of division الذي هومقسم للمطلقة والمخلوطة والمجردة

الذى هومقسم للمطلقة والمخلوطة والمجردة ٢٧/٤؛ هوغيرمقيد بشىء ولوباللابشرطية ٢٣/٤؛ بكلى طبيعى وصف ٢٣/١ه

non-essence

اللاذات

نقيض الذات ٢١/٤٨ نقيض الذات consequential property لازم المهية

اعتباری ۹/۸

non-thing

اللاشيء

نقيض الشيء ١/٤٨ ؟ ٥ ٥/٢

بالذات ١٩/١٨٤

مابالعرض what is accidental

14/184110/18

alidentifying factor مابه الاتفاق

ما به الامتياز في شيئية الوجود عين مابه الاتفاقه ه/٣

مابه الاشتراك common factor

لایکون بین الواجبین المفروضین ما به الاشتراك ۱/٤٦

مابه الامتياز distinguishing factor

اعنى الفصل ٩/١٣٤

مابه الشركة common aspect

اعنى الجنس ١ ٩/١٣٤

what?-of-definition ماالحقيقة

ماقيل في جواب ما الحقيقة مهية ٣/١٢٨

matter المادة

الامكان الذاتى كالمادة ٧ ، ١٢/١ ؛ الجنس مادة اذا اخذ بشرط لا ٣/١٣٤ ؛ يحكم عليها بانها محل ١ ١/١٥ ؛ يقال صورة لما يكمل به المادة ١٣/١٦٦ ؛ تقسيمه

المادة و الصورة matter and form

7/177

انهما ماخذا الجنس والفصل ١/٧١ في الجسم خارجيتان ١/٣٤/ ه ؛ التركيب بينهما

اسم آخر لمقولة الملك ٩/١٧٨

ليس not; non-existent

ماليس، موجوداً يكون ليسا ٢/٧٤؛ الممكن من ذاته ان يكون ليس ١١٧٠؟ اخراج الواجب تعالى العقل من الليس الى الايس

الليس المحض sheer non-existence

الفاعل الالهى المخرج للمعلول من الليس المحض الى الايس م ٨/١٨

ايسية الذات the state of non-existence

(nothingness) of the essence قبليتها اخذ في تعريف الحدوث الذاتي

الليسيّة الذاتيّة state of essential

non-existence (nothingness)

هى لااقتضاء الوجود والعدم ه ١٦/١٠

the nothingness of ليسيّة الممكن possible things

ای کون الممکن منذاته ان یکون لیس ۷/۱۰٦

all that to which movement مااليدالحركة is directed

غاية المحركة العاملة المباشرة للتحريك ٧/١٦٢

what is essential ما بالذات

كىل ما بالعرض لابد ان ينتهى الى ما بالذات ١٥/٦٤ ؟ اشتباه ما بالعرض بما consists

فى كل واحد من اقسام السبق ١/١٢١ ماهو what-is-it?

المهية ما يقال في جواب ما هو ٣/٤٣ ؟ و في كثير كان ما هو لم ١٣/١٢٨ الممادي sources;principles

قريب واقرب وبعيد ١/١٦٢

higher principles المبادى العالية المبادى العالية المبادى العالم الاشياء بها ٨ ه/٢؛ الشعور عين ذاتها

non-material المبادى المفارقة للمواد principles

V/170

1/171

material المبادى المقارنة للمواد principles

7/170

source المبدء

اذا كان تخيليا حيوانيا فيكون خيره تخيليا حيوانيا ١٠/١٦٤ كل وجود عين التعلق بالمبدء ٧/١٧٨

مبدء الأعداد The principle of numbers مبدء الأعداد

the First Source المبدء الأول

مثال للفاعل البسيط ٣/١٦٨ موالفك عي ce of thinking

the source of thinking المبدء الفكرى المبدء العبد الطفل يسمى لعبا بالنسبة اليه ١٦٤٤ المبدء المبادى the principle of principles

simple (non-composite) المادة البسيطة matter

كالهيولي ١٦٨/٤

المادة الخارجية external matter

في مقابل المادة العقلية ١٠/٨٤

essential matter المادة بالذات

مايقبل شيئاً بذاته ١٦/١٦٨

المادة بالعرض من مندالمقبول فيجعل مثل ان يؤخذ القابل مع ضدالمقبول فيجعل ١٧/١٦٨

intellectual (rational) المادة العقلية matter

نى مقابل المادة الخارجية ١١/٨٤ composite matter المادة المركبة كالعقاقير للترياق ١٦٨٨ه

المادة المشتركة common matter

بين الموجود الذهنى والخارجي، ١٧/٦ المادة بالمعنى الاعم matter in the

general sense

من محل الصور النوعية والموضوع والمتعلق 1 / 1 / 1 ، يشمل موضوع العرض ومتعلق النفس ٢/١٦٧

what?-of-lexical-expla- ما الشارحة nation

مطلبها هو شرح الاسم ۴/٤٤ مايقال في جوابها شرح الاسم ٣/١٢٨

مافيهالتقدم alight

is affirmed; the subject ثبوت شيء لشيء فرع ثبوته ١٠/٥٨ similar مثل «ليس كمثله شيء» ٨٧/ه؛ حكم الامثال فيمايجوز وفيمالا يجوز واحد ٧٨/ ١٤ المثلان two similar things تعريفهما ١٢/٧٠ المثل النورية luminous Ideas حفظ كل نوع بها ه ٢٣/١١ هي الصور العلمية القائمة بذواتها ١٢/١٥٨ vain (action) المجازف تعریفه ۱٤/۱۹۳ المجرد non-material اين المجرد من المادى؟ ١٠/٤٦ مجرد الوجود sheer existence 11/11 non-mixed; purified المجردة من اعتبارات المهية وتسمى بشرط لا ١٣١٨ something made المجعول مثل المجعول للشيء كفيء ٢/١٠٣ المجعو ليّة being-made المهية دون المجعولية ٧٠/٨٧؛ مجعولية الوحود والمهية والصيرورة ٨٨٨٨ collection المجموع ذاته شيء و هيئة المجموعية شيء آخر 11/179 many things taken المجموع الجملي

قيام الأشياء به ٦/٥٨ ؛ وغاية الغايات ١٣/١١٣ ؛ المبادي كل جنوده ٥/١٢٥ Beginner المبدي من اسماء الحق ١/١١٥ the self-revealing المتجلى التجليات لاتستلزم تكثراني المتجلى ٧ ٥/٦ continuous (quantity) المتصار كل متصل يمكن ان يفرض فيه حدود غيرمتناهية ١٦/٤٤ يقبل انقسامات غير متناهية ٤ ١٨/٤ conditional proposition المتصلة من اقسام القضية الشرطية ٧ / ١ ١ المتضايفان two correlatives لاعينية بينهما ٨ ٧ ١/٩ two opposites المتقابلان اجتماعهما ٤ / ٢ / ١ اجتماعهما على تقدير عودالزمان ١/٧٩ المتناقضان two contradictories الشيء مطلقاورفعه متناقضان ٩٦/٥ finite المتناهي الزائد على المتناهى بالمتناهى متناه 17/171 المتواطي univocal 17/47 «when» (category) متي من اعراض النسبية ٣/١٨٦ that of which something المثيت له

من اعتبــارات المهية وتسمى بشرط شيء ۱۳۱/ه

perceiver

المدرك

اتحاده مع المدرك ٨/٦٦ ؛ متحد بالنور الفعلي للمدرك ١٤/٦٦

object perceived

المدرك

18/7754/77

the Essence that oile essentializes essences

4./41

the mirror of the mind مرءات الذهن

the stages of the soul مراتبالنفس

stage, level المرتبة

ارتفاع النقيضين عن المرتبة جائز ٢٩/١٢٩؛ قيد للمنفى لاللنفى ٩/١٢٩

the stage of the مرتبة السرّ والخفى innermost and the hidden (of the soul)

rational level

المرتبة العقلية

14/111

مرتبة المهية the stage of quiddity

حد الذات يشملها ١٩/٨٣

مرجتّح حدوث العالم that which gives

as a whole

**V/1VY** 

rationally impossible; absurd المحال ٢٠/٨١

definiendum

المحدود

زيادة الحد على المحدود ١٦/١٣٦؛ تغاير الاجمال والتفصيل في حمل الحد عليه ٣/١٥٠

actualizer

المحصِّل

الفصل محصل للجنس٢١/١٣٢ المحصَّل full (negation)

السلب خذه سالبا محصلا ۱۱/۱۳۰ predicate by way المحمول بالضميمة of adherence

من اقسام العرضى في مقابل الخارج المحمول ٥٠/٠١

predicate المحمول في الهلية البسيطة given in answer to a simple «whether»

predicate المحمول في الهلية المركبة
given in answer to a composite
«whether»

1/74

anything that allows of المخبر عنه predication

کل مخبر عنه شيء ه ۱٤/٧

mixed

المخلوطة

subject of an affirmative proposition

• اثبات الوجود الذهني ٩ • / هـ اثبات الوجود الذهني الوحدة the proof by way of سلكك الوحدة unity

منى اثبات الوجود الذهنى و و ۱/۵ منى اثبات الوجود الذهنى و و المشخص المشخص المشخص التباه التباه التباه التباه والمشخصات المشخصات المشخصات المشخصات و و ۱/۵ م

مشيّىء الأشياء things with thingness

Y ./ EA

the referent of a conept; المصداق denotation; extension اشتباه المفهوم بالمصداق ۱/۱۶ اختلاط

something having its origin المصدرية الطبائع الكلية العقلية للنفس

المفهوم والمصداق ٢٠/٨١

preponderance to the origination of the world

الاشعرى ينفيه١/١٨

imprinted form المرسوم

اى المعلوم بالذات ١٥/١٨٤ ؛ له اضافة الى المعلوم بالعرض ١٦/١٨٤

المركب الحقيقى المركب العقيق يجب ان يكون بعضها حالا فى البعض يجب ان يكون بعضها حالا فى البعض ١/١٤٠ ولابدمن الحاجة بين اجزائه ١/١٤٠ وحد المركب الخارجي يحكم على الجسم بانه مركب خارجي

المركبّات الخارجيّة external composites

temperament المزاج

الكل مزاج طرفا افراط وتفريط ۸/۱ برام مسلك التصديق the proof by way of judgment

فى اثبات الوجود الذهنى ٩ ه/٧ مسلك التصور the proof by way of representation

الذهني ١٥٥٥ البات الوجود الذهني ١٥٥٥ the proof by way of مسلك الكلية universality

نى اثبات الوجود الذهنى ۱/۵۹ مسلك موضوعية الموجبة the proof by way of something being the

14/144

مطبای «? the object of «what-kind-of

14/144

مطلب كم «how-many?» مطلب كم

14/144

the object of «how?» مطلب کیف

14/144

مطلب لم · به the object of «why?»

4/114

the object of «what?»

4/144

the object of «what?-مطلب ماالحقيقية of definition»

7/174

مطلب ماالشارحة ? of-lexical-explanation

هو شرح الاسم ٤/٤٢

مطلب متى «?» the object of "when

17/174

the object of «why?» مطلب لم الاثبات of affirmation

4/144

the object of «why?» مطلب لم الثبوت of an objective fact

V/17A

classifying factors

المصنقات 9/00

correlation

المضاف

هو نسبة تكرر ٢/١٨٧؛ فيه الانعكاس قد

لزم ۱۱/۱۸۷

real correlation

المضاف الحقيقي

هو نفس الاضافة ١٠/١٨٧

المضاف المشهوري correlation as

commonly understood

هو ما يعرضه الاضافة ١٠/١٨٧

two correlated things

متكافئان قوة وفعلا ١٢/١٨٧

two different cor- المضافان المختلفان related things

كالأبوة والبنوة والعلية والمعلولية ٧ ٨ / ١ ١

المضافان المتشابهان -related things

كالاخوة والاخوة والقرب والقرب ١٨٧/٥١

المضايفان two correlatives

مثال للواجب والممتنع بالقياس الى الغير ١٢/٩٨؛ من اقسام التقابل ١٢/١٥

implicit term المضمر

وضع المظهر موضع المضمر ٢/٨٤

objects of question المطالب

اسها ستة ۲/۱۲۸ ؛ في وجودي اتعد المطالب ۱۵/۱۲۸

مطلب این «\*the object of «where

معد المعد مايتوقف الشيء عليه ٧/٧٩ the subsidiary factor of a معد المعد subsidiary factor

من جملة ما يتوقف الشيء عليه ٨/٧٩ المعدوم المعدوم

ضم معدوم الى معدوم لا يصير مناط الموجودية و ١/٧؛ امتناع تقوم الموجود به ١٥/٧؛ المعدوم مالا وجود له في الخارج ١٨/٥٨؛ المعدوم ليس بشيء ١/٧٤؛ من شبهات ثبوته و ٧/٤١؛ لا يعاد بعينه و ٧/٤١؛ لا يعاد بعينه ١/٧٨؛ امتناع اعادته لامرلازم ١٩/٧٤؛ اتصافه بالصفات الوجودية محال ١٩/٥ المعدوم في الخارج non-existent in the

external world

existent

الاخبار عنه لوجوده فى الذهن ه ١٥/٥ المعدوم المطلق that which in absolutely non-existent

المعدوم اليه مطلقا ١٠/١٠ الايخبر عنه ١٠/١٠ المعدوم الممتنع an impossible non-

منفى عند المعتزلي؛ ٩/٧؛ ممتنع الوجود و واجب العدم ٣/٩٦

a possible non-existent المعدوم الممكن الوجود والعدم ٢ ٩/٤

definiens; definer, المعرّف لابد ان يكون اظهرواجلي من المعرف

مطلب هل «?whether مطلب هل ۹/۱۲۸

the object of simple مطلب هل البسيطة whether-ness»

V/17A

the object of مطلب هل المركبة composite «whether-ness»

V/17A

مطلق الوجود existence in the absolute مطلق الوجود sense

1/14.

absolute

المطلقة

من اعتبارات المهية وتسمى اللابشرط ١٣ / ٥/ المنط همر explicit term

وضع المظهر موضع المضمر ٢/٨٤ something being a manifes- المظهرية tation
مظهرية الطبائع الكلية العقلية للنفس

مطهريمة الطبادع الكلية العقلية للنفس

what is supposed to come back المُعاد

resurrection المتعاد

المعاد في المعاد ٢٠/٧٩

المعانى تدل على زيادة المعانى زيادة المعانى ١٣/٥٦

subsidiary factor

the caused; effect المعلول

العلة متقدمة بالوجود عليه ٣/٥/ ؟عدم العلة علة لعدم المعلول ٨/٧٧ ؟ كل معلول لازم للعلة ١١/٥ ؟ تعريفه ٢ ٥/١٠ ؟ لا يجوز تخلفه عن العلة التامة ٣/١٧٠ ؟ اتحد حيث اتحدت العلة ١٧١/ ٤ ؛ زيادة عدد على عدد العلة ١٧١/ ٤ ؛ زيادة

the last «caused» المعلول الأخير

لايكون علة ٢ ٧ / ٢٣

the first «caused»; the المعلول الأول First Effect

للجاعل الحق والقيوم المطلق. ٩/٩

one single المعلول الواحد الشخصى «caused»

الایجوز توارد علتین مستقلتین له ۱۷۱/ه whatever is caused by معلول الوجود existence

وجود ۲۲/۹

object known; object of last

knowledge

الاشكال من جهة كون شيء واحد علما و معلوما ١٦/٦٠ ؛ العلم الفعلى سبب المعلوم ١٩/١٨

المعلوم الخارجي external object of

knowledge

العلم الحضوري هوالعلم الذي عين المعلوم الخارجي ١٢/١٨٥

۱۹/۱۲ مشال للمعقول الثانى باصطلاح المنطقى ۱۲/۱۷ ؛ الجزئى ليس معرفا

definiendum

المعرّف

4/27

معرِّف الوجود definition of existence

کالثابت العین او الـذی یمکن ان یخبر عنه ۳/٤۲

being-a-definer

المعرفية

عروضه ۲ ۱ ۱ ۲/۹

an intelligible; object of المعقول intellection

متحد مع العقل ١٣/٦٦

المعقول الأول primary intelligible

المعقول الثانى الاصطلاحين فيه ١/٦٧؛ ماليس فى بيان الاصطلاحين فيه ١/٦٧؛ ماليس فى الدرجة الاولى ١/٦٠؛ وجه تسميته ١٩/١٢، وجه يطلق على المهية والذات والحقيقة ١٩/١٢، وحمد المعقولات الثانية secondary intelligibles منها الجوهرية والعرضية والشيئية ١٦/٦٨

immaterial المعقولات المرسلة المحيطة and all-comprehensive intelligibles

12/17

having a cause; subject to المعلّل causality

لاشيء من الذاتي بمعلل ١٢/١١٧

pure non-material المفارقات المحضة things

الحكماء يعبرون عنها بالعقل ١٤/٨٤ المفارقات النورية
Iuminous nonmaterial things
مايجرى،جرى الوعاء لهاهوالدهر١١٣ مايجرى،جرى الوعاء لهاهوالدهرتال مايجرى، ألمفاهيم

concepts
ذاتيها الاختلاف ه ٢٢/٤٤ مثار المغايرة

the concepts of the مفاهيم المقولات categories

14/18

1/44

concept; notion المفهوم

اشتباه المفهوم بالمصداق ۱/۱؛ اختلاط المفهوم والمصداق ۲۰/۸؛ كل مفهوم المرام المرام المرام المرام المحال المحال the concepts of anything impossible

لاتنسلخ عن انفسها ٣/٨٢

المفهوم الجنسى generic concept

اخذه في مفهوم نوعي٦٣/٤

the concept of nonexistence

0/79

the concept of accident مفهوم العرض يصدق على المقولات العرضية وعلى الجوهر

object-known by المعلوم بالذات essence

قد يكون جوهراً وقديكون كما وقديكون مقولة اخرى و ۱۵/۵ الغلم متحد بالذات مع المعلوم بالذات ۲/۵ الذى وجوده فى نفسه هو وجوده للمدرك ۱۵/۱۸ و object-known by

فى مقابل المعلوم بالذات ١٥/١٨٤ المعنى الانتزاعى abstracted idea القائم بالغير مشل العالمية والقادرية ١٦/٧٤

attached to something else; something which cannot be self-subsistent

abstract idea المعنى المصدرى الانتزاعي

المغالطة المغالطة المغالطة المغالطة المغالطة المناب اشتباه ما بالعرض بما بالـذات

what is meant by «be» مفاد کان التامة as a perfect verbe

14/148

المتحقق فى الهليات البسيطة 46/ه what in meant by مفادكان الناقصة «be» as an imperfect verb

على راى ارسطو واتباعه ١٠/١٧٨ the three categories المقولات الثلث على راى صاحب النصائر ١٣/١٧٨ المقولات العشر the ten categories اصطلاح العدم والملكة فيها ٤٥١٥ المقولات المعقولات categories in the intellect اذا كانت كيفا بالذات ١٢/٦٤ المقولة category الطبائع الكلية العقنية لاتدخل تحت مقولة 7 ./77 المقولتان two categories اندراج شيء واحد تحت مقولتين ٢٠/٥ ؟ 1/11 المقوم constituting differentia قلب المقسم مقوما ٣/٧١ المقرمات constituents للنوع غير الفصل الاخير معتبر فيه على الابهام ٢/١٣٦ المقتد confined الكون في المرتبة انتفاء المقيد لاانتفاء مقيد ١٠/١٢٩ المكهأن the Producer من اسماء الحق ١/١١٥ الملاك common basis هو مافيه التقدم في اقسام السبق٢/١٢١ the common basis of ملاك التقدم

الذهني ١١/٦٢ specific concept المفهوم النوعي اخذ المفهوم الجنسي فيه ٢/٦٣ مفهوم الوجود the concept of existence البديهي الواحد في جميع المصاديق ٨ ٤/٤ ؟ كالمهية لحقيقته ٧/٥٦ المقابلان two opposites معهما ٥٥/١٣ المقدار quantity من لوازم الجسم ١ ٢/٧ المقدم antecedent التالى باطل فالمقدم مثله ٢١/٤٧ المقدس sacred فيض الله المقدس ه ١٠/٦ the source of division لابد وان يكون مشتركا بين الاقسام ١/٤٧ القسم هو المقسم بعينه مع انضمام قيد 1/144 dividing (differentia) قلب المقسم مقوما ٢/٧١؛ الفصل بالنسبة الى الجنس مقسم لامقوم ٧١/٦ (non-conditioned) at the stage of the source of division من اقسام مهية اللابشرط ٤/١٣٢ the four categories المقولات الأربع على راى الشيخ الأشراقي ١٣/١٧٨

المقولات النسع the nine categories

٢ الضرورة بشرط المحمول ٢ . ١ / ٤ ، حاجته الى الموثر اوليسة ٢/١٠٢، لم يكن له اقتضاء ٢١/١٠٢ حف بالضرورتين ١٠١/٥ ۲/۱۶ ، من ذا تدان یکون لیس ۲/۱۶ ان الله لم يخلق الممكن هباء وعبثا ٦/١٦٥ ممكنة الثبوت things that are possibly subsistent لوازم الواجب تعالى سمكنة الثبوت بذاتها 4/1 . 8 the yardstick of مناط البينو نة distinction هو المادة ١٠/٨٤ the yardstick of need مناط الحاجة هوالامكان،١٠٢ مناط الصدق في القضية the yardstick of truthfulness in a proposition 1/18 anything subsumed المندرج V/14 المندرج فيها

something under which something else is subsumed ٧/٦٣

the Originator المنشي

من اسماء الحق ١/١١٥

المنطق موضوعات مسائله مثال للمعقول الشاني 18/38

logic

priority

11/08

the basis of priority

ملاك السيق

14/01

possession

الملك \_ له ، الحدة

من المقولات العرضية ٩/١٧٨

positive (as offosed to الملكات negative) properties

الحكم بالعلية على الاعدام بتشابه الملكات 4/٧٧

possession

الملكة

الكيف الانفعالي كالملكة ٢/١٨٣ the angelic world of the Souls; supra-sensible world من السلسلة الطولية للوجود ١٣/١١٣

الممتد ات غير القارة mobile extensions 14/110577/22

المتدات القارة immobile extensions 14/11047/11

الممتز جات

14/4.

impossible

الممتنع

شريك البارى سمتنع ١ ٨/٧؛ تعريفه الدورى

11/40

possible

الممكن

کل سمکن زوج ترکیبی۳ ۲/۱ ، سجعولیته ١٨/٨٦ ، تعريف الدورى ٥ ٩/٠١ ، ك

the souls

الى الثابت فى الذهن واللاثابت فيه ١٠/١٣١ الموجو دات existents

الموجودات آياتله تعالى ٦/٤٨ بماهى موجودات آياتله تعالى ٦/٤٨ existents in the horizons (i.e. in the external world)

آيةالجليل جل جلاله ١/٤٨٨ الموجودات الانفسية

آية الجليل جل جلاله ١/٤٨ الموجودات الخارجية المحققة

actualized external existents

10/18

الموجودات الخارجية المقدرة

non-actualized external existents

الموجودات الطولية existents

14/114

الموجودات العرضية

existents

14/114

الموجود في الخارج existent in the

external world (in concreto) و الموجود في الذهن توامان ٣/٦٦

existent in the mind الموجود في الذهن

مالاتترتب عليه الآثار المطلوبة منه ٢٤/ ه ١ ؛ ليس معناه ان الذهنشي و الموجود فيه شيء آخر ٦/٦٦ disjunctive

المنفصلة

(hypothetical) proposition

من اقسام القضية الشرطية ١١/٧٧

المواد الثلث implicit modes

خلوالشیء عنها باطل۱۲/۹۸؛فیالخارج موادو فیالاذهان جهاته ۱/۹۶؛اعتباریة ۱۲/۹۳ ؛ اقسامها ۱/۹۸ ؛ ما با لـذات منها لاینقلب الیالاخری ۱/۹۸

المواليد produced things

النوع فيها منتشر ٢/١٤٤ الموت الاخترامي untimely death بالنسبةالى النظام الكلى موت طبيعي ٢١/١٦٤ الموت الطبيعي natural death

41/178

one who affects الموثر

لاموثر فى الوجود الاالله ٢١/١٧٠ one who really الموثّر الحقيقى affects; the real Agent

ليس الاالله ١٦/١٠٣

affirmative propositions الموجبات

يجرى احكامها علىالسوالب١١/٧٧

an affirmative الموجبة العدولية

proposition in a negative form

يقتضى وجود الموضوع ١٢/١٣٠

existent lhappens

امتناع تقومه بالمعدوم ۱ه/۷ ؛ اطلاقه على حقيقةالوجود وعلى المهيات ۷/۵؛ ماليس موجوداً يكون ليسا ٤٣/٧؛ تقسيمه

الوجودين بلاتفاوت \$ 1/4 ؛ عدم جواز التشكيك فيها 1/6 بذاتها متساوية النسبة الى الوجود و العدم ه ٤/ه ؟ من حيث هي ليست الاهيه ٤/٥؛ مثارالكثرة و فطرتها الاختلاف ه ١٨/٤ ؛ تخليتهاعن مطلق الوجود ٠ ٥/٥ ؛ لايصلح سلبهاعن نفسها ١٤/٥٠ ؛ حمل المهية و ذاتياتها غير مفتقر الى الوسط ١٨/٥٠ ؛ ذاتياتها الاولية و الثانوية ١ه/٩ ؛ اي مابه هوهو ٣ ٥/٥ ؛ لاتفاوت بينها و بين الحقيقة الا باعتبار و عاء الذهن و الخارج ٥/٥ ؛ موجوديتها متقدمة على نفسها ٦/٦١ ؟ انقلابها ١٠/٦١؛ شارالاختلاف ٢٢/٦١؛ عروض الامكان لها في الذهن ١٠/٦٨ ؟ لازمهااعتباری ۱۱/۹۸ ؛ ۸/۹۰ تقررها منفكةعن الوجود ١٨/٧٨ ؛ عارضها المفارق ٢/٨٠ ؛ بينهاوبين الوجود اتصاف ٢٧/٨٦ غناء ها في تقررها عن الجاعل ٦/٨٧ ؟ في قوام ذاتها مجعولة ٨/٨٧ ؛ كونها سرابا و اعتبارية ٧ ٨ / ٨ ، مجعولة بالعرض ٠ ٢/٩٠ ؛ علتها سهية ٠ ٢٣/٩ ؛ لاتصلح للمجعولية ٢٣/٩٠ ؛ لوازسها ١٠/٥ ؛ تنورها بالوجود ه ، ٢٠/١ ؛ مالم تدخل في دارالوجود بالعرض لم تكن شيئا ١٠٦/ ٩ ؛ لم تكن بحسب ذاتها الاهي ١٠٦/ ٩ ؛ لأمهية قبل الوجود ٢٠/١٠ ؛ ماقيل في جواب ماالحقيقة ٨ ٢/١٧ ؛ مشتقة عرهاهو» ١٥/١٢٨ ؛ تقدمها على لازمها بالتجوهر ١٦/١١٨ ؟ قيلت الذات و الحقيقة عليها مع وجود خارجي ١٦/١٢٨ ؛ ليست الا

الموجود الذهني mental existents

باق على حقيقة الخارجية ١١/٦١ الموجود في العين العين شيء و الموجود فيه شيء آخر ٢٦/١ موجودية المهية the being-existent of

> quiddity متقدمة على نفسها ٦/٦١

subject; substratum الموضوع

متقوم بالوجود ۲/۷۰ ؛ المرادبه مايقابل المحمول ۲/۷۲ ؛ مصداقه المهية ۲/۷۲ الموضوع الموضوع له ۲/۱۲ ؛ الجوهر لاموضوع له ۲/۱۷ العرض ما كونه في نفسه الكون في موضوع شرط ۱/۱۷۸ ؛ الاتحاد في الموضوع شرط الضدية بين الشيئين ۲۱/۱۸

something being موضوعية الموجبة the subject of an affirmative proposition مسلك موضوعية الموجبة لاثبات الوجود الذهني ١/٥٩

quiddities

المهيات

بذواتها مختلفات و متكثرات ۱۸/٤٥ ؟ تقررها منفكة عن الوجود ۱۸/۵ ؟ ثابتات فى العدم ۱۰/۸۷

quiddity المهية

التى يقال لها الكلى الطبيعي ٣/٤٣ ؛ سايقال في جواب ساهو ٣/٤٣ ؛ اعتبارية وسفهوم حاك عن الوجود ٣/٤٣ ؛ سحفوظة في

absolute quiddity المهية المطلقة تسمى اللابشرط ١٣١/٥ specific quiddity المهية النوعية النوعية النوعية النوعية النوعية النوعية ٨/٤٤ المهيز النوعية الن

اما بتمام الذات اوبعضها ۲۸/۷۲؛ بمنضمات ۲۰/۷۲ قسم رابع منه ۲۲/۷۲؛ بالنقص و الكمال في المهية ۲۳/۷۲ ؛ لاميز في الأعدام ۲/۷۷

الناسوت be world of bodily forms

من السلسلة الطولية للوجود ١٣/١ ١٣ qualifier الناعت ١٣/١٧ ١ العرض بملاحظة حاله في الخارج امرناعت ٢/١٧ النسب relations

جریانها فیذوات النسب ه۸/ه النسب الضروریة مnecessary relations

relation النسبة

تكون لطرف واحدوالاضافة تكون للطرفين ٩/١٨٧

relation of judgment النسبة الحكمية

categorical relation النسة المقولة

v/10

the relation نسبة الوجوب والأمكان between necessity and possibility

هى من حيث هى ١/١٢٩ ؛ الاموجودة و الامعدومة ١/١٢٩ ؛ النقائض عندمنتفية مرتبة ١/١٢٩ ؛ لها بالقياس الىعوارضها حالتين ١٧/١٢٩ ؛ مخلوطة مطلقة مجردة ١٧/١٢٩ ؛ قدتكون متحصلة فى ذاتها و غير متحصلة باعتبار انضياف اموراليها ٢/١٣٩ ؛ التحقق للوجود اولا و بالذات وللمهية ثانياً و بالعرض ١/١٣١ ؛ فناء المهية فى الوجود ١/١٣١ ؛ فناء المهية فى الوجود ١/١٣١ ؛ فناء المهية الاعتبارية العرض ١/١٣٤ مناوبود ١٠٢١٨ المهية الاعتبارية mentally-posited ويناطانع

المهية الجنسية على 1/17 generic quiddity المهية الجنسية 1/88

quiddity which المهية الغير المتحصلة is not actualized

7/177

المهية المتحصلة متحصلة في المهية قدتكون متحصلة في المهية قدتكون متحصلة في المهية المعتبار انضياف اموراليها ٢/١٣٢ non - mixed quiddity

تسمى بشرط لا ٦/١٣١

quiddity which is المهية المحصلة

fundamentally real

فى مقابل المهية الاعتبارية ١/١٧٦ المهية المخلوطة mixed quiddity تسمى بشرط شيء ١٣١/ه ۷/۱۸۳۰ خص بالملكات والعالات ۲/۱۷۳ فص الامر fact - itself

طبق لنفس الأسر في الذهنية ١٥/٥٠ عرف
بعدذات الشيء ١٧/٨٣ وقيل انها هوالعقل
الفعال ٢/٨٤ و يعد عندالبعض عالم الأسر
١٤٨٤ و الذهن
٢٢/١٢ هي مرتبة ذات المهية ٢٢/١٢ النفس الأنسانية
بعيم اصناف الفاعل متحققة فيها ١٥٠ ٢/١٢ بفس السماء
spherical soul

rational soul

1/120 النفس الناطقة

الذهن اى النفس الناطقة ۴۴/۳؛ من عالم الملكوت و القدرة ۲/۸۱؛ التى هى الفصل الاخير فى الانسان ۳۹/۳

rational souls

النفوس الناطقة

حفظ کل بدن شخص انسانی بها ۱/۱۱۹ النفی negation

مرادف للعدم ٥٧/٧

the negation of the نفي الصفات

Attributes

كمال الاخلاص نفى الصفات عنه ؛ ؛ ١٣/١ absolute negation

العقل يخبر عنه بلااخبار ٨١/ه destructive argument النقض والحل and constructive argument قسمان من الجواب ١٩/٩٢ ؛ ١٩/٩٧ originating النسكك التكوينية procedures

7 ./127

spreading - out

ا**لنشر** النشر الناسية

بالاسماء المناسبةله ١/١١٥

inner logos النطق الباطني

ای درك الكليات ۲۰/۱۲۴

النطق الظاهري external logos

19/171

the order of the نظام الكل universe

کل سنتظم فیه ۸/۱۹۵

sharp deductive النظر الدقيق البرهاني reasoning

فى مقابل الذوق العرفانى ٢/١٣٣ النظريات rational (theoretical) matters فى مقابل الذوقيات ١٩/٨١

النفس soul

الاضافة الاشراقية منها ه ٧/٦ ؛ في مقام المقل الهيولاني مادة المعقولات ه ٢٣/٦ ؛ بستعمل القوى و تنشى الصور ٩ ه ٤/١ ؛ فاعل بالرضا بالنسبة الى الصور و القوى ٩ ه ٢/٦ ؛ فاعل بالتجلى ٩ ه ٢/١ ؛ في مرتبة القوى الطبيعية فاعل بالطبع ٩ ه ٢٠/١ ؛ تما التوحيد ٢٠/١ ؛ عالية في دنوها و دانية في علوها ٠ ٢ /١٦ ؛ القوى بالنسبة الى دانية عليها فاعلات بالتسخير ٢ ٢/٨ ؛ همي الجوهر المفارق المتعلق بالجسم

الذى هو حقيقة الوجود ١٥/٥؛ مد سير نيره فى قوسى النزول والصعود ٢/١١٤ active light النور الفعلى للمدرك متحد بالنور الفعلى للمدرك 1٤/٦٦

species literature lit

اندر اج النوع في الجنس ٢٣/٥؛ تقدم الجنس والفصل عليه بالمهية و التجوهر ١٨/١٥، و حقيقة النوع فصله الاخير ١٨/١٦، و يقال صورة لنوع الشيء و لجنسه و لفصله ٢٦/١٦، و اختلاف هيولي كل فلك بالنوع ١٦/١٦٧

الواجب النته ۱۹/۹۰ ؛ تعریفه الدوری سهیته انیته ۱۹/۹۰ ؛ تعریفه الدوری ۱/۹۷ ؛ انحسام الوجوب عنه ۱/۹۷ ؛ فوق مالایتناهی قوق ۱/۱۸ ؛ وازم الواجب بذاته واجب ۱/۱۸ ؛ لوازم الواجب تمالی واجبة الثبوت ۱/۱۸ ؛

two Necessary Beings الواجبين لاعلاقة لزوسية اقتضائية بين المفروض واجبين ٨/٩٩

one lbelle lbelle

وجه الواحد واحد ٢ ١٢/٤؛ نقيض الواحد واحد ١٢/٤؟ واحده ١١/٤؟ عاد جميع انواعه ٦/١٨١

the One and Unique الواحد الاحد وابط محض وجود ماسوى الواحد الاحد وابط محض

point liads

هو الحد المشترك في جزئي الخط ٧/١٨٠

the contradictory النقيض القوام منه ٤/٧١ ؛ كل شيء رفعه

القوام منه ۱۰/۱۲۹ : كل شيء رفعه

the contradictory of الواحد one thing

واحد ۱۱/٤۷ ؛ ه۲۳/۱۰۰ نقیض الوجود the contradictory of

existence

هو العدم ١٨/٤٨

two contradictories النقيضان

اجتماعهما مغاير لاجتماع الضدين ٩/٥٨؟ ارتفاعهما في المفردات عدم صدقهماعلى شيء ٢٠/٩٦؟ ارتفاعهما عن المرتبة جائز ٢٩/١٢٩ كليرتفعان ٢٣/١٢٩

النور light

هل يكون الظلمة آية النور ٥/٤٨ ؛ هو الظاهر بذاته المظهر لغيره ٤ ٥/٥ له عرض عريض باعتبار مراتبه البسيطة ٤ ٥/٣٨ ؛ مراتبه المتفاوتة ٢ ٥/٥٨

the light of Oneness نورالاحدية

sensible light النور الحسى

طبيعة مشككة ٤ ٥/٧

النور الحقيقي real light

V/12V

non-real «one» الواحد الحقيقى ما الواحد العقيقى ١١/١٤ ؛ اقسامه ١١/١٤ ؛

indivisible «one» الواحد الغير المنقسم مراده الخصوص ٩/١٤٧ من انسام الواحد بالخصوص non-material «one» الواحد المفارق

كالعقل والنفس ١٠/١ ؛ من اقسام الواحد بالخصوص ١٠/١ ؛ الغام في الغام الواحد المنقسم divisible «one»

من اقسام الواحد بالخصوص ۱۱/۱٤۷ specific «one»

عین الکثیر العددی ه ۱۸/۵ ؛ من اقسام

الواحد بالعموم ۷ ؛ ۸/۱ ؛ كالانسان ۹ ، ۳/۱ «one» by species

کزید وعمرو ۲/۱ ؛۹

the One الواحد بالوحدة الحقيقية by way of a true and real unity اول صادر منه لابد ان يكون واحداً بالوحدة الحقة ٢/١٧١

«one» by الواحدة الحقة الظلية way of a true but shadowy unity

في مقابل الواحد بالوحدة الحقيقية الحقيقية ٣/١٧١

one» الواحد بالوحدة العددية المحدودة by way of a numerical, limited unity

الواحد الجنسي generic «one»

عين الكثير النوعى ه ه/١٨ ؛ من اقسام الواحدبالعموم ٩/١٤ كالحيوان ٩ ٤/١٤ الواحد بالجنس one» by genus

كالانسان والفرس ١٩/١ ع

الواحد الحقيقي real «one»

اى واحد له وحدة حقيقية ، ١/١٧ ؛ مالا يحتاج فى الاتصاف بالوحدة الى الواسطة فى العروض ٧ ٤ / ٢ ؛ اساواحد بالخصوص واما واحد بالعموم ٧ ٤ / ٢ ؟ ؛ اوجد العقل فحسب ١ ٢ / ١ ٢

specialized «one» الواحد بالخصوص

من اقسام الواحد الحقيقي ٢/١٤٠ ؛ اما منقسم واما غيرمنقسم٢١١٧

numerical «one» الواحد بالعدد

موضوعه عدم قسمة فقط ٢/١٤

accidental «one» الواحد العرضي

من اقسام الواحد بالعموم ٧ ٨/١٤ ؟ غير الواحد بالعرض ١٤٩٥ه

«one» by accident الواحد بالعرض غيرالواحد العرضي ١٤٩٥

generalized «one» الواحد بالعموم

من اقسام الواحد الحقيقي ٧ ۽ ٦/١ ؛ بمعنى السعة الوجودية ٤ ٥/١

الواحد بالعموم المفهومي conceptual «one»

something-else

بعض احكامه ١/١٠٤ كالصورة ١٢/١٠٧

necessity-by الوجوب بالغير

-something -else

في مقابل الوجوب بالذات ٨ ٩/٩

necessity-in الوجوب بالقياس الى الغير

-relation-to-something-else

ضرورة تحقق الشيء بالنظرالي الغير ۱۵/۹۸؛ يجتمع مع الوجوب الذاتي والغيرى وينفرد عنهما ۲۱/۹۸

following necessity الوجوب اللاحق ياحق الممكن بعد حصول الوجود أوالعدم بالفعل ٢٠/١٠٦

existence

الوجود

غنى عن التعريف الحقيقى ٢ ١/٢ ؛ سبده اول لكل شرح ٢ ١/٥ ؛ لافصل له ولا جنس له ٢/٤٧ ؛ وعوارضه ليست من سنخ الماهية ٢ ١/٤ ؛ مفهومه من اعرف الاشياء ٢١/١٠ كنهه في غاية الخفاء ٢ ١/١٠ لاسهية ١١/٤٢ ؛ هوالاصل في التحقق ٣ ١/٧٤ الله ٢ ١/٨١ ؛ هوالاصل في التحقق ٣ ١/٧٤ ؛ لدلة الخصم على اعتباريت ٢ ١٢/٤١ ؛ موجود بنفس ذاته لا بوجود آخر ٢ ١٢/٤ ؛ مسألة انه خير منبع كل شرف ٣ ١/٧٤ ؛ مسألة انه خير بديهية ٣ ١/٧٤ ؛ مراتبه الشديد والضعيف بديهية ٣ ١/٧٤ ؛ مراتبه الشديد والضعيف ١٤/٤١ ؛ كخيط ينظم شتات المهيات ا

الواحد الوضعي «positional «one»

من اقسام الواحد بالخصوص ۱۰/۱۴۷؟ كالنقط ۷/۱۴۸

intermediary الواسطة بين الثابت والمنفى between the subsistent and the negated

بعض المعتزلة قال بنفيها ١٢/٧٤

الواسطة بيس الموجود والمعدوم

intermediary between the existent and the non-existent

بعض المعترلة قال بتحققها ١١/٧٤

mediator of subsis- الواسطة في الثبوت

tence

الوجود ليس واسطة في الثبوت بالنسبة الى المهية ١٣//١٥

mediator of الواسطة في العروض occurrence

الوجود واسطة في العروض بالنسبة الى المهية ١٣/١/٥٢

necessity الوجوب

مناط الغنا ۲/۸۱؛ الذى هو كيف النسبة ۱۹/۸ ؛ الشىء ما لم يجب لم يوجد ۷/۱، نسبة الوجوب والامكان كنسبة التمام والنقصان ۲/۱، الامكان برزخ بينه وبين الامتناع ۷/۱، ؛ اعم الاشياء واعرفها ۲/۱، ۲/۱،

necessity-by-itself الوجوب بالذات

فىمقابل الوجوب بالغير ٣/٩٨

necessity-by - الغيرى

• ٣/٧؛ مفهومه عرض • ٤/٧؛ لاشيء ضده ٩/٧٠ ؛ ليس وجوديا بل نفس الوجود ١١٠/٧٠؛ لاموضوع ولاجنس له١١/٧٠؛ تخليمة المهية عنه تحليتها به ١١/٧٠ ؟ لاشيء مثله ١٢/٧٠ ؛ لامهية له نوعية او غيرها بل لاثاني له ١٢/٧٠ ؛ ليس له الضد والند ١٣/٧٠ ؛ ليس جزء لشيء ١٥/٧٠؛ لاجزء له ١٩/٧٠؛ لاجسم ولا مقدار له ۲/۷۱؛ ليس نوعاً ۹/۷۱ ؛ غيره أى العدم أو المهية ٧١٠/١ ؛ تكثره بالمهيات ١/٧٢ ؛ مقول بالتشكيك ١/٧٢ ؛ فيه كثرتين ٦/٧٢ ؛ ليس بموجود ولابمعدوم ١٦/٧٥ ؟ الوجود موجود بنفس ذاته ه ۱۸/۷ ؛ معدوم بمعنى انه ليس بـذى وجود ٧/٧) نقيضه هوالعدم أواللاوجود ٥٠/٧٥ ؛ عندهم انتراعي ٥٠/٧٥ ؛ سجعوليته ٩/٨٦ ؛ معلوله وجود ٢ ٢/٩ ؟ نفسي ٤ / ٦ ؛ رابط ورابطي ٤ / ٦ ؛ حيثيته حيثية الاباء عن العدم٧ ، ٢/١ ؛ له سلسلتان طولية وعرضية ٣ ١ ٢/١ ؛ تقدم المهية عليه بالتجوهر عند بعض ١٦/١١ ؛ سبقه على المهية ١ ١/٥ ؛ واسطة في العروض بالنسبة الى المهية لاواسطة في الثبوت ١٤/١٣٢ ؛ وبالعرض ١٧/١٣٢ ؛ فناء المهية فيه 1/177 ؛ مرادهم بمساوقة الوحدة له ٧/١٤٦ اعم الأشياء واعرفها ٢ ٤٢/١٤٦

مركز يدور عليه فلك الوحدة ه ٢٠/٤ ؟ يتوافق فيدالمتخالفات ٢ ١ ٥/٤ ؛ هوالجهة النورانية التي انطمس فيها الظلمات ١٥/٤ كلمة الله وسشيته ورحمته ٢ ١٦/٤ ١ ؛ اشتراكه ١/٤٧ ؛ مراتب حقيقة مقولة بالتشكيك ٧٤/٥ ؛ دليل اشتراكه معنى ٦/٤٧ ؛ تقسيمه الى وجودالواجب و وجودالممكن ٧/٤٧؛ نقيضه هوالعدم ٨٤/٨٨؛ زيادته على المهية ، ١/٥ ؛ عارض المهية عروضاً ذهنياً • ١٠/٥؛ والمهية متحدان في الواقع ١١/٥٠ ؛ يصح سلبه عن المهية ١٣/٥٠ ليس عينا ولاجزء للمهية، ه/ه ١ ؛ حمله على المهية مفتقر الى الوسط ، ١٦/٥ ؛ انفكاكه عن المهية في التعقل ٥٠/٥٠ ؛ فرده كالمطلق منه والحصص ١٨/٥١؛ الاقوال في وحدة حقيقته وكثرتها ؛ ١/٥ ؛ مراتبه ؛ ٣/٥ ؛ حقیقة ذات تشکک ؛ ۳/۵ ؛ کل مرتبة منه بسيط ١٦/٥٤ ؛ حقائق تبانيت عند المشائية ه ٧٠٤ حصصه الذهنية ٦ ٥/٥ ؟ ليس له قيام بالمهيات ٢/٥٧؛ لاتكثر في مفهومه الابمجرد عارض الاضافة ٧ م٧/٥ ؟ حصصه الحقيقية نفس الوجود ٧ م/١٩ ؟ الحصة الكلي منه مقيد آيجي ٧ ه / ٢٢ ؟ كونه مقولا بالتشكيك ٢٣/٦١ ؛ ليس ذاتياً للمهية ١١/٦٢؛ لم يكن جوهراً ولاعرض ١٦/٦٢ ؛ مطلق ومقيد ١٦/٦٢ ؛ مفهومه ٦٩/٥ ؛ احكام سلبية له ، ١/٧ ؛ ليس بمهية

مالم يضع الوجود الحقيقي قدمه في البين ١٥/١٤٢

external existence الوجود الخارجي

الكون في الخارج وجود خارجي ٥/٥ ؛ الوجود الذهني و الخارجي مختلفان بالحقيقة ٢٠/١٠؛ المهية قيلت على الذات والحقيقة مع وجود خارجي ١٧/١٢٨

الوجود الخاص كالوجود الخاص كون جوهرية الابجوهرية الخرى ٧/٧٠

existence in the الوجود ذا التقييد non-absolute sense

7/17.

mental existence الوجود الذهني

سوافقة الوجود الكتبى واللفظى للوجود الذهنى والعينى ٨/٤٨؛ الكون فى الذهن وجود ذهنى ٥٠/٤؛ انكره قوم مطلقاً ٠٦/٨؛ الوجود الذهنى والخارجي مختلفان بالحقيقة ٧/٦٠

الوجود الرابط copulative existence

الوجود المطلق ينقسم الى الوجود الرابط والوجود النفسى ٢/٨٦؛ أى ثبوت الشيء شيئاً ٢/٩٤؛ دائماً ربط بين الشيئين ١٢/٩٤

sheer copulative الوجودالرابطالمحض
existence

وجود ماسوى الاحد رابط محض ه ٢/٩

تفرع الايجاد عليه ١١/١٦٩ ؛ المهية ليست امرآ متحققاً بدونه ٢٢/١٥١ ؛ ليس من العوارض الخارجية للمهية ٢٢/١٠١ دomprehensive الوجود الاحاطى

4/11

وجود الاعراض

existence which is الوجود الأصيل fundamentally real 17/1710 في متن الاعيان عين مهية الباري

accidents

the existence of

يطلق عليه الوجود الرابطي 1 ٠/٩٤ الوجود الامكاني possible existence عين الفقر الى العلة لا انه ذات له الفقر 1/10٣

subordinate and الوجودالتبعى والتطفلي dependent existence

14/18

abstract(non-material)الوجودالتجردي existence

ظهور الشيء به ١٧/٨٤

the existence of a وجود الجوهر

substance

لنفسه لكن ليس بنفسه ٢١/٩٤ في نفسه لنفسه بغيره ه ١/٩

الوجود الحقيقي الوجود الحقيقي المركلي اليحصل من انضمام كلى الى كلىجزئى

محمولى 1 1/9 أ **الوجود المطلق** absolute existence

ما هو المحمول في الهلية البسيطة ٣/٦٩

ماهو المعمول فى الهلية البسيطة ٢/٦٩؟ هو حقيقة الوجبود ٢/٨٦ ؛ ينقسم الى الوجود الرابط والنفسى ٢/٨٦

الوجود المقيد المقيد المعادل في الهليذالم كبة ٣/٦٩

the ever-expanding الوجود المنبسط

existence; unfolded existence included existence included existence والمنبسط المشاراليه بقوله تعالى: «اينما تولوا فثم وجه الله» ۲۳/۳۷؛ المسمى بالفيض المقدس ۲۰/۱۶؛ لاجوهر ولاعرض ١٠/٦٠ ولايتكثر الابتكثر الموضوعات

self-subsistent existence الوجود النفسى الوجود المطلق ينقسم الى الرابط والنفسى ٢/٨٦ ؛ ان الوجبود رابط ورابطى ثمت نفسى ٢/٩٤؛ قسمان ١٨/٩٤

existence not-in-itself الوجود لافي نفسه هو مفادكان الناقصة ١٩/٤

existence in-itself الوجود في نفسه

يقال له الوجود المحمولي ٩ ٩/٥

existence in-itself الوجود في نفسه لغيره

for-something-else كوجود العرض ١٩/٩٤

existence in-itself الوجود في نفسه لنفسه

for-itself

الوجود الرابطي inhering existence

ان الوجود رابط ورابطى ٢/٩٤ ؛ المعنى المشترك بينه وبين الوجود النفسى ٢/٩٤ ؛ معناه المشهوري ٢/٩

the existence of an accident

مفاد كان الناقصة ١١/٩٤؛ محمولي يقع في هلية البسيطة ١١/٩٤؛ في نفسه عين وجوده لغيره ١٦/٩٤

الوجود العيني concrete (external)

existence

موافقة الوجود الكتبى واللفظى للوجود الـذهنى والعينى ٩/٤٨ ؛ ترتب الاثـار مشروط بالوجود العيني١٠/٦٣

existence in a written الوجود الكتبى form

A/EA

existence in a الوجود اللفظى pronounced form

A/ & A

material existence الوجود المادى

ظهور الشيء به ١٧/٨٤

existence posterior الوجود المتأخر (to something else)

7/100

predicative existence الرجود المحمولي التاسة ٤ ٩/٥ ؛ وجود العرض

تقسيمها ١/١٤٧؛ الهوهوية من العوارض الذاتية لها ٥ ٢/١٠

inclusive unity

الوحدةالجامعة

4/09

the unity of aspect

وحدة الجهة

من شروط المتقابلين ١٥٣/٥

true unity

الوحدة الحقة

صرف النور و بحت الوجود الذى هو عين الوحدة الحقة ٩/٥؛ التى هى حق الوحدة ٧٤/٥؛ اعنى الواحد فيها نفس الوحدة ٧٤/١٤٠

الوحدة الحقة الحقيقية true and real

unity

اول صادر سنه لابد ان بكون واحداً بالوحدة الحقة ٢/١٧١

true but shadowy الوحدة الظلية unity

الوحدة الحقة الحقيقية ٣/١٧١ الوحدة الحقيقية real unity

معيارها ٨/١٤٠

the unity of predication وحدة الحمل اعتبر في التناقض وراء الوحدات الثمانية

وحدة الزمان unity of time

من شروط المتقابلين ٣ ه ٦/١٥

numerical unity الوحدة العددية

كوجود الجواهر ١٤/٩٤

الوجود في نفسه لنفسه بغيره existence

in-itself for-itself by-something-else

كوجود الجوهر ه ١/٩

الوجود في نفسه لنفسه بنفسه

in-itself for-itself by-itself

هو وجود الحق تعالى ١٩/٩٤

الوجودات الخاصة particular existences

بانحائها يطرد الاعدام ٢٥/٥ ؛ يلحقها احكام اخر للمهيات ٨/٧٠

the Face of God

وجه الله

«اینماتولوا فثموجهالله» ۲ ۱۲/۶

وجه الواحد One الواحد

واحد ۲ ۲/۶۲

the eight kinds of الوحدات الثمانية unity

المعتبرة في التناقض ١٨/٦٢

unity الوحدة

الوجود يدورعليه الوحدة بل عينه ٢ ١٤/٤ التي هي حق الوحدة ه ٥/٤ ؛ مسلك الوحدة لاثبات الوجود الذهني ٥/٥٩ ؛ من العوارض التي تلحق المهية مع الوجود ١٢/١٢٩ ؛ التي من حيث هي نفس المهية ١٤/١٤٠ ؛ التي من حيث التعريف الحقيقي ٢ ١/١٤ ؛ اعم الاشياء واعرفها ٢ ٢/١٤٦ ؛ مرادهم بمساوتتها للوجود ٢ ١/١٤ ؛ عين الوجود في العين ٢ ١/١٤ ؛

من اعراض النسبية ١٣/١٨٦ ؛ كون الشي الحس مشاراً اليه ١٧/١٨٦ ومالت الحس particular position الوضع الخاص مرط تأثير العلة ١٦٩ هـ ١٦٩

container leal.

کل موجود فلوجوده وعماء ۱۱/۱، ؟ مایجری مجراه ۱۱/۱۱۳

perpetual duration as a وعاء الدهر container

المبدعات ۱٤/۱۲۱ the container of mobile وعاء السيالات things

زمان ه ۱۳/۱۱

الوقت الوقت

مرجع الحدوث ذات الوقت ۲/۱۱۷ الهدایة التشریعیة legal guidance النبی هادی الامة هدایة تکوینیة بباطنه و تشریعیة بظاهره ۹/۳۸

formative guidance الهداية التكوينية

is-it-the-case?; «whether» هلهو

الهليات البسيطة مو«هل هو» ١٣/١٢٨ simple «whether
nesses»

مفاده کان» التامة متحقق فيها ۽ ٦/٩ composite «whether- الهليات المركبة nesses 19/1 الوحدة بالخصوص 19/1 numerical الوحدة العددية المحدودة العددية المحدودة

فى مقابل الوحدة الحقة ٣/١٧١ الوحدة الغير الحقيقية non-real unity ماواسطة العروض ليس معدما ٨ ١ ١ ٨ ١ ؟ اقسامها ٢ ٢/١٤٨

unity within الوحدة في الكثرة multiplicity

المحدوض اتحاد المدرك مع المدرك المدرك the unity of place من شروط المتقابلين ١١/١٠

وحدة الوجود نسب الى جماعة من الصوفية ١٥/١ ؛ القائلين بوحدة الوجود وكثرة الموجود ٢٥/١ ، السط middle term
ما يقرن بةولنا: « لانه » ١٧/٥٠ ؛ الوسط

بلاطرف محال ۱۶/۱۷۲ الوسطو الطرف the middle and the end

دليل الوسطوالطرف يبطل التسلسل ١٠/١٧٢ qualifying a الرصف بحال المتعلق thing by a property of something else with which it is connected

اذا لم يؤخذ فيجانب الموضوع ١/١٠١ **Position**  it-is-it-ness الهوهوية

الاتحادهوالهوهويةه ٢٠/٤؛ مقسم الحمل ٠ ه ٢/١

الهويّة الشخصيّة personal ipscity

صرف النور وبحت الوجود الذى هو عين الوحدة الحقة والهوية الشخصية ٩/٠٢ الهويةالمبتدئة

نى مقابل الهوية المعادة ٢١/٧٨ the ipseity which comes الهوية المعادة back

فى مقابل الهوية المبتدئة ٢١/٧٨ الهوية الهوية الواحدة one single ipscity المحتاط المتقابلين فى الهوية الواحدة محال

mode of being الهيئة

احد سعانی الصورة ۲ ۹/۱۶؛ قدیقال صورة لکل هیئة وفعل ۲ ۹/۰۱۱

الهيئة القارة immobile mode of being

في تعريف الكيف٢/١٨٢

collectedness as a هيئة المجموعيّة mode of being

في المجموع شيء وهيئة المجموعية شيء آخر ١٥/١٣٩

matter الهيولي

مصححة جهات الشرور ١٠٩/٥؛ اسر بالتوة ٢/١٢٤؛ هو القابل الخارجي ٢/١٢٤ هو القابل الخارجي ٢١٥/١٤ مفاد« كان»الناقصة متحقق فيها ٤ ٩/٩ الهلية البتية «actualized «whether-ness» الهلية البتية وغير بتية الى هاية بتية وغير بتية

simple «whether-ness» الهلية البسيطة

الوجود المطلق ماهو المحمول في الهلية البسيطة ٢/٦٩؛ وجودالعرض، حمولي يقع في هلية البسيطة ١١/٩٤؛ مطلبا «هل» البسيطة والمركبة ٢/١٢٠؛ الهلية منشعبة الى هلية بسيطة وسركبة ١٥/٨٤، ما يجاب به عن السؤال بهل البسيط عن وجودالشيء به عن السؤال بهل البسيط عن وجودالشيء الم ١٦/١٤؛ لا تجرين قاعدة الفرعية فيها ٢١/١٥؛ ثبوت شيء قد بدت ١٥/١٥١

non-actualized الهلية الغيرالبتية

الهلية منشعبة الى هلية بتية وغير بتية ٨/١٥١

الهلية المركبة composite «whether-

ness»

«whether-ness»

الوجود المقيد ما هو المحمول في الهلية المركبة ٢٦٩ ؛ مطابا «هل» البسيطة والمركبة ٧/١٢٨ ؛ الهلية منشعبة الى هلية بسيطة ومركبة ١٥/١٨ ؛ مايجاب به عن السؤال بهل المركب عن حالات الشيء ١٥/١٠

it-is-it lbpeae

الحمل بالمواطاة هو الهوهو ١٥١١م

اختلاف هيولى كل فلك بالنوع ١٦/١٦٧؟
مثال للمادة البسيطة ١٠/١٦٨، هى الجوهر
المحل للجوهرال آخر ٢/١٧٦
الهيولى الأولى the prime matter
مثال للقوة الغير المتناهية ١٠/١٧٤
الهيولى الثانية the secondary matter

فهرستها

١\_ فهرست نام اشخاص

۲ـ فهرست نام فرقهها و گروهها

٣ فهرست نام كتابها

٤\_ فهرست مطالب شرح غررالفرائد

# فهرست نام اشخاص

ابن سينا ، ابوعلى

قوله فى الوجود ٢٤/٥؟ تعريفه الوسط ١٥/١٠؟ ادّعى الضرورة فى امتناع اعادة المعدوم ٧٧/٧؟ قال: وماجعل الله المشمش مشمشا ١٤/٨٦؟ قوله فى الامكان الاخص ١٦/١٠، تفسير الطوسى قوله فى الامكان الاستقبالى ١٠١/٤؟ تعريفه الممكن ١٦/١٠١ وسمه قدرة الحيوان ٢٠/١٦؟ قوله فى مهية بشرط لاشى ولابشرط ١٣١/٥١ رسمه قدرة الحيوان ٢٠/١٦؟ قوله فى مهية بشرط لاشى ولابشرط ١٣١/٥١؟ صادف الرجل الهمداني الذي يظن آن الطبيعي واحد بالعدد١٦/١٣١٩ قوله فى قوة الشوقية ٢١/١٤؟ قوله فى الصورة ٢٩/١٦٠ قوله فى قوة الشوقية ٢١/٢٤؟ قوله فى الصورة ١٨١/١٠؟ قوله فى قوة الشوقية ٢١/٢٤؟ قوله فى التكرر فى تعريف والمضاف ٢/١٨٥؟.

### ارسطو

قوله في المقولات ١٢/١٧٨.

اسكندر

قوله فىباب اتحاد المادّة والصورة ٢٢/٦٥.

الاشعرى، ابوالحسن

نغي الاشتراك المعنوى للوجود ١٠/٤٨.

الامام، الامام الرازى، الفخرالرازى = الرازى، فخرالدين.

البصرى ، ابوالحسين

ننى الاشتراك المعنوى للوجود ١٠/٤٨ .

تلميذ صدر المتالتهين - اللاهيجي، عبدالرزاق.

### الجرجاني ، السيد الشريف

جوابه عن اعتراض الكاتبي في باب الحاله ٣/٧٥؛ وصفه باب التركيب من الاجزاء الحديد ٣/١٣٧.

الحكيم المتالة - صدرالمتالهين.

الحكيم المحقق الالهي = صدرالمتالهين .

## الدشتكى ، صدرالدين

قال بانطباع الاشياء فى الذهن بالانفس ٤/٦١؛ قوله فى تركيب الاجزاء ٤٠٣/١٤؛ قول الحكماء من قبله فى تركيب الاجزاء ١١/١٤؛ قال ليس للوجود فرد خارجى ولاذهنى ٨/١٥٢.

### الدواني ، جلال الدين

المذهب الذى زعم الدوانے انه منسوب الى ذوق التاله ١٢/٥٦ ؛ قوله فى الوجود الذهنى ٢/٦٦؛ اخذ السبزوارى شيئاً من مذهبه وترك شيئاً ١٥/٦٥؛ بدّل الفرعيّة بالاستلزام٢٥١٠.

### الرّازى، فخرالدين

تاييده دعوى الاشتراك المعنوى للوجود ٤/٤٩ استحسن دعوى الضرورة في امتناع اعادة المعدوم ٨/٧٨ نقله شبهات القائل بالبخت والاتفاق ١١/١٠٢ ؛ خصص الاحكام العقلية ٢٠/١٧٠ الشبهات الفخرية في قاعدة والواحد... ١٢/١٧٠٠ ، قال بان العلم اضافة ١١/١٨٤.

الساوى ، عمر بن سهلان

قوله في المقولات ١٣/١٧٨.

السّبزوارى ، الهادى ابن المهدى

يقول هاؤم اقرءوا كتابيه ٣٨/١٠.

السهروردى ، شهابالدين

قوله في ان الاصل هو المهية والوجود اعتباري١٠/٤٣ ؛ شيوع مذهب مجعولية المهية من زمانه٤/٨٧؛ قوله في المقولات ١٣/١٧٨.

السيّه ، السيّد السّند ، السيّدالسّناد ، السّيد المدقق ـ الدشتكي، صدرالدين.

السيّد، السيّد المحقق الدّاماد - ميرداماد، محمد باقر .

شارح المواقف = الجرجاني، السيّد الشريف.

الشيخ ، الشيخ الرئيس - ابنسينا.

الشيخ الاشواق ، الشيخ الاشراق ـ السهروردى ، شهابالدين.

صاحب البصائر = السّاوى ،عمر بن سهلان.

صاحب حكمة العين = الكاتبي، نجم الدين.

صاحب الشوارق - اللاهيجي ، عبدالرزاق.

### صدرالمتالتهين

قوله فى عدم جواز انتزاع مفهوم واحد من حقائق متخالفة ٩/٥؟ قوله فى الوجود الذهنى ١٩/٦٧ اصرّعلى كون العلم كيفاحقيقة ١/٦٥ اخذالسبز وارى شيئاً من مذهبه وترك شيئاً ٥٦/٥١ سلك مسلك التضايف فى الوجود الذهنى ١٩/٦٤ اصطلاحه فى الوجود الرابط ١٩/٤ قوله بجعل الوجود ١٣/٨٧ اصطلاحه فى الامكان بمعنى الفقر ١/١٠ ، زاد السبق المسمّى بالحقيقة ٢/١١، تبع السيّد السّند فى تركيب الاجزاء ٤/١٤ مذهبه فى كون التشخص بنحو الوجود ٢/١٤ مطريقته فى دفع اشكال قاعدة الفرعيّة ١/١٤ ملاحيًا

## **الطّوسي** ، نصيرالدين

كلامه فى المعقول الثانى ٦/٦٨، قوله فى الامكان الاستقبالى ١٠١، ٣/١، قوله فى الصدق والكذب ١٣/١٠١.

العلامة الطوسى = الطوسى ، نصير الدين .

### علىبنابيطالب

قال: «كمال الاخلاص ننى الصفات عنه ١٢/١١٤، من كلامه: «توحيده تمييزه عن خلقه...» ١٥/١١٤.

### الفارابي ، ابونصر

قوله فى معانى الحق٣٥٠٧؛ مذهبه فى كون التشخص بنحوالوجود ٤/١٤٧، ذكره الدليل الاسد الاخصر فى ابطال التسلسل١/١٧٣.

الفاضل القوشجي ـ القوشجي، علاءالدين.

### فرفوريوس

قوله فى وحدة الصورة المعقولة مع عاقل ٢٢/٦٥.

القوشجي، علاءالدين.

فرّق قياماً بالذهن من حصول فيه ٢٢/٦٠.

### الكاتبي، دبيران.

عبرعن التعين بلفظ والخصوصية ، ١٥/٤٧ ، اعتراضه على حد الحال ١١/٧٥.

# الكعبى ، ابوالقاسم .

قوله في مرجّح الحدوث ٣/١١٧.

### اللاهيجي ، عبدالرزاق

قوله فى الوجود الذهنى ٩/٥٩ ، الوجود فى عبارته فى الشوارق ١٦/٦٤ ، قوله فى الجعل ٨/٨٧، قوله فى ان وجود العرض مفاد (كان التامة ٩٤/٠١، قدحه فى قول الداماد فى السبق الدهرى والسرمدى ١١/١١٩ ، قوله فى حكم العقل على الكل بما حكم به على كل واحد ١/١٧٢.

المحقق الدواني ـ الدّواني، جلال الدين

المحقق الشريف = الجرجاني، السيدالشريف.

المحقق الطوسى - الطوسى ، نصير الدين .

المحقق اللاهيجي = اللاهيجي ، عبدالرزاق.

المعلم = ارسطو.

المعلم الثاني - الفارابي ، ابونصر.

المعلم الثالث = ميرداماد، محمدباقر.

ميرداماد، محمدباقر.

قال نفس قوام المهية مصحّح حمل الوجود ١٥/٨٧، اصطلاحه فى الوجو دالرابط المهية مصحّع حمل الوجود ١٥/٨٧، اصطلاحه فى الوجود ٢١/١١، زادالسبق الدهرى والسرمدى ٩٤ / ٨/١١، قوله فى الحدوث الدهرى والسرمدى ١٩/١١، قوله فى الحكم المستوعب الشمولى ٤/١٧٢.

### الهمداني

الرجل الهمدانے الذي يظن ّ ان الطبيعي واحد بالعدد ١٦/١٣٣ .

# فهرست نام فرقهها وكروهها

#### الادباء

تعبيرهم الجعل البسيط ٨/٨٦.

#### الاشاعرة

يقولون بالعينيّة (عينيّة الوجودللمهية) ٢٥/٧، قولم في لوازم الواجب تعالى ٤٠/١٠٤.

#### الاشراقي

قواه فى الجعل ٢١/٨٦، ٢١/٨٩، قوله فى مجعولية المهية ١٥/٩٠، قال ان الله اعل بالرضا ١١/١٥٨.

### الاشراقيتون

اطلاقهم لفظ الكلتى على رب النوع ٢/٥٢، تفطّنوا بقسم رابع منالميز ١٣/٧٢، قولهم فى لوازم الواجب تعالى٤٠١٠.

### الاشعرى

يقول بعينية الوجود للمهية ذهناً ٠٥/٥، لايقول بالترجّع بلامرجّع ٢٠/١٠، ناف لمرجّع ١٠/١٠، قال للقدرة ناف لمرجّع الحدوث ٨/١١٧، لاعليّة ولامعلوليّة عنده ٩/١١٧، قال للقدرة معيّة بالفعل ١٤/١٢٥.

#### اصحابنا الافاضل

تعريفهم التقابل ٢/١٥٣.

# الألهي

استعاله لفظ الامكان ١٠/١٠.

### الالهبتون

اصطلاحهم في اطلاق الفاعل ١٣/١٦٠، لا بماهم الهيُّون ١٤/١٦٠.

### اهل الله

تعبيرهم عن عالم العقل بعالم الامر ٦/٨٤.

## اهلالذوق

يطلقون على الوجود الحقيقى لفظ الكلى ٢٥/٥١، يطلقون الوجو دالمطلق على مالايكون عدوداً ٦/١٣١، بعض اعتبارات المهية تجرى فى الوجود عندهم ٢/١٣١.

#### الحكماء

لم يقل احد منهم باصالة الوجود والمهية معالم ٣/٤٣، قولهم بان مسألة ان الوجود خير بديهية ١٧/٤٣، المحققون منهم قالوا بزيادة الوجود على المهية فى الذهن لا فى العين ، ٣/٥، جماعة منهم قائلون بالاشباح فى الوجود الذهنى ، ٢١/٦، تسمية العلم بالكيف عنهم مفصحة بالتشبيه والمسامحة ٣/٦٧، قد ساوق الشى الديهم الايسا ٤٧/٢، لا يجوزون اعادة المعدوم ٢/٧٨، قولهم وكلم الرع سمعك... ، ٧/٨٠، قولهم فى ما لادليل على وجوبه ولا امتناعه ، ٩/٨، ، يعبرون بالعقل عن المفارقات المحضة الحملة ، ١٠/١٤، قولهم فى لوازم الواجب تعالى ١٠/١٤، قولهم فى القادر ١٢/١٧، قولهم فى تركيب المادة والصورة ١٤/١٠٠١.

# الحكيم

المعقول الثانے باصطلاحه ٩/٦٧ ، الحكيم الطبيعي قائل بان معطى التحرك فاعل ١٢/١٦٠.

## ذوق المتالهين

القائلين بوحدة الوجود وكثرة الموجود ٢٢/٥٦، قالوا حقيقة الوجود قائمة بذاتها وهي واحدة لاتكثر فها ١/٥٧.

### الصوفية

نسب الى بعضهم القول بوحدةالوجود١٥/٥، قولهم فى لوازمالواجب تعالى ٤٠١٠، قالوا ان ّالله تعالى فاعل بالتجلى ٣/١٥٨.

### الطبيعيون

اصطلاحهم في اطلاق الفاعل ١٢/١٦٠.

### العرفاء

طريقتهم في اسماء الحق٢/١٥.

#### الفلاسفة

ينسب الىبعضهم القول بمسبوقيةالوجود بالعدم المجامع ٧/١١٤.

#### الفلسفي

اصطلاحه في المعقول الثاني ١٦/٦٧.

### الفهلويتون

مذهبهم فى الوجود يستنبط من مسألة اشتراك الوجود ٧/٤٧،الوجود عندهم حقيقة ذات تشكك ٢٠/٥٦، مذهبهم في مراتب الوجود الخارجية ٢٠/٥٦.

### المتكلتم

عمدة دواعيه على انكارامتناع اعادة المعدوم ١٨/٧٩، العالم عنده مسبوق الوجود بالعدم الزمانے الموهوم ٦/١١٤، كالمعتزلى ١٥/١٥٨.

## المتكلمون

منهم منقال ماكان للوجود سوى الحصص ١٤/٥٦، قولهم فى ان ليس للوجودسوى الحصص ١٣/٥٧، قولم فى ان ليس للوجودسوى الحصص ١٣/٥٧، معنى الصفة المتعارف عندهم ١٧/٧٤، اكثرهم يجوزون اعادة المعدوم وجماعة منهم لايجوزونها ٢/٧٨، قولهم فى علية الحدوث للحاجة ٥٠/١٠، القائلون بالاولوية الغيرية ١٠/١٠، الكعبى منهم ٣/١١٧، رسم الشيخ قدرة الحيوان خلافالهم ٢٠/١٧٤.

#### المشاءون

قول المحققين منهم فى تحقق الوجود واعتبارية المهيّة ٨/٤٣ ، الوجود عند المشائية من الحكماء حقائق تباينت ٥/٧، ابطال مذهبهم فى الوجود ٢٥/٦ ، مذهبهم فى افراد الوجود الخارجيّة المتخالفة ٢٩/٦، فرفوريوس من اعاظمهم ٢٢/٦٥ ، حصروا اقسام التهايز فى الثلاث ١٢/٧٧، قول المحققين منهم فى الجعل ١/٨٨، قولهم فى لوازم الواجب تعالى ٤٠١/٧، قالوا ان القتعالى فاعل بالعناية ٨٥١/٧، حصروا العلم الحضورى فى علم كل عالم بذاته ١/١٨٥.

### المعاصرون

مغالطتهم من باب اشتباه المفهوم بالمصداق ١/٤٩.

#### المعتزلة

قولهم فى ان المهية فى حال العدم ثابتة ٤/٧٤، جعلوا الجوهرية من الاحوال ١/٧٥، قولهم فى لوازم الواجب تعالى ٨/١٠٤.

### المعتزلي

جعل الثبوت اعم من الوجود ٧/٧٤، جعل العدم اعم من النني ٨/٧٤، بعضهم قال بنني الواسطة بين الموجود والمعدوم ١١/٧٤، بعضهم قال بنني الواسطة بين الثابت والمنني ١٢/٧٤، قوله في مرجح الحدوث ١١/٥١ قال فعل الله معلل بالاغراض ١٥/١٥٨.

### المنطقي

المعقول الثاني باصطلاحه ٨/٦٧، استعماله لفظ الامكان ١٠/١٠.

### المنطقيون

الشي الذي اعتبره الجمهور منهم في الامكان الاستقبالي ٢٠/١٠١، اصطلاحهم على العدم والملكنة في مبحث المقولات العشر ٩/١٥٤، اطلاقهم الصفة على امن عدمي ٩/١٨١.

# فهرست نام كتابها

```
۱۳،۱۱/۱۰۸،۹/۹٤،۲۳/۸۷،۲/٦٦،۳/٦٤،۲۰/٦۲،۹/۵٦
الاشارات
۱٦/۱۰۰
الافق المبين
```

۱۱/۱۰۶،۹/۹٤ البصائر

۱۳/۱۷۸ **تعالیق الاسف**ار

۲/٦٦،٣/٦٤ حكمة العين ١٥/٤٧

شرح الاشارات ۱۳/۱۰۱،٤/٤٩ شرح المقاصد

> ٩/٥٩ الشفاء

الشوارق

11/177:10/177:15/177:4/177:7/178

17/72:9/09:0/01

الاسفار

غررالفرائد

٧/٣٩

قاطيغورياس

Y/1AY 6A/10 £

القبسات

17/17162/177

المبدء والمعاد

9/07

منطق الاشارات

17/1..

المنظومة

**1/41:14/4**V

المنظومة في المنطق

**Y/17**A

المشاعر

1/77

المواقف

9/09

النجاة

0/27

# فهرست مطالب شرح غررالفرائد

### المقصد الأول في الأمور العامة

## الفريدة الاولى في الوجود والعدم

غرر في بداهة الوجود ــ ٤٢

غرر في اصالة الوجود - ٤٣

غرر في اشتراك الوجود ــ ٤٧

غرر في زيادة الوجود على المهيّة ـ • ٥

غرر في ان الحق تعالى انية صرفة ـ ٥٣٠

غرر فى بيان الاقوال فى وحدة حقيقة الوجود وكثرتها – ٤٥ غرر فى الوجود الذهني – ٥٨

غرر فى تعريف المعقول الثانے وبيان الاصطلاحين فيه ــ ٦٧

غرر فى ان الوجود مطلق ومقيد وكذا العدم ــ ٦٩

غرر فى احكام سلبيّـة للوجود ـــ ٧٠

غرر فى انَّ تكثَّرالوجود بالمهيَّات وانَّه مقول بالتشكيك ــ ٧٢

غرر فى ان المعدوم ليس بشى وشروع فى بعض احكام العدم والمعدوم ــــ ٧٤ غرر فى عدم التمايز والعلية فى الاعدام ــــ ٧٧

غرر فى انَّ المعدوم لايعاد بعينه ــ ٧٨

غرر فى دفع شبهة المعدوم المطلق ـــ ٨٦

غرر فى بيان مناط الصدق فى القضية - ٨٣ غرر فى الجعل - ٨٦

### الفريدة الثانية فيالوجوب والامكان

غرر في المواد الثلث - ٩٤

غرر في انها اعتبارية - ٩٦

غرر في بيان اقسام كل واحد من المواد الثلاث – ٩٨

غرر فى ابحاث متعلقة بالامكان بعضها باصل الموضوع وبعضها باللواحق ــ ١٠٠

غرر في بعض احكام الوجوب الغيرى - ١٠٦

غرر في الامكان الاستعدادي - ١٠٨

### الفريدة الثالثة فيالقدم والحدوث

غرر في تعريفها وتقسيمها – ١١٢

غرر في مرجّح العالم ــ ١١٧

غرر فی اقسام السبق وهی ثمانیة ــ ۱۱۸

غرر في بعض احكام الاقسام -١٢٠

غرر في تعيين مافيه التقدم في كل واحد منها ــ ١٢١

### الفريدة الرابعة فيالفعل والقوة

غرر فی اقسامها – ۱۲۶

## الفريدة الخامسة فيالمهية ولواحقها

غرر في تعريفها وبعض احكامها ــ ١٢٨

غرر في اعتبارات المهية - ١٣١

غرر في بعض احكام اجزاء المهية - ١٣٤

غرر في ان حقيقةالنوع فصله الاخير ــ ١٣٦

غرر في ذكر الاقوال في كيفية التركيب من الاجزاء الحدّية ــ ١٣٧

غرر في خواص الاجزاء - ١٣٩

غرر في انه لابد في اجزاء المركب الحقيق من الحاجة بينها - ١٤٠

غرر في ان التركيب بين المادة والصورة اتحادى او انضهامى - ١٤١

غرر في التشخيص - ١٤٢

غرر فى التميّز بين التميّز والتشخّص وبعضاللواحق ــ ١٤٣

### الفريدة السادسة في الوحدة والكثرة

غرر في غنائهاعن التعريف الحقيقي – ١٤٦

غرر في تقسيم الوحدة ــ ١٤٧

غرر في الحمل – ١٥٠

غرر في التقابل واقسامه – ١٥٣

## الفريدة السابعة في العلة والمعلول

غرر فى التعريف والتقسيم ــ ١١٦

غرر في ان اللاثق بجنابه تعالى اي اقسام الفاعل - ١٥٨

غرر في ان جميع اصناف الفاعل الثمانية متحققة في النفس الانسانية \_ ١٥٩

غرر في البحث عن الغاية - ١٦١

غرر فى دفع الشكوك عن الغاية ــ ١٦٢

غرر في العلة الصورية – ١٩٦

غرر في العلة المادية - ١٦٧

غرر في احكام مشتركة بين العلل الاربع - ١٦٨

غرر في بعض احكام العلة الجسمانية - ١٦٩

غرر في احكام مشتركة بين العلة والمعلول ــ ١٧٠

### المقصد الثاني فيالجوهروالعرض

الفريدة الاولى فى رسم الجوهر وذكر اقسامه الفريدة الثانية فى رسم العرض وذكر اقسامه الفريدة الثالثة فى البحث عن اقسام العرض

غرر فى الـكم ــ ۱۸۰ غرر فى الكيف ــ ۱۸۲ غرر فى العلم ــ ۱۸۶ غرر فى الاعراض النسبيّة فمنها الاين والمتى ــ ۱۸٦

#### (Footnotes postscript)

1) Since such has been my main purpose, I have not dealt with the biographical aspect of Sabzawârî. For an excellent introductory work dealing with the life, work and thought of Sabzawârî, I would recommed the Persian Introduction to this present book by Professor Mehdî Mohaghegh, and for those who do not read Persian, Professor Seyyed Hossein Nasr's paper: "Renaissance in Iran, Ḥâjî Mullâ Hâdî Sabzawârî" in A History of Muslim Philosophy, vol. II, ed. by M.M. Sharif Wiesbaden, 1966).

#### POSTSCRIPT

In the present paper I have tried to outline the basic structure of Sabzawarian metaphysics. In so doing I have confined myself strictly to an analytic and partly historical exposition of the most fundamental of the key-terms in this metaphysical system.¹ It has been my intention also to bring to light the relevance of this kind of philosophy in the contemporary situation of world philosophy. It is not without interest to observe how unexpectedly close is this seemingly «medieval» and now outdated type of Eastern scholasticism to the recently developed doctrines of contemporary existentialist philosophers of the West such as Heidegger and Sartre.

Furthermore, it is my firm conviction that the time has come when the custodians of the philosophical wisdom of the East must begin making a conscious and systematic effort to contribute positively to the growth and development of world philosophy. For the achievement of that purpose, however, Easterners must themselves reflect upon their own philosophical heritage deeply and analytically, bring out of the darkness of the past whatever is of contemporary relevance, and present their findings in a way suitable for the present-day intellectual situation. I should be happy if this paper were accepted as a modest contribution toward the hoped-for philosophical convergence of the East and the West.

19 July, 1968, in Japan

- the metaphysical reality of "light" from the ordinary sensible light. The latter can only be a metaphor for the former.
- 23) This and the following paragraphs concerning the triple division are based on Tûsî's Commentary upon Avicenna's al-Ishârât wa-al Tanbîhât, 229-230, and Qutb al-Dîn al-Râzî's Muḥâkamât found in the Teheran editions of al-Ishârât, I, (Haydarî, 1377 A.H.) pp. 75-76.
- 24) Sharh-i Manzûmah, v. 3.
- 25) Cf. Ashtiyanî: op. cit., p. 157, 193.

- is called by that name. It has still other names: the "universal unit" (fard kulli), and "absolute unit" (fard mutlaq).
- 7) See a lucid exposition of this point in Muhammad Ridâ Sâlihî Kirmânî: Wujûd az Nazar-i Falâsifah-i Islâm, I (Qum, n. d.) pp. 158-159.
- 8) This paragraph is based on Mulla Sadra's explanation of this position in the Masha'ir, p. 28 §§ 71-72.
- 9) Sharh-i Manzûmah, v. 36.
- 10) Durar al-Farâ'id, I, pp. 87-88.
- 11) This important technical term will be explained later.
- 12) cf. Amulî: op. cit., p. 90.
- 13) The following explanation owes a great deal to a very clear exposition of the problem by Professor Muḥiy al-Dîn Mahdî Qumshi'î in his Ḥikmat-i Ilâhî, pp. 10-11.
- 14) By the "light" they mean the supra-sensible, metaphysical Light, not the sensible light. The sensible light can only serve as a metaphor suitable for indicating the essential structure of the metaphysical Light as understood in the Suhrawardian sense.
- 15) Theoremata de Esse et Essentia, XIII (Louvain, Museum Lessianum, 1930) p. 78, quoted by W. Carlo, op. cit., p. 61, n. 7.
- 16) Sharh-i Manzûmah, ad. vv. 34-35.
- 17) Mashâ'ir, p. 8, § 12.
- 18) For a detailed explanation of the place occupied by this concept in Ibn 'Arabî's metaphysical system, see my work:

  A Comparative Study of the Key Philosophical Terms in Sufism and Taoism, vol. I, Ibn 'Arabî' (Tokyo, Keio Institute of Cultural and Linguistic Studies, 1966).
- 19) Cf. The Persian Commentary on the Mashâ'ir by Badî'al-Mulk Mîrzâ, in Le live des pénétrations métaphysiques, op. cit., p. 90.
- 20) Hikmat al-Ishrâq, ed. Corbin, p. 113, §117:

- 21) Ibid., p. 197, pp. 133-134.
- 22) As pointed out before, the adjective "real" serves to distinguish

«existence» pure and simple. For the human consciousness it is real Darkness. The Absolute at this highest stage has no condition, no qualification. It is the «unknown-unknowable», the Mystery of mysteries (ghayb majhûl), the whidden treasure» (kanz makhfî).

Thus, in the metaphysical system of these Sûfîs, what constitutes the first stage of «existence» in the Pahlawi system is relegated to a subsidiary place, whereas, the stage of the «non-conditioned», the second stage according to the Pahlawî philosophers, is placed at the highest point of the hierarchy. The Sûfî view implies a peculiar understanding of the term «non-conditioned». They take the term to mean absolutely «non-conditioned» thus denying even the condition of being «non-conditioned». The concept of «non-conditioned» understood in this way constitutes the very source of the triple division into «negatively-conditioned», «nonconditioned» — as understood in the ordinary sense — and «conditioned-by-something». «Unfolded existence» can, in this view, only be «existence as non-conditioned», understood in the ordinary sense, that is, «existence» as conditioned at least by being «non-conditioned».

#### (Footnotes, Section 7)

- 1) Mashâ'ir p. 24, § 57.
- 2) La nausée, p. 160. "How I wish I could let myself go, forget myself, fall asleep. But I cannot, I am suffocating: existence penetrate's me everywhere, through the eyes, through the nose, through the mouth ... And suddenly, all of a sudden, the veil is torn away, I have understood, I have seen".
- 3) Ibid., pp. 161, 162.
- 4) Ibid., pp. 161, 162.
- 5) L'être et l'essence, pp. 297-298
- 6) Sometimes it is also called "absolute existence" (wujûd mutlaq), which, however, is very confusing because (a) too

With the light of His Face all things become illumined, But in the presence of the light of His Face everything else is but a shadow.

In this verse God Himself is understood as pure Existence. «His Face» refers to «unfolded existence». It is His actus as «light» which is «self-manifesting and which brings all else into manifestation.» That «all things become illumined by this light» refers to the fact that the «quiddities», which are in themselves i'tibârî and non-existent, become apparent to our eyes as «existents» by dint of the activity of the «light». Their real status, however, is indicated by the symbol of «shadow».

Before bringing this section to a close, one more important point must be mentioned. Against the view of the Pahlawî philosophers who recognize in «existence as negatively-conditioned» the highest stage of «existence», i. e. the Absolute or God, many of the leading Sûfîs take a different position in their metaphysical doctrines. Existence as negatively-conditioned» (wujûd bi shart lâ), they argue, cannot be absolutely absolute, for it is conditioned, albeit negatively. It is pure «existence» with the negative condition that there be nothing else associated with it, that it not be determined by any possible determinations. In the eyes of the Sûfîs, «existence» at this stage is, thus, already determined. Instead of being the stage of absolute absoluteness, «existence as negatively-conditioned» is the stage of first determination.

The highest stage of «existence», in the Sûffs' view, must be «existence as non-conditioned» (wujûd lâ bisharț), i. e. «existence» having absolutely no condition, not even that of being absolute, and not even that of being «non-conditioned». The highest stage is the reality of

III «Existence» as «conditioned-by-something» (alwujûd bi-shart shay')

Thus the reality of «existence» has a structure of three different strata. The first stratum, which is «existence» itself having absolutely no association at all with anything other than itself, is theologically the very «essence» of God who absolutely transcends, and is absolutely distinguished from, the creature. God is Light itself, and for that very reason He is for the human consciousness utter Darkness. He is the eternally self-concealing God.

The second stratum, as we have seen, is "unfolded existence". It is comparable to a pure luminous radiation from the source of Light. The beam of light is still pure, i.e. simple; it is still a unitary reality. In addition, however, it contains in itself the capacity of overflowing and pouring out in all directions so that it may be channelled in infinitely diverse ways. Theologically this stratum is the self-revealing God.

The third stratum is «particular existence» (wujûd khâṣṣ) — more strictly we must use the plural form and say: «particular existences» (wujûdât khâṣṣah). These particular «existences» are the actualized stages and degrees of «unfolded existence», the intrinsic modifications of the unitary reality of «existence». Each of these degrees, when considered by the human intellect as a self-subsistent independent entity, transforms itself into a «quiddity». The «quiddities» thus produced, however, are but like shadows if compared with «unfolded existence», which, again, is but a shadow if compared with the absolute reality of «existence». This relation among the three strata of «existence» is described symbolically by Sabzawârî in one of his verses:

بنور وجهه استنار كل شئى ، و عند نور وجهه سواه غيثى .

Now we may apply this triple division to "existence". According to the Pahlawî philosophers, as we have repeatedly observed, "existence" is one single "reality" having various degrees and stages which differ from each other in terms of intensity-weakness, perfection-deficiency, etc.. The highest stage, i.e. the Absolute in its transcendental absoluteness, is the reality of "existence" in the state of the "negatively-conditioned". The Absolute, in other words, is pure "existence", i.e., the reality of "existence" in its absolute purity, away from all possible determinations and limitations. It is "existence" in the state of pure and absolute transcendence.

In the next stage, that of the «non-conditioned», «existence» is in a state of free indetermination, ready to modify itself into any determinate form whatsoever. In this state it comprises in potentia all possible «existents» within the sphere of its unity. It is here that «existence» is unity and multiplicity at one and the same time. This is the stage of «unfolded existence» and the «breath of Mercifulness».

At the lowest stage, that of the «conditioned-by-some-thing», «existence» appears as already determined this way and that. This ontological level is that of concrete individual «existents». The reality of «existence» here is at the farthest remove from its original transcendental purity, having become associated with something else, i.e. with «quiddities».

As a result of this discussion we obtain the following hierarchy of the stages of «existence» according to the Pahlawî philosophers:

I «Existence» as «negatively-conditioned» (al-wujûd bi-shart lâ)

II «Existence» as «non-conditioned» (al-wujûd lâ bi-shart)

tioned-by-something».

A «quiddity» in the state of the «negatively-conditioned» (bi-shart lâ) is a «quiddity» considered in its purity; a state in which everything else, including even the «existence» of the «quiddity», whether external or mental, is eliminated from the consciousness. The «quiddity» qua itself, as, for example, the concept of «animal» qua «animal», alone is represented in the mind, with nothing else associated with it. If we relate some other concept to a «quiddity» in a pure state, for example, the concept of «rational», the result can only be a combination of two different and independent elements. The original concept cannot then be predicated of the composite. «Animal» plus «rational» is something more than pure «animal», and the latter is not predicable of the former.<sup>23</sup>

In the state of the «non-conditioned» (lâ bi-shart), a «quiddity» is represented in an ambiguous or totally indeterminate way. A «quiddity» in this state is free; it may or may not be associated with something else. If we relate some other concept to a «quiddity» in such a state of indetermination, the resulting combination is a perfect unity. The original concept can still be predicated of this unity. «Animal» plus «rational» is «man»; and «animal», of course, is predicable of «man». A «quiddity» at this stage is in itself not yet actualized or specified; it is yet indeterminate so that it can be predicated of many different things.

In the state of «conditioned-by-something», a «quiddity» is considered already to be associated with some other concept; e.g. «animal» plus «rational». «Animal» in this state is considered as already actualized and specified. That is to say, «animal» here is not considered qua «animal»; rather it is «animal» in so far as it is associated with «rational», i.e., qua «man».

in various degrees and stages.

The next problem to consider concerning the structure of the reality of «existence» has to do with the position of the Absolute, or God, in the Pahlawî system of metaphysics. Since, in this system, the reality of «existence» is one single reality diversified into multiplicity by its own intrinsic degrees and determinations, the highest degree must necessarily be the place of the Absolute. Even the lowest degree, however, is an intrinsic limitation of the same «reality». Between the highest and the lowest there is an uninterrupted line of continuance. Is there then no essential difference between the Absolute, i.e. the Necessary Existent, and the possible «existents»? In order to give a proper answer to this question from the particular viewpoint of the Pahlawî philosophers, we must first offer a preliminary explanation of three important technical terms: bi-shart lâ «negatively-conditioned», lâ bi-shart «non-conditioned», and bi-shart shay' «conditioned-bysomething».

Properly speaking, these concepts belong to the sphere of "quiddity", not to the sphere of "existence". Nevertheless, they are relevant to the latter sphere also in Pahlawi metaphysics, for, as Sabzawârî himself declares, the Pahlawî philosophers apply this triple division to the reality of "existence", in accordance with the tradition of the "tasting of theosophy". We shall first give a brief explanation of this triple division in its own proper field, i.e. on the level of "quiddity".

Every «quiddity» can be considered in three different aspects: (1) as «purified» (mujarradah) or «negatively-conditioned», (2) as «absolute» (muṭlaqah) or «non-conditioned», and (3) as «mixed» (makhlûtah) or «condi-

The second point to be considered is the fact that Sabzawarî in the above-quoted passage identifies «existence» with «light». He evidently owes this conception of «light» as the metaphysical reality to the Master of the Illuminationists, Suhrawardî. Historically, this fact is of prime importance because, as we have seen earlier, Suhrawardî is the greatest representative of those who maintain the i'tibârî-ness of «existence».

Suhrawardi's position concerning «existence» is complicated by the fact that, although he categorically denies all objective reality to «existence», he transfers, so to speak, what he denies to «existence» to the metaphysical reality of «light». The nature of metaphysical «light» as «that which is self-manifesting and which brings all else into manifestation» and its «analogical» (tashkîkî) structure effectively erase the line of demarcation between the Suhrawardian «light» and the reality of «existence» as understood by a Pahlawî philosopher. Otherwise expressed, the «real light» (nûr ḥaqîqî) in the technical terminology of the Illuminationists" is identical with the «reality of existence» (haqîqatu-l-wujûd) in the terminology of the Pahlawî philosophers. The only difference between the two positions is due to the two different ways in which the absolute metaphysical reality is experienced. Whether absolute reality is experienced as pure «existence» or pure «light», the experience itself is essentially of a gnostic nature. Those who make «existence» the foundation of their philosophizing belong to the tradition of Ibn 'Arabî, while those who emphasize «light» as the basic category are of the Suhrawardian tradition. Historically, Mulla Sadra forms the point of convergence of these two theosophic traditions in Islam. The result of the convergence in the Pahlawî school of philosophy is the idea that «existence» is a «luminous reality» (haqîqah nûrânîyah) which manifests itelf

tualizes the sphere of multiplicity. At this stage, all «existents» in their vital effervescence and luxuriance come into his sight and fill it up. His sight is no longer restricted to pure Existence. An infinite number of various and variegated things are witnessed. None of these things, however, lies outside the «comprehensiveness» of «existence», because nothing can «appear». nothing can be actualized, except by dint of «existence». In this sense all these things are comprised within the one single reality of «existence».

Thus a man «deeply versed in knowledge» witnesses. with his two eyes combined, the metaphysical secret of coincidentia oppositorum. He sees the reality at once as one and as many. The philosophical outcome of such an experience is the view that «existence» is one single reality of a nature that it «descends» (tanazzul) from the stage of its original purity into various stages of limitation and determination. In this latter aspect among the mystics it is called the «breath of Mercifulness», i.e., the breath of the existential Mercy of the Absolute. It is called «breath», because it is comparable in its formal structure to human breath." Human breath in the process of producing various phonemes is originally a simple neutral voice having no determined forms in itself. As it passes through the vocal organs, it is variously articulated into particular sounds in such a way that the latter form various words. In a similar way, «existence» in its absoluteness is pure «appearance» with no determinations; it is a pure «light» without any color whatsoever. As it «descends» into various stages, the one single reality is continuously determined in various ways and finally brings to light the world of multiplicity. Since, however, all these stages are but intrinsic limitations of the selfsame reality, the observed multiplicity is ultimately reducible to the original unity.

with regard to its "particulars". In the first and the second case, the two terms of the relation must both be already "existent", and the third case is impossible unless the reality of "existence" be a "natural unversal", i.e. a "quiddity".

How, then, are we to understand the real structure of the comprehensiveness of «existence»? It is to be understood, as observed earlier, as a coincidentia oppositorum: the reality of «existence» is one and yet many; many and yet one. As such, it requires for its subjective realization a particular kind of «existential» intution such as has been explained at the outset of this section in connection with the Sartrian experience of «existence». Mullâ Şadrâ" clearly states that the truth about this comprehensiveness is revealed only to «those who are deeply versed in knowledge» (Qur'ân, III: 15), i.e. to mystics or gnostics. It is to this aspect of «existence» that the above-mentioned expression: «ever-spreading existence», or «unfolded existence» (wujûd munbasit) refers. In the mystical terminology of Ibn 'Arabî, it is also called the «breath of Mercifulness» (nafas rahmânî)."

A man «who is deeply versed in knowledge» is said to have two different eyes. With one of his eyes, he sees the reality of «existence» in its absolute purity. In that high spiritual state which is attainable only in deep contemplation, all things, all existents, without a single exception, disappear from his ken. Nothing remains except the dazzling simplicity of the «luminous reality» of pure Existence. There remains no longer any place for even talking about «comprehensiveness», or about the relation between that which comprises and that which is comprised.

With the other eye he sees at the same time the limitless variety of things. The activity of this second eye acso that weakness does not prevent a weak degree from being a «light»; nor are intensity and moderation essential conditions or constituent factors of a particular degree except in the sense of being something which does not remain outside of «light»; nor do they prevent (it from being a «light»). Thus a strong «light» is a «light» just as much as a moderate one is a «light». Likewise, a weak light is yet a light.

The «light» thus has a wide expanse with regard to its various non-composite degrees, and each of these degrees also has an expanse with regard to its relation to its various recipients.

In exactly the same way, the reality of «existence» has various degrees in terms of intensity and weakness, priority and posteriority, etc., in its very reality. Every degree of «existence» is non-composite. It is not the case that a strong degree of «existence» is a composite formed by its reality plus intensity. Likewise, a weak degree is nothing but «existence», the weakness being of the nature of «non-existence»; (it is) like a weak «light», which is not composed of «light» and «darkness», for the latter is simply non-existent.

Two points in this passage deserve special attention. The first is the statement that the reality of «existence» has a wide expanse. It refers to the universal comprehensiveness (shumûl) or all-inclusive nature of «existence». The reality of «existence» is absolutely one, and yet this unitary reality comprises all things without exception. The nature of this «comprehensiveness» is peculiar. It is not (1) the comprehensiveness of a «whole» with regard to its «parts». Nor is it (2) the comprehensiveness of one body with regard to another body, like a cup containing water. Nor, again, is it (3) the comprehensiveness of a «universal»

the principle of «quiddity» and existent by the principle of «existence». As we have already seen, such a view must regard «quiddities» qua recipients of «existence» as self-subsistent, and as existing in some mysterious way before they receive the influx of «existence». The Pahlawî position, on the contrary, does not admit the self-subsistence of «quiddities» as secondary causes. All «quiddities» in this view are devoid of external reality; the reality they manifest to our eyes is only a pseudo-reality. We need not repeat the argument here since this point has already been discussed toward the end of the foregoing Section.

The position taken by the Pahlawî philosophers is described by Sabzawârî in the following way.<sup>16</sup>

«Existence» according to the Pahlawî philosophers is a «reality» characterized by «analogical gradation» and comprising various degrees ... that vary like the real (i.e. supra-sensible) Light which, in fact, is the same as the reality of «existence» because «light» (in general) is that which is self-manifesting and which brings all else into manifestation. This is precisely the characteristic of the reality of «existence», for it is of the very nature of the latter that it is self-manifesting and that it brings all else into manifestation. The word «others» in this context refers to all «quiddities»....

(«Existence»-Light in this sense) resembles sensible light which is also an analogically graded entity having various degrees as it becomes strong or weak . . . . The basic characteristic of «light» (whether sensible or metaphysical) is that it is self-manifesting and that it brings all else into manifestation. This characteristic is actualized in every degree of «light» and «shadow»,

The words of the Pahlawî philosophers must be understood in the sense just explained when they assert that «existence» is one single «reality» possessed of an infinite number of degrees and stages. These degrees or stages have some kind of reality because in the last analysis they are intrinsic modalites of the reality of «existence» itself. When the human intellect works upon them and conceptualizes them into «quiddities», they are transformed into pure «mental aspects» (i'tibârât). Since the Pahlawî philosophers, as we shall see, completely identify «existence» with «light»," they call multiplicity in terms of intensity-weakness etc. «luminous multiplicity» (kathrah nûrânîyah), in contrast to multiplicity in terms of «quiddities» which the call the «multiplicity of darkness» (kathrah zulmânîyah). This latter kind of multiplicity is associated with darkness, i.e. lack of light, because it arises in a region far removed from the reality of «existence».

This understanding of «multiplicity» makes it possible to draw a clear and sharp line of demarcation between the metaphysical system of the Pahlawî philosophers and another system which is formally similar but internally of quite a different structure, as, for instance, the doctrine of Giles of Rome in the West. The basic thesis of Giles of Rome is as follows: «Existence» is one and uniform, and it is diversified by «quiddities». Superficially considered, this thesis seems to be quite the same as the basic thesis of Sabzawârî. Both agree in asserting the fundamental unity of «existence» and in recognizing the principle of diversity in «quiddity». The resemblance is merely superficial, however, for Giles of Rome maintains a real distinction between «existence» and «quiddity». Omne ... habet essentiam realiter differentem ab esse, et per aliud est ens et per aliud existens:" that is, everything has "quiddity" really differing from «existence»; everything is something by

of diversity among its manifestations. An example is provided by the concept of «being-existent» as it is predicated of Adam, Noah, Moses and Jesus, who in spite of «being-existent» were also in the relation of priority-posteriority. The difference among these prophets in regard to the time of their appearance is not caused by their «being-existent» itself, but by the nature of time which permits of priority and posteriority.

The importance of this distinction between the two kinds of «analogicity» lies in the fact that the «analogicity» of the concept of «existence» is of the second kind, while that of the reality of «existence» is of the first. This difference is due to the fact that a «concept» can only be a principle of identity and agreement and can never act as the differentiating principle of the objects to which it is applied. Thus the concept of «existence» can and does bring together all the different and disparate things in the world into one class in which they are reduced to a level of ontological indiscrimination. It is incapable, however, of differentiating them from one another.

The reality of «existence», on the contrary, not only acts as the principle of identity and unity of all existent crealities», but it is at the same time the very principle by which they differ from each other in terms of intensity-weakness, perfection-deficiency, and (non-temporal) priority-posteriority. All these differences are nothing other than intrinsic modalites of the same reality, «existence». It must be so, because in the extra-mental world anything other than the reality of cexistence is sheer conexistence or conthing. «Non-existence» or conthing» can act neither as the principle of unity nor as the principle of multiplicity.

posteriority, and of a «substance» and its «accident» by way of intensity-weakness. Likewise, the reality of «existence» is also of an «analogical» structure. According to the Pahlawî philosophers, the reality of «existence» as it appears in the Absolute is clearly different from its reality as it appears in other «possible» existents. In the former the reality is «more intense» and «prior», while in the latter it is «weaker» and «posterior». In the same way, the reality of «existence» as it appears in a non-material being is «stronger» than the same reality as it appears in a material being.

«Analogicity» is technically divided into two kinds: (1) «analogicity» in a specialized sense (tashkîk khâṣṣî) and (2) «analogicity» in a popular (i.e. non-specialized) sense (tashkîk 'âmmî).

The first kind of «analogicity» is realized when the one single reality, through which all its particular manifestations are identical with each other, happens at the very same time to be the cause of the diversity among its particular manifestations. For example, one and the same concept of «number» is truthfully predicable of both 2 and 2000 with a certain diffrence. The principle of identity uniting 2 and 2000 is «number», just as the principle of difference between them is also «number». For another example: the light of the sun, of the moon, of a lamp, and of a firefly is one single reality of light; yet, it is actualized in each of them differently. They differ from one anouther by the very same reality which makes them identical with each other.

The second kind of «analogicity» is actualized when the reality, through which all its particular manifestations are identical with each other, does not act as the principle grades and stages of the one single «reality». This will suffice for our discussion of the aspect of sameness.

We began from the observation that the concept of "existence" remains one and the same whatever may be the object to which it is applied. From this premise we have concluded that the corresponding reality of "existence" must also be one single "reality" despite the infinitely various forms in which it appears to our eyes. But is the "oneness" here in question an ordinary straightforward oneness? In other words, is the predicate-concept "existent" predicable of God and a table, for example, in exactly the same sense with no difference at all? Or is a substance (e.g. man) existent in the extra-mental world in exactly the same way as an accident (e.g. the quality "whiteness")? The answer given to this question by the Pahlawî thinkers constitutes their most basic philosophical thesis.

The gist of their answer may be formulated in a very simple way as follows: The «oneness» here in question is not an ordinary straightforward oneness, rather it is an analogical, i.e. graded, oneness. In order that we may understand this answer in a proper way, we must have a clear idea of the technical meaning of «analogicity» or «analogical gradation» (tashkîk).

Generally speaking, tashkîk is realized whenever one single «universal» is predicable of its «particulars» in varying grades or degrees, or whenever one single reality actualizes itself in a number of things in varying degrees. Looked at from this point of view, the above statement that the concept of «existence» is one and the same in all cases must be modified. The concept of «existence» must rather be said to be «analogically» one, because it is predicable of a «cause» and its effect («caused») by way of priority-

physics, and it constitutes the foremost distinguishing mark of the Pahlawî school of philosophy.

There are two mutually opposed aspects to «analogical gradation»: the aspect of sameness and the aspect of distinction. We have already seen the first of these two aspects in relation to the notion or concept of «existence».

The notion or concept of «existence» is essentially one; it is common to all things in the sense that it is applicable to all without discrimination. A «man», for example, can be said to «exist» in just the same way as a «stone» is said to «exist». The concept of «existence» which our intellect draws from an actually existent man by the process of abstraction is completely identical with the concept of «existence» which it abstracts from an actually existent stone, tree, table, or anything else.

Since the concept of «existence» is one, its extramental referent, i.e., the corresponding reality of «existence» must also be one, because it is evident that one single concept is not obtainable from a number of «realities» which are totally different from each other. «Existence» in concreto is one single «reality» comprehensive of everything and pervading all things. These latter appear to our eyes as many different things, but this ontological multiplicity is, as we have just seen, something of a mirage which deceives our eyes and prevents us from perceiving the objective reality. A man with an eye to see will look through the veil of multiplicity and perceive behind everything one single reality of «existence». He will perceive that the «reality» behind the veil of many different things is «pure existence» (sirf al-wujûd) having not even a trace of multiplicity, and that the «quiddities» which are the cause of this seeming diversity of things are but different

all of them serves as a thread that gathers together all the dispersed reflections into a unity. If attention were paid only to the disparate individual reflections in their very diversity, their real status could never be known.

Similarly, if we view particular «existences» in their relation to the unique reality of «existence» in terms of an «illuminative relation», that is, if we consider them as so many «effluences» (ishrâqât) of the Absolute Light which is the reality of «existence», we shall notice that the latter itself appears in the very appearances of these individual lights. If, however, we view particular «existences» as independent and self-subsisting entities without any relation to their source, their real ontological status will inevitably escape our grasp, because «being-related-to», which we have earlier called «need» or «poverty», forms an essential constituent of these «existences».

Thus, particular «existences» are not entirely devoid of reality. They are «real». Their reality consists in their being rays of the metaphysical Sun, and in their being «pure relations» (rawâbit maḥḍah), not in their being independent entities having relations to their source.

This observation about the ontological status of particular «existences» leads immediately to the thesis that «existence» is one single «reality» possessed of varying grades and stages in terms of intensity and weakness, perfection and deficiency, priority and posteriority, etc. . These differences do not compromise the original unity of the reality of «existence», because that by which they differ from one another is precisely that by which they are unified. Here in concise form is the doctrine of the «analogical gradation» of «existence».

As Sabzawârî remarks, the «analogical gradation» of «existence» is, one of the most basic problems of meta-

Like the doctrine attributed to the «tasting of theosophy», the Pahlawî doctrine recognizes that the «existents» are existent through a relation to the absolute reality of «existence». The «relation» is here understood in a very peculiar way, however, for the Pahlawî philosophers consider the three constituent terms of this relation — (1) the object related, (2) the object to which the object (1) is related, and (3) the relation itself — to be one and the same. More concretely, (1) the particular «existences» or all possible things (2), the absolute reality of «existence» or the Absolute itself and (3) the «unfolded existence», which is the «illuminative» act of the Absolute, are all three one single «existence».

Sabzawârî in his Commentary on Mullâ Sadrâ's Kitâb al-Asfâr explains this peculiar situation by a metaphor." Suppose, he says, that a man is standing in front of many mirrors. In each of the mirrors the same man and the same humanity, i. e. the «quiddity» of man, or «being-man», are observable. Both «man» and «humanity» are diversified; there are as many men and humanities as there are mirrors. Yet in their very multiplicity and diversity they are but one single «reality», in so far as they are only reflections having no reality of their own. A reflection of something, taken in itself qua reflection, is «nothing». It has a kind of pseudo-reality as a means by which we may observe the real object of which it is a reflection. If the reflection is considered in itself independently of the real object, it does not «reflect» the object; nor does it «imitate» the object. Rather it acts as a veil obstructing our vision of the object.

All the mirrors reflect one and the same object in varying forms, each according to its shape, size, color, glossiness, etc. The appearance of the original object in

particular, real «existence» of its own, i.e. «existence» at stage (d). The unique reality of «existence» is never really diversified by various «quiddities» being related thereto.

Thus the doctrine upheld by this group of thinkers is the thesis of the unity of «existence» and multiplicity of «existents». This is a position also taken by some theologians. It was Jalâl al-Dîn al-Dawwânî who recognized therein the influence of mysticism and attributed the position to the «tasting of theosophy».

Sabzawârî, however, thinks that this doctrine does not represent the «tasting of theosophy» in its true form, for it stands on the assumption that both «existence» and «quiddity» are fundamentally real. That is to say, the doctrine recognizes in the domain of actuality two parallel roots or bases. The «tasting of theosophy» in its authentic form, he says, must admit only one single root or basis in the domain of actuality. It must, in other words, stand on the thesis of «existence» alone being fundamentally real and «quiddity» being something mentally posited.

The last position to be considered is that taken by Mullâ Sadrâ and Sabzawârî who, together with many others, constitute what is known as the school of Pahlawî philosophers, al-fahlawîyûn. The gist of their contention may be represented by stating that both «existence» and «existent» are «one» and at the same time «many» — a sort of metaphysical coincidentia oppositorum — multiplicity being unity, and unity being multiplicity. Both «existence» and «existent», in the view of Sabzawârî, are infinitely manifold and diversified, and yet they are, in their very being-many, one single «reality». This coincidentia oppositorum is realized through the above-mentioned «analogical gradation» of «existence».

not at stage (d). These «portions» share some common accidental properties by which they are identical in somewhat the same way as the whiteness of this ivory and of that ivory and of a third ivory, etc., are identical in the external world. But in reality they cannot go beyond the sphere of concepts. What really corresponds to them in the external world is the multiplicity of «existents», i. e. «quiddities» which, according to this view, are real, not i'tibârî.

These really existent «quiddities» are essentially and completely different from each other, having no unity at all among themselves. How then can «existence» be equally predicable of them, so that we can say they are all «existent»?

To this question the thinkers of this school answer that when we say: «X is existent», «Z is existent», etc., the meaning of the predication is simply that X, Y, and Z, which are real «quiddities», are related to the unique reality of «existence», each separately; and that this relation is merely accidental.

Their relation to existence is comparable to the external and accidental relation which subsists between a man who sells fruit and the fruit, or a man who by profession catches fish and the fish. A man who catches fish is in himself simply a man, nothing else. Qua man, he has no internal relationship with the fish he catches and sells. The relation between them is one of occupation or business, but because of this peculiar relation, the man is called a «fisher man» which is a name derived from «fish». In just the same way, a «quiddity» is said to be «existent», which is a derivation from «existence», by dint of such an accidental relation, not because it has a

they go on to say, «existence» in all its many phenomenal forms is no less «necessary» than «existence» considered at the stage of absolute transcendence. The only difference between transcendental «existence» and the phenomenal «existences» consists in the fact that the latter are in need of the former, or we should say, they are the need of transcendental «existence» itself. This metaphysical «need» (faqr, lit. «poverty», «want») does not contradict their «being-necessary», because in the last analysis it is nothing more than their requirement for the «reality» of transcendental «existence». As we shall see presently, this position stands closest to the position taken by the school of the Pahlawî philosophers, to which Sabzawârî belongs as an important member.

Next to be considered is the position ascribed to the so-called school of the «tasting of theosophy» (dhawq alta'alluh). This is a position represented by several great thinkers including Jalâl al-Dîn al-Dawwânî (d. 1501/1503) of the school of Suhrawardî, Mîr Dâmâd (d. 1631), the famous teacher of Mulla Sadra, and Mulla Sadra himself in his youth. According to this view, «existence» in the extra-mental world has only one single «reality» in which there is absolutely no multiplicity, neither in terms of species nor in terms of individuals, nor even in terms of degrees and stages. This single «reality» is the only external entity which corresponds to the concept of «existence». Apart from it, the concept of «existence» finds no real object to which it may apply in the extra-mental world. Theologically speaking, this «reality» is God, the Absolute. All the so-called non-absolute, i. e. possible, «existences» are not real entities; they are no more than conceptual «portions» of «existence». In other words they are «existence» at stage (b) according to the above-given scheme, only one of these independent and self-subsistent entities, albeit a very special one because it is «necessary». On this understanding there is no unifying thread running through all things in the world. The world of Being consists of an infinity of separate entities that have nothing in common among themselves. It goes without saying that this view is diametrically opposed to the thesis of the «analogical gradation» of «existence». Sabzawârî ascribes this doctrine to a group of the Peripatetic philosophers.

Quite opposite to the thesis of the multiplicity of «existence» and «existent» is the thesis of the unity both of «existence» and «existent», which is held by the Sufis. Shaykh Muḥammad Taqî Âmulî<sup>10</sup> divides the Sûfîs into two groups relative to this problem. The first group, which Amuli calls the «ignorant» among the Sûfîs, hold that there is but one single «reality» in the extra-mental world corresponding to the concept of «existence». This unique entity, they assert, directly takes on various and variegated phenomenal forms without any gradation. In the sky it is sky, in the earth it is earth, and in the table it is table, etc. These phenomenal forms are for us the «reality» of «existence». Since, however, the phenomenal forms are in fact but of an i'tibârî nature — i.e. they are for us. but are nothing in themselves — their multiplicity does not in any way compromise the original unity of the «reality».

The second group is represented, as Amulî says, by the great Sûfîs who take the position that «existence» does have a «reality» quite apart from its various phenomenal forms. «Existence» at this absolute stage they call «existence» in the state of the «negatively conditioned» (bi-shart lâ)." They mean to indicate «existence» in its absolute purity, it being associated with nothing else. Nevertheless,

mental world that stands opposed to "existence" — for it is in itself "nothing", being itself only mentally elaborated out of a particular limit or stage of "existence" — it is evident that "something limited" or "determined" is not exactly the same as the "determining limit". In our present case, the object limited is "existence", and "quiddity" is its "determining limit". Thus "quiddity", which, if considered in itself, is "nothing", nonetheless, in so far as it is considered as the "determining limit", is different from "existence" which it delimits and specializes."

With regard to the four stages of «existence» thus established, various thinkers or schools take various positions.

There are those who, like the famous Shî'î philosopher of the fifteenth century Ṣadr al-Dîn al-Dashtakî (d. 1497), altogether deny the reality of «existence», whether mental or extra-mental. They recognize only stages (a) and (b). For them «existence» is nothing more than a product of a subjective attitude by which the mind lays hold of concrete things, i.e. and i'tibâr pure and simple. In the view of these thinkers, when the predicate derived from «existence», i.e. «existent» (mawjûd), is truthfully predicated of something, it means simply that the concept of «existent» is unified with that thing; it does not mean that the source of derivation, i.e. «existence», really subsists in the thing.

Concerning, again, the level of the external reality, there are those who maintain the real multiplicity of «existence», not only of «existents». «Existence» for them is «realities» (ḥaqâ'iq pl. of ḥaqîqah) each of which is a completely independent entity. All «existences» differ from one another totally and essentially; they are not different from each other only through specific differences or by individualizing properties. Furthermore, the Absolute is

«Existence» at this stage is still a «unity»; it is not yet actually diversified, but it is ready to be diversified; it is a «unity» comprising in itself «multiplicity». It is also known as wujûd munbasit, i.e. «ever-spreading existence» or «unfolded existence». «Existence» shows itself here as a «reality» having in itself an infinite number of degrees and stages (marâtib). «Existence» can be considered at a still higher metaphysical level, but at that level, which is the highest, «existence» is, as Ibn 'Arabî says, absolutely unknown and unknowable, a Mystery about which nothing can be said except negatively.

The fourth (d) is the stage at which the original unity of the reality of «existence» appears diversified in manifold forms. These are the «particular units» (afrâd khâṣṣah), each one of which is a concrete «existent» actualized in the world of external reality. In the view of those who maintain the principality of «existence», they are properly to be regarded as «particular existences», or, as Sabzawârî says, as the various «particular aspects of existence», because they are nothing other than intrinsic limitations and determinations of the single all-inclusive reality of «existence».

Against the Ash'arîyah theologians who refuse to recognize any distinction, whether conceptual or extramental, the philosophers belonging to the school of the principality of «existence» assert that at all four of these stages, «existence» is different and distinguishable from «quiddity». It requires very little effort to see that at stages (a) and (b), that is, in the sphere of concepts, «existence» and «quiddity» are not identical. Even, however, in the sphere of external reality, that is, at stages (c) and (d), the two are distinguishable from one another. Although «quiddity», in their view, is nothing actual in the extra-

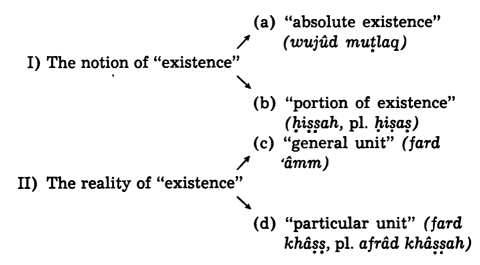
present paper. It is a concept of the widest extension, being applicable to all things without discrimination. «Existence» at this stage is represented in the mind in its absolute simplicity, without any determination whatsoever, whether intrinsic or extrinsic. It is evident that «existence» thus understood is completely different from «quiddity». For the conce t of «existence» is «existence»; it could be nothing else. The same is true of «quiddity». The Ash'arîyah theologians, however, who maintain the complete identity of «existence» and «quiddity», assert that even at this conceptual stage, there is no distinction to be made between the two; that the fact is that one and the same concept is sometimes expressed by the word «quiddity» and sometimes by «existence».

The second (b) which is also called «determined existence» (wujûd muqayyad), is the general concept of «existence» (a) as particularized and determined by a «quiddity», to which it is related in such a way that the «relation» is considered an integral part of the concept, to the exclusion of the «quiddity» itself; for instance the concept of the «existence-of» (man), the «existence-of» (horse), the «existence-of» (table), etc. The distinguishing mark of «existence» at this stage is that it contains within its semantic sphere the concept of «relation» as an inseparable element (ma'nâ harfî).

With the third (c), which is called «general unit» (fard 'âmm), we step into the sphere of the reality, as opposed to the notion, of «existence». The adjective «general» ('âmm) in this particular phrase means «all-comprehensive» or «all-inclusive». It refers to the totality of all external existential realities considered in their original state of unity. In the terminology of Ibn 'Arabî's metaphysics it is the self-manifesting aspect of the Absolute.

by «quiddities» and transformed into various things. The metaphysics of a Mullâ Ṣadrâ or a Sabzawârî is a philosophical world-view that has its deep root in this kind of metaphysical experience. Whether it be a «descending ecstasis» or «ascending ecstasis», the content of the metaphysical experience as the immediate presence of the reality of «existence» is capable of furnishing a solid basis on which one can build a whole philosophical world-view.

In order to locate exactly the reality of «existence» in such a world-view, let us start from the very beginning. We begin by distinguishing between the notion (or concept) of «existence» and the reality of «existence». Each of these two is again bifurcated, so that we obtain a system composed of four basic terms.



The word «existence» is used in these four meanings which must be clearly kept apart from one another whenever we endeavor to analyze the structure of «existence».

The first (a) is the «self-evident», primary concept of «existence», which we elucidated in the first part of the

thinking of it, I was, I am sure now, thinking nothing; my head was empty except that there was just one word «to be».

Or else I may have been thinking ..... how could I explain it? I was thinking of belonging. I was telling myself that the sea belonged to the class of green objects, or that green was one of the qualities of the sea.

Even while looking at things, I was far far away from imagining that they existed. They all looked to me like scenery. I used to take them up in my hands, they served me as tools, I foresaw their resistance. All this happened, however, on the surface. If anyone had asked me what existence was, I would have answered in all sincerity that it was nothing, just an empty form which was added to things from the outside without bringing about any change in their nature. But then, all of a sudden, there it was; it was as clear as day. Existence had suddenly unveiled itself. It had lost its innocent-looking face of an abstract category. It revealed itself as the very paste of things. That root of the tree had been kneaded into existence.

Sartre in this passage describes his own personal encounter with the reality of «existence». One could scarcely hope for a more forceful and vivid description of this kind of experience. The experience of «existence» here described may be, as Professor Étienne Gilson says, a «descending ecstasis» (une extase vers le bas). It may well be, as he says too, a «diabolic mysticism» (mystique diabolique) as opposed to the «divine mysticism» (mystique divine) of Catholicism. It is, nevertheless, a precious record of the immediate experience of «existence» as it reveals itself in its crude original nakedness before it is modified

d'un seul coup, le voile se déchire, j'ai compris, j'ai vu.'

He is in the park sitting on a bench. A huge chestnut tree is there just in front of him, with its knotty root sunk into the ground under the bench. Suddenly the consciousness that it is the root of a tree disappears. All words disappear, and together with them the significance of things, their ways of usage, the feeble points of reference which men have traced on the surface of things. He sees only soft, monstrous masses, in utter disorder, naked in a frightful obscene nakedness.

It is of importance that at this moment «all words disappear». Language is of an «essentialist» nature. Each word fixes and consolidates a particular «essence» or «quiddity» out of the limitless mass of «existence». Once a portion of «existence» is given the name «table», for instance, it acquires the «table-ness», i.e. the «quiddity» of table; the «table-ness» determines its special use; and it is given a significance. The «quiddities» thus created serve as an insulating screen between us and our immediate vision of the all-pervading «existence».

He goes on to say:

The experience left me breathless. Never, until these last few days had I realized what is meant by the verb «to exist». I was just like the others, like the people strolling along the seashore, all dressed up in their Sunday best. I used to say like them: «The sea is green», «That white point up there is a seagull»; but I did not have the consciousness that it existed, and that the seagull was an «existing seagull».

Ordinarily, existence remains hidden. It is there, around us, in us, it is us; we cannot say two words without mentioning it. Nevertheless, one cannot touch it by any means. Even when I believed that I was

mediate witnessing». Only when one has experienced this does the concrete «reality» of «existence» become absolutely indubitable.

The above is said in answer to Suhrawardi's criticism that the «existence» of «existence» is liable to be doubted even after the «existence» of something has been represented in the mind.

However, the experience of the cilluminative presences which is the only way of access to the reality of cexistences is not within the capability of everyone. It is an unusual experience, a kind of mystical intuition, a vision that flashes upon the mind in moments of an extraordinary spiritual tension which is sometimes actualized after a long period of concentrated training or by dint of an inborn capacity. It is not for everybody to have such an experience.

That the experience of the «illuminative presence» is rarely obtainable may more easily be understood if we reformulate the problem in the ordinary terminology of monotheistic religions. To know the reality of «existence», even if it is only a matter of catching a fleeting glimpse of it, is equivalent in a monotheistic context to knowing God directly and through an immediate vision.

It will be interesting to observe in this connection how a contemporary existentialist, Jean-Paul Sartre, who is professedly an atheist, describes his own personal encounter with the reality of «existence». It is described as an awful, uncouth and crushing experience. The illumination (ishrâq), with him, is a dark illumination. Je voudrais tant me laisser aller, m'oublier, dormir. Mais je ne peux pas, je suffoque: l'existence me pénètre de partout, par les yeux, par le nez, par la bouche ..... Et tout d'un coup,



# THE STRUCTURE OF THE REALITY OF EXISTENCE

In the last few paragraphs of the foregoing Section we touched upon the problem of the reality of «existence». In the present Section the problem will be dealt with in more detail and in a more systematic manner.

Already at the outset of this paper, however, we remarked that the reality of «existence» is of such a nature that it escapes conceptualization. Reason has no access to «existence» as it really is in the extra-mental world. The only way of access open to us is what we might call metaphysical intuition — the «illuminative presence» (hudûr ishrûqî) as Mullâ Ṣadrâ calls it. He describes this situation in the following way:

The reality of «existence» as it really is can never be actualized in our minds. For «existence» is not something «universal». Quite the contrary: the «existence» of every «existent» is that «existent» itself in the external world. And the «external» can never be transformed into the «mental». That which is capable of being mentally represented of «existence» is merely a general mental notion. The latter is what is called the «attributive existence» which is found in propositions. The knowledge of the reality of «existence» is obtainable only by an «illuminative presence» and an «im-

- 19) I.e., that an "accident" exists means that it exists not for itself, but for its substratum, to inhere in the latter and qualify it.
- 20) I.e., the fact that whiteness is whiteness does not constitute the "existence" of whiteness; rather, its being existent in its substratum is its "existence".
- 21) Al-Ta'lîqât, quoted by Mullâ Sadrâ in the Mashâ'ir p. 34, § 83.
- 22) See, for instance, Muhiy al-Dîn Mahdî Qumshi'î: op. cit., I, pp. 18-19.
- 23) op. cit., pp. 103-104.

- 9) That "quiddity" is separated from "existence" in the intellect.
- 10) Nasîr al-Dîn al-Tûsî: Commentary on Avicenna's al-Ishârât

إن كلامه هذا مبنى على تصوّره أن للماهية ثبوتاً في الخارج دون وجودها، ثم إن الوجود يحلّ فيها. و هو فاسد. لأن كون الماهية هو وجودها، و الماهية لا تتجرّد عن الوجود الا في العقل، لا بأن تكون في العقل منفكة عن الوجود \_ فإن الكون في العقل ايضاً وجود عقلي، كما أن الكون في الخارج وجود خارجي \_ بل بأن العقل من شأنه أن يلاحظها وحدها، من غير ملاحظة الوجود. و عدم اعتبار الشثى ليس اعتباراً لعلمه. فاذن، اتصاف الماهية بالوجود أمر عقلي، ليس كاتصاف الجسم بالبياض. فإن الماهية ليس لها وجود منفرد، و لعارضها المسمّى بالوجود وجود آخر، حتى يجتمعا اجتماع القابل و المقبول. بل الماهية ، اذا كانت، فكونها هو وجودها.

wa-al-Tanbîhât, III, pp. 462-463:

- 11) Mashâ'ir p. 27, no. 71.
- 12) Ibid.
- 13) William Carlo: op. cit., p. 105.
- Jalâl al-Dîn Ashtiyânî, op. cit., p. 123. Cf. also Avicenna: al-Shifâ', al-Ilâhiyât, p. 37.
- 15) Kitâb al-Mu'tabar, III,, p. 22, see above Section II, note 8:

نقول: إن الموجود منها إما أن يكون موجوداً بذاته و عن ذاته، و إما أن يكون وجوده وجب عن غيره، ولم يجب له بذاته. و هذه قسمة عقلية تعتبر في الأذهان في كل موجود، ولا يخرج عنها موجود.

- 16) Tahâfut al-Tahâfut, pp. 328-329:
- ذلك أن الموجود الذى له علّة فى وجوده ليس له مفهوم من ذاته الا العدم، أعنى أن كل ما هو موجود من غيره، فليس له من ذاته الا العدم.
- 17) From al-Shifâ', quoted by Prof. Ashtiyânî in op. cit., p. III وتلك الماهيات هي التي بأنفسها ممكنة الوجود، و انما يعرض لها وجود من خارج.
- 18) The passage is found in his Kitâb al-Tahsîl. It is quuted by Prof. Ashtiyânî in op. cit., p. 68, III:

فكل موجود هي ماهية، فله ماهية فيها صفة بها صارت موجودة و تلك الصفة حقيقتها أنها وجبت.

Professor Carlo proposes these metaphors for the purpose of bringing to light the «existential» nature of Thomistic metaphysics. Whether this is the right interpretation of the position taken by Thomas Aquinas regarding the relation between «quiddity» and «existence» is a question we are not interested to discuss. The point we wish to make is that the thesis of the fundamental reality of «existence» thus described admirably clarifies the basis of Sabzawârî's metaphysics. For Sabzawârî, all «quiddities» are but varying limited manifestations of the all-embracing act of «existence».

#### (Footnotes, Section 6)

- 1) Thomas: In IV Met., lect. 2.
- 2) "Whether being-existent or existence in caused things (i.e., created things or possible things, as Avicenna would say) pertains to the very quiddities of those things, or whether it is something added (from the outside) to their quiddities". Siger himself chose the first alternative.
- 3) Op. cit., lect. 2.
- 4) Cf. for example his Summa Contra Gentiles 1, 21, ed. Marietti.
- 5) Cf. Commentary on Aristotle's Metaphysics, I, ed. Buyges (Beirut, Univ. Saint Joseph) P. 313, 315.
- 6) P. G. M. Manser: Das Wesen des Thomismus (Freiburg [Schweiz] St Paulsdruckerei, 1935) p. 469: Hier verwechselt also Ibn Sînâ das Akzidens logicum und ontologicum oder praedicabile und praedicamentale. Wahr ist es, dass die Existenz jedes ens contingens zum fünften Praedicabile (= zur zufälligen Aussageweise) gehört. Falsch ist es, dass die Existenz der kreaturlichen Substanz ein Akzidens praedicamentale (=ens in alio) sei. Sie bildet vielmehr ein substantielles Mitprinzip der aus Wesenheit und Dasein aktualisierten Substanz.
- 7) But even this does not solve the problem completely; see F. Rahman; op. cit., pp. 10-11.
- 8) Also called "mental existence" (wujûd dhihnî).

For a better understanding of "quiddity" as the intrinsic limitation of "existence", Professor William Carlo" proposes another metaphor. The thesis of "quiddity" being an extrinsic limitation of "existence" may be explained by comparing "existence" to an infinite ocean and "quiddity" to a vessel or container into which the water is received. Each container, i.e. each "quiddity", receives as much water, i.e. "existence", as it can hold within its limits of circumscription. In this metaphor, "quiddity" is given a kind of self-subsistence and the positive capacity of limiting, determining, and contracting "existence".

The thesis of "quiddity" being the intrinsic limitation of "existence" does not understand the situation in such a way. Let us consider water ("existence") Professor Carlo proposes, as if it were poured out from a container simultaneously with a sudden drastic drop in temperature. Under freezing conditions, the water becomes transformed into a solid before it reaches the ground. The particular shape assumed by the solid is a self-determination or self-limitation of the water itself, for "there is nothing in water which is not water", and "there is nothing in an existent which is not existence".

Professor Carlo proposes another ingenious metaphor. «Existence» this time is compared to a mountain stream frozen, again, by a sudden drop in temperature. We cut this frozen stream into several blocks. In this case, there will be nothing in the blocks but frozen water. Yet one block will be distinguishable from another by the places where they stop and the myriad forms in which they are crystallized. «Quiddity», according to this understanding, is not a self-subsistent entity that determines and delimits «existence» from outside, but it is the intrinsic determination and specification of «existence» itself.

The reality of «existence» in its absoluteness is unlimited and undetermined. In itself it cannot be anything particular; it is in this sense «nothing», quiddity-wise. Only when it descends, so to speak, from the highest stage of absolute metaphysical simplicity and receives various limitations and determinations, does it appear as particular things. These limitations and determinations of «existence» by which the latter leaves the stage of absoluteness and becomes particularized, are «quiddities».

This relation between the reality of «existence» and its limitations is often explained metaphorically in terms of the nature of the light of the sun. Sunlight in itself has no determinations; it is neither square nor triangular, neither long nor short, neither red nor blue. When it is shed upon a square building it becomes square; when it falls upon a long wall, it becomes long; and when it passes through red glass, it becomes red, etc. Throughout all these modifications, sunlight itself remains the original, one, single reality. These various forms and qualities assumed by sunlight are produced and actualized by the sunlight itself, but the sunlight in itself transcends them all. Such is also the relation between «existence» and «quiddities».

This metaphor of sunlight is not strictly speaking a proper one, however, because it presupposes the previous «existence» of the «quiddities». In order that the light of the sun appear square, there must be a square object from the very beginning. No «quiddity», as we have seen above, has such a pre-existing «existence» of its own. The relation of «existence» to «quiddities» must be understood as an «illuminative relation» (iḍâfah ishrâqîyah). That is to say, «quiddities» themselves are internal productions of «existence». Instead of understanding «quiddities» as extrinsic determinations of «existence», we must understand them as intrinsic determinations.

by «existence» is no less a *mental* event than the «occurrence» of «existence» to «quiddity».

Nevertheless, these philosophers do not deny altogether the fact of extra-mental equalification». They admit that in the world of objective reality equalification» regarding existence does happen, but they add that the external equalification takes place in a reversed order. On the level of conceptual analysis, existence occurs as an eaccident to equiddity, but on the level of objective reality it is equiddity that occurs as an eaccident to existence, and it is existence that is qualified by equiddity. In the external world, equiddities are eaccident of existence, instead of the latter being an eaccident of the former.

We must emphasize once again that when we speak of the relation between "quiddity" and "existence" in the extra-mental world, we are simply projecting these concepts, which we have obtained through rational analysis, back onto the ontological structure of reality. Objective reality in itself has no distinction of this kind. Looking back from the vantage-point of conceptual analysis we assert that the "really real" — ontôs on as Plato put it — in the external world is "existence", i.e. the reality of "existence", and nothing else, the so-called "quiddities" being all intrinsic modalities of "existence" itself.

Although in the sphere of concepts «existence» is an «accident» that occurs to «quiddity», and the latter is the recipient of that «accident», in the external world «existence» is not an «accident». On the contrary, it is that which is «fundamentally real», all «quiddities» being nothing but determinations, limitations, or modifications of the single reality of «existence».

sense that the disappearance of this «accident» is the disappearance of the substratum.

Now at last we are in a position to give a short and definite answer to the question which forms the title of the present Section: Is «existence» an «accident»? It is an «accident», but of a very peculiar nature; and its «occurrence» to «quiddities» is an event that takes place only in the sphere of conceptual or rational analysis.

We may recall at this juncture what was said in Section III about the «secondary intelligibles». There we provisionally regarded «existence» as a «philosophical secondary intelligible». «Existence» is a «philosophical secondary intelligible» in the sense that there is in the extramental world a concrete entity which corresponds to the concept of «existence», and from which the concept is derived. But this statement must be understood again in a very peculiar way. In the case of an ordinary «philosophical secondary intelligible», like «being-father», the object to which an «accident» occurs and which is qualified thereby remains the same. The only difference between «occurrence» ('urûd) and «qualification» (ittisâf) in this case is that the former takes place in the mind, while the latter takes place in the extra-mental world, that is to say, the object qualified by the «accident» is existent in concreto.

According to the view of those who maintain the principality of «existence», however, this analysis does not apply to «existence». The object to which the «accident» - «existence» occurs on the level of conceptual analysis is certainly «quiddity»; but, according to the philosophers of this school, there is in the extra-mental world no real entity to be qualified by the «accident» - «existence». Thus, as long as we hold on to the viewpoint of «quiddity», we shall have to admit that the «qualification» of «quiddity»

to the fact that all other «accidents», in order to become existent, need each a substratum (which is already existent by itself), while «existence» does not require any «existence» in order to become existent. Thus it is not proper to say that its «existence» (i.e. the «existence» of this particular «accident» called «existence») in a substratum is its very «existence», meaning thereby that «existence» has «existence» (other than itself) in the same way as (an «accident» like) whiteness has «existence». (That which can properly be said about the «accident» - «existence») is, on the contrary, that its «existence in a substratum» is the very «existence» of that substratum. As for every «accident» other than «existence», its «existence in a substratum» is the «existence» of that «accident»

This passage throws a clarifying light on what is really meant by Avicenna by the «accidentality» of «existence», showing at the same time how erroneous is the view of those who think that Avicenna identified «existence» with an ordinary «accident» like whiteness. Far from making such an identification, he clearly distinguishes one from the other and puts them into sharp contrast. An ordinary «accident» like whiteness, he says, is a quality which in itself is different and separate from its substratum. Its «existence» is nothing other than its inherence in the substratum. The relation between «existence» and substratum is therefore an extrinsic one. Even if the «accident» disappears from the substratum, the latter is in no way affected in its own «existence». «Accident» - «existence» is totally different from such an «accident», for its «existence in a substratum» constitutes the very «existence» of that substratum. The relation between the «accident» and the substratum in this case is intrinsic, in the

outside," one is naturally liable to be misled into thinking that what Avicenna wants to assert is the «accidentality» of «existence» in the common and ordinary acceptation of the term «accidentality». Moreover, Avicenna and his immediate followers even use the words 'araḍ («accident») and sifah («attribute») in referring to «existence».

Bahmaniyâr b. Marzbân<sup>18</sup> (d. 1066), one of the disciples of Avicenna, says:

Every «existent» having a «quiddity» (i.e. all «existents» other than the Absolute) has a «quiddity» in which there is an «attribute» (sifah) by which it (i.e. the «quiddity») has become existent. And the «reality» of that «attribute» is the fact that it (i.e. the «quiddity») has become «necessary».

This statement too, using the word sifah as it does, is misleading, except that Bahmaniyâr makes what he wants to convey quite clear by the last short sentence. He clarifies there that by «attribute» is meant not an ordinary «attribute» residing and inhering in a substratum. The word refers simply to the extra-mental situation («reality») in which a «quiddity» is «necessary», i.e. actualized.

Avicenna in a passage of al-Ta'liqât makes his thought still more explicit, by sharply distinguishing «existence» as an «accident» from all other «accidents». In this passage he admits that «existence» is an «accident», but adds that it is a unique and very particular «accident», so particular, indeed, that its behavior is opposite to that of other «accidents».

The «existence» of all «accidents» in themselves is their «existence for their substrata», except only one «accident», which is «existence». This difference is due every «existent», there being no exception to it.

The intellect is in this way capable of considering an actually existent thing as a "possible thing". This consideration, however does not imply that the actually existent thing is in reality qualified by an external quality called "possibility" in the way that an object in concreto is qualified by an external quality like whiteness. The extra-mental state of affairs corresponding to the proposition, "This thing is a possible", is merely the fact that the thing has a "cause". The extra-mental referent of this proposition is simply an external relation subsisting between the thing and its "cause" which is not contained in the latter. Such a relation is evidently nothing but a mental property; it cannot qualify a thing as whiteness does.

In objective reality, a thing in the state of pure «possibility» is not even a «thing»; it is purely and simply «non-existent». The extra-mental object of reference for the concept of a «possible thing» without considering its «cause», is «non-existence» or pure «nothing». In this respect Averroës is certainly right when he says:

An «existent» whose «existence» has a «cause» can only provide of itself the notion of «non-existence». That is to say, anything which is existent through something else is by itself pure «nothing».

Despite all this, as we pointed out earlier, it is undeniable that Avicenna himself originally put forward the thesis concerning the relation between "quiddity" and "existence" in somewhat ambiguous and misleading terms. When, for example, one reads such a statement as: The "quiddities" are by themselves merely "possible existents", and "existence" occurs (ya'rid) to them from the

Avicennian position. The process by which a «quiddity» as a «possible» is drawn out of its ontological neutrality by its «cause» into the state of actuality is, again, an event occurring on the level of conceptual analysis. It is, we might say, a dramatization, an artificial dramatic presentation of a state of affairs which is already there, actualized. It is not Avicenna's contention that a "quiddity" is first established somewhere in reality as a «possible» into which, at the next stage, «existence» is infused by its «cause». The concept of the ontological «possibility» is the result of an intellectual analysis of what is actually existent. The process of this analysis, as Professor Ashtiyanî describes it, is somewhat as follows." The intellect finds an already existent concrete thing in its presence. The concrete object is taken as a datum, as a given fact to be elaborated by the intellect. In so far as it is already there, actualized, the thing is «necessary». But the intellect, urged by its own nature, reflects analytically upon the ontological structure of the thing and judges that the thing was not «existent» before, and that it is now «existent». The intellect considers the thing in that imagined state in which it was not yet existent, as «possible». The ontological «possibility» thus understood is but a mental notion. Looking back from the state of actuality, which is the only «reality» in the extra-mental world the intellect tries to picture to itself the ontological status of the thing previous to its real «existence». As the result of such an intellectual analysis «possibility» is obtained. As Abû-l-Barakât says:

An «existent» is either (1) existent by itself and out of itself, or (2) existent by its «existence» having been made «necessary» by something else (i.e. the cause); not that its «existence» is «necessary» by itself. This is a rational division that can be applied mentally to

way in a state of total abstraction, is «existence» represented as «occurring» to it from the outside. This is what is meant by the «occurrence» ('urûd) of «existence» to «quiddity». «Existence» is here — and here only — conceived as an «accident» of «quiddity».

A great stumbling-block for historians of Islamic philosophy with regard to this problem has been the so-called Avicennian doctrine of the «reality» of the «possibles». As mentioned above, Avicenna divides all «existents» into «necessary» and «possible». A «possible existent» — and everything other than the Absolute is ontologically «possible» — is neutral with regard to «existence» and «non-existence»; it can be and not-be. In order to tilt this balance on the side of «existence», there must appear a «cause» in actu which will change the «possible» into a «necessary existent». «Necessary» here is understood in the sense of «made-necessary-by-something-other-than-itself» (wâjib bi-l-ghayr).

According to an interpretation that has been, and still is, prevalent, a «possible» in its state of neutrality, that is, before it is transformed by a «cause» into an actual and «necessary» thing, cannot be said to be completely «non-existent». Certainly, a «possible» in such an ambiguous state does not yet «exist» in the fullest sense of the word; but neither is it an unconditional «nothing». It must have some degree of actuality, however attenuated this may be, even if it is so attenuated that it may not be called «existence». Thus the Avicennian «possible» must be described as something which is ontologically in a very strange state, «hovering with ghostly determination in the Platonic heaven until it is given existence, and possessing being of itself in some way before it exists»."

Such, however, is not the correct interpretation of the

Nay, a «quiddity» when it is, that being itself is its «existence».

As the last sentence of this quotation indicates, when a man, for example, as a concrete individual, is found in our presence, that is, when the «quiddity» of «man» is actualized as an individual «reality», it is meaningless for us to ask whether the «quiddity» exists or not. Its very «actualization» is its «existence». It is in reference to this ontological level that Mulla Sadra speaks of the «selfsameness of existence and quiddity» ('aynîyah al-wujûd wa-al-mâhîyah). «Existence», he says," whether extramental or mental, is the very subsistence of a «quiddity» and its (i.e. the "quiddity"'s) own "existence"; it does not signify that something other than the «quiddity» is actualized in the «quiddity». Thus on this level, i.e. in the external objective world of reality, the proposition «Zayd exists» (Zayd mawjûd) says the same thing as «Zayd is Zayd» (Zayd Zayd). Both are an emphatic affirmation of the reality of Zayd." The structure of the reality is such that there is no place here even for talking about «unification» (ittihâd) of two components, for it is, as we have remarked before, an ontological block without any fissure.

The situation, however, radically changes when we transfer the problem to the level of conceptual analysis. On the conceptual level the intellect anatomizes the integral ontological block into "quiddity" and "existence" and distinguishes between them. Even at this stage, however, "quiddity", as Tûsî points out in the passage quoted above, is not separated from "existence", for it still exists by "mental existence". The intellect pushes its analytic activity ahead a step further, and considers the "quiddity" in complete abstraction from everything else, including even "existence". Only when the "quiddity" is conceived in this

standing. We are not interested here to discuss these socalled «Fakhrian sophisms» (shubuhât fakhrîyah). Far more important is the decisive answer given by Ṭûsî in defense of the Avicennian position, for it brings to the fore the true meaning of the «accidentality» of «existence».

Razî's argument is based on his conception that «quiddity» previous to its «existence» has (from the very beginning) a kind of subsistence in the external world, and that, then (at the second stage) «existence» comes to inhere in it. But this conception itself is mistaken. For the being (or subsistence) of a «quiddity» is its «existence».

"Quiddity" can never be independent of "existence" except in the intellect. This, however, should not be taken as meaning that "quiddity" in the intellect is separated from "existence", because "being in the intellect" is itself also a kind of "existence", namely, "rational existence", just as "being in the external world" is "external existence". The above statement must be understood in the sense that the intellect is of such a nature that it can observe "quiddity" alone without considering its "existence". Not considering something is not the same as considering it to be non-existent.

Thus the qualification of "quiddity" by "existence" is an event that occurs only in the intellect. It is different from the qualification of a body by whiteness. For it is not the case that "quiddity" has a separate "existence" and the attribute which "occurs" to it and which is called "existence" has another (separate) "existence", in such a way that the two become united just as a recipient and a thing received become united.

the latter, in so far as it is a body, subsists regardless of whether the property of whiteness «occurs» to it or not. Whiteness «occurs» to it only at a stage posterior to the stage of the subsistence of the «quiddity».

Now, if «existence» were one of such «accidents», the «quiddity» which is essentially independent of any «accident» of this nature would have to subsist, that is, «exist» in some form or other even without the «occurrence» of «existence». But what will be the form of «existence» of a «quiddity» prior to its «being existent»? In a discussion of theological inspiration, particularly under the influence of Neoplatonism, the difficulty may be simply solved by our saying that «quiddities» in such a state do exist in the Consciousness of God. Ontologically, however, this will not do. We should still have to admit willy-nilly that such a «quiddity» exists somewhere in some mysterious way as an ontological monster.

To understand «existence» as a categorical «accident», like whiteness, occurring to a «quiddity» which subsists independently of the «accident», is to understand the «occurrence» of «existence» to «quiddity» as an event taking place in the extra-mental world of reality. The difficulty just mentioned and many others, all arise precisely from this understanding of the Avicennian thesis. We have repeatedly pointed out that this understanding is due to a mistaken interpretation of Avicenna's words.

Nevertheless, Avicenna has been commonly misunderstood both in the East and the West. From among the great names in the earlier periods of Islamic philosophy who perpetuated a wrong view of Avicenna, we may mention Fakhr al-Dîn al-Râzî (d. 1209) who raised a number of pseudo-problems on the basis of this misundercident» as praedicamentale. Certainly it is true that the «existence» of each contingent «existence» (ens contingens) belongs to the fifth predicable (i.e. the fifth Universal in the order of the Porphyrian theory of Universals, namely, «accident» in the sense of 'arad'âmm). But it is a mistake to think that the «existence of any created substance is a «predicamental accident» (ens in alio, something existent in something else). «Existence», in truth, must be considered a substantial co-principle of a substance which is actualized out of the «quiddity» and «existence».

The phrase ens in alio used by Dr. Manser is typical of this way of understanding, or misunderstanding, the Avicennian view of the «accidentality» of «existence». If «existence», as understood by Avicenna himself, were an ens in alio «something existent in something else», it would be just an ordinary «accident» subsisting and inhering in a substance, like whiteness subsisting in a body. Such an understanding of «existence» inevitably leads one into a blind alley when he turns to consider the ontological status of «quiddity» prior to the «occurrence» of «existence».

A predicamental or categorical «accident», i.e. an «accident» understood in the sense of ens in alio, is a property which, coming from outside, alights upon the thing (the substratum) and inheres therein, the substratum forming a kind of «locus» for the «occurring accident». The phrase «coming from outside» here means nothing other than that the «locus» considered in itself, i.e. without taking into consideration any of the secondary circumstances, subsists by itself and does not need the «accident». Whiteness, for example, is not needed by the body itself; for

qualifies a substance. Otherwise, he himself does use the word «accident» in describing the relation of «existence» to «quiddity», for he holds that «existence» is not included in the definition of any «quiddity», that it is something praeter essentiam (outside the «quiddity»).

This understanding of the Avicennian thesis, however, is evidently a misunderstanding. As we shall see presently. Avicenna himself in his  $Ta'l\hat{\imath}q\hat{a}t$  distinguishes between two kinds of «accidents», and shows that, although he uses the term «accident» ('arad) or «attribute» (sifah) in describing the relation of «existence» to «quiddity», he does not mean an «accident» like whiteness inhering in a substratum. This misunderstanding is historically very significant, however, having arisen among the Latin scholastics because of a similar failure to comprehend on the part of Averroës.

Averroës took the Avicennian doctrine of the «accidentality» of «existence» to mean that «existence» is just an ordinary «accident» like whiteness, and severely attacked Avicenna on this basis. Thomas Aquinas inherited this interpretation together with this criticism from Averroës, and since that time such a view of Avicenna has become common in Western scholasticism. Even today the Avicennian doctrine is commonly understood in the light of this interpretation. Dr. Manser, for instance, in his Das Wesen des Thomismus calls the doctrine, understood in this way, Avicenna's «erroneous assertion» (sein irrtümliche Behauptung) and remarks:

Here Avicenna confuses the *«logical* accident» (i.e. *«accident»* as a predicate) with the *«ontological* accident» (i.e. accident as opposed to *«substance»* in which it subsists), or the *«accident»* as *praedicabile* with *«ac-*

## 6

# IS EXISTENCE AN ACCIDENT?

The «accidentality of existence» is a momentous problem bequeathed by Avicenna to posterity, not only in the Muslim East but also in the Christian West. In the golden age of medieval scholasticism in the West, the thirteenth and fourteenth centuries, Christian doctors were engaged in heated discussions over the problem whether or not «existence» is something super-added to «quiddity» as an «accident» (sit aliquod superadditum ad modum accidentis).1 We see, for example, Siger of Brabant, the greatest representative of Latin Averroism and a contemporary of Thomas Aquinas, in the Prolegomena to his Commentary on Aristotle's Metaphysics raising as one of the basic problems of metaphysics utrum ens vel esse in rebus causatis pertineat ad essentiam causatorum vel sit aliquod additum essentiae illorum. Thomas Aguinas took the position that the «existence» (esse) of a thing, although it is something distinguishable from the «quiddity» of the thing, should, nevertheless, not be considered something super-added in the manner of an «accident», but something consituted, as it were, by the intrinsic principles of the «quiddity» itself (quasi constitutom per principia essentiae)3. This is, of course, directed against the Avicennian thesis, as he understood it, namely, that «existence» is an «accident» of «quiddity» in the way an ordinary «accident» like whiteness

على الانسان، و الجزئية المحمولة على زيد \_ فإن قولنا: وزيد جزئى فى الأعيان و ليس معناه أن الجزئية لها صورة فى الأعيان قائمة بزيد. و كذلك الشيئية كما يسلّمها كثير منهم أنها من المعقولات الثوانى. و مع هذا، يصّح أن يفال: وإنجيم شفى فى الأعيان و. و الامكان و الوجود و الوجوب و الوحدة و نحوها من هذا القبيل. فكما لا يلزم من كون شفى جزئياً فى الأعيان او ممتنعاً فى الأنيان ان يكون للجزئية صورة و ماهية زائدة على الشفى فى الأعيان \_ و كذا الامتناع \_ فلا يلزم من كون شفى ممكناً او موجوداً فى الأعيان أن يكون امكانه او وجوده فى الأعيان.

### 31) *Ibid.*, pp. 358-359, § 109:

ربما تقول لهم: الشئى، اذا كان معلوماً، هل وجوده معلوم او حاصل؟ و محال أن يكون الشئى معلوماً و وجوده ثابت. فيحب أن يكون معلوماً. فاذا عقل وجود الشئى مع الحكم بأنه معلوم بالضرورة، يلزم أن لا يكون موجودية الوجود هو نفس الوجود. والا، ما تصور تعقّله مع الحكم عليه بأنه معلوم فى الأعيان. فلا بدّ من كونه موجوداً بأمر يحصل عند تحقّق الماهية و تحقّق وجودها. فيلزم للوجود وجود، و يتسلسل الى غير النهاية.

- 32) As distinguished from mâhîyah in the particular sense. The distinction has been explained above at the beginning of the present section.
- 33) Known as the author of a commentary on Mullâ Sadrâ's Kitâb al-Mashâ'ir, entitled Nûr al-Basâ'ir fî Hall Mushkilât al-Mashâ'ir. Cf. H. Corbin's introduction to his edition of the Mashâ'ir, p. 51.
- 34) Cf. Jalâl as-Dîn Ashtiyânî: Hastî az Nazar-i-Falsafah va-'Irfân (Mashhad, Châpkhâne-yi Khorâsân, 1379 A.H.) pp. 217-218.

22) Talwîhât p. 22, §13:

لا يجوز أن يقال: الوجود في الاعيان زائد على الماهية ، لأنا عقلناها دونه. فإن الوجود ايضاً ، كوجود العنقاء ، فهمناه من حيث هو كذا ، ولم نعلم أنه موجود في الأعيان. فيحتاج الوجود الى وجود آخر. فيتسلسل مرتباً موجوداً معا الى غير النهاية.

23) Qutb al-Dîn al-Shîrâzî, op. cit., p. 185:

كما دلَّ تعقَّل الماهية مع الشك في وجودها على زيادة الوجود عليها ، كذلك يدلَّ تعقَّل الوجود المضاف الى الماهية مع الشك في وجود ذلك الوجود على زيادة الوجود على الوجود الأصليّ .

- 24) The argument here developed is based on Suhrawardi's Hikmat al-Ishrâq with Qutb al-Dîn's Commentary, p. 189-191.
- 25) Kitâb al-Mashâri' wa-al-Muţâraḥât, ed. H. Corbin, op. cit., I, p. 343, §101.
- 26) Ibid., p. 346, § 103.
- 27) Ibid., p. 344, § 103:

إنااذا قلنا والشي موجود في الأعيان ، او وممكن في الأعيان ، او وواحد كذا ، ، لدرك تفرقة بين هذا و بين ما تحكم وانه ممكن في الذهن ، او وواحد ، او وموجود ، فليس الا أن الممكن العيني امكانه في الأعيان ، و كذا الوجود و الوحدة. فانه ممكن و موجود في الأعيان ، لا أنه ممكن و موجود في الذهن . 1bid., p. 346, § 103:

لا يلزم من صحة حكمنا عليه (اى على الشئى) أنه ممكن فى الأعيان أن يكون امكانه واقعاً فى الأعيان. بل هو محكوم عليه من قبل الذهن أنه فى الأعيان ممكن، و محكوم عليه ايضاً أنه فى الذهن ممكن. فالامكان صفة ذهنية يضيفها الذهن تارة الى ما فى الذهن و تارة الى ما فى العين، و تارة يحكم حكماً مطلقاً متساوى النسبة الى الذهن و العين.

- 29) The mind thinks that the thing is in reality possible. This act of the mind does not immediately indicate that the thing is in reality possible.
- 30) ed. H. Corbin op. cit., pp. 346-347, § 103:

إن الصفات تنقسم الى صفات لها وجود فى الذهن و العين \_ كالبياض \_ و الى صفات توصف بها الماهيات، و ليس لها وجود الا فى الذهن، و وجودها العينى هو أنها فى الذهن \_ كالنوعية المحمولة

- 13) In contradistinction to the "primary and essential predication" exemplified by a proposition like "Man is man" or "Man is a rational animal". This type of predication is characterized by the fact that the subject and predicate are completely identical with each other, not only with regard to the external world but even as concepts.
- 14) Cf. Aḥmad Taqî al-Āmulî: Durar al-Farâ'id, I (Teheran, Markaz-i Nashr-i Kitâb, 1377 A.H.) p. 39.
- 15) For instance, when the movement of a hand naturally causes the movement of a ring, the former is said to have "causal priority" over the latter, although in terms of time there is no priority-posteriority relationship between the two movements.
- 16) I, 5, 3b-4a.
- 17) Commentary on Avicenna's al-Ishârât wa-al-Tanbîhât, I, p. 201, where Ṭûsî says: إن امتياز الماهية من الوجود لا يكون الا في التصور It may be remembered that Ṭûsî was the most faithful interpreter of his master, so much so that he has always been considered the "mouthpiece" of Avicennian philosophy.
- 18) Kitâb al-Talwîḥât, ed. H. Corbin: Opera Metaphysica et Mystica, I (Istanbul, Deutsche Morgenländische Gesellschaft, 1945) p. 22, §12: لا يلزم من التغاير الذهني التغاير الميني
- اذا قلنا: وجود كذا غير ماهيته، فإنما نعلى بحسب التفصيل الذهني: 19 Ibid., p. 23
- 20) Ibid., p. 23.
- 21) The implication being, as Qutb al-Dîn al-Shîrâzî (d. 1311) remarks in his Commentary on Suhrawardî's Hikmat al-Ishrâq (lithograph ed. Teheran, 1315 A.H.) p. 185, that "whenever of two things one is conceivable independently of the other, they are different from each other in the extra-mental world of reality; they are not one in concreto, so that existence must be something different from, and added to, quiddity in the extra-mental world."

كلّ امرين يعقل أحدهما دون الآخر، فهما متغايران في الأعيان، لا متّحدان فيها. فالوجود مغاير للماهية و زائد عليها في الأعيان.

## (Footnotes, Section 5)

- 1) The meaning of the word i'tibâr, from which is derived i'tibârî, has been provisionally explained toward the end of the preceding section. More will be said about it presently.
- 2) See the Introduction by Imâd Zâdeh Isfahânî to the Hikmat-i-Bû Alî Sînâ by Hâ'irî Mâzandarânî, III (Teheran, Sahâmî, 1377 A.H.) p. 13, 16. He says that the position taken by Shaykh Aḥmad Aḥsâ'î is possibly due to a confusion on the part of Aḥsâ'î between "existence" "quiddity", and "form" "matter".
- 3) In his book Badâ'i'al-Hikam (written in Persian, lithograph).
- 4) In his *Ḥikmat-i Bû Alî Sînâ*, I, pp. 364-375; p. 385, where he attacks Sabzawârî; and II, pp. 352-400.
- 5) In order to differentiate one from the other, I usually translate the first by "quiddity" and the second by "essence".
- 6) Mashâ'ir, p. 35, no. 85.
- 7) Plural of wujûd, meaning the various forms or modalities assumed by the reality of "existence".
- 8) The expression a'yân thâbitah originates from Ibn 'Arabî (d. 1240). It is an Arabic version of the Platonic Ideas, and corresponds to what the Peripatetics call "quiddities". The qualifying clause "which have never smelt the fragrance of existence" (allatî mâ shammat râ'ihah alwujûd) is also of Ibn 'Arabî. He means thereby that the "permanent archetypes" in themselves are not yet actualized in the world of external reality, although in the view of Ibn 'Arabî, they are "existent" in the consciousness of the Absolute.
- 9) Mashâ'ir, p. 4, no. 4:

إنه (اى الوجود) الأصل الثابت في كل موجود و هو الحقيقة، و ما عداه كمكس و ظلّ و شبع.

10) *Ibid.*, p. 5, no. 4:

و إن الوجود كلّه مع تباين أنواعه و أفراده ماهية و تخالف أجناسه و فصوله حدّاً و حقيقة، جوهر واحد له هويّة واحدة ذات مقامات و درجات عالية و نازلة.

- 11) Contra Gentiles I, c. 57.
- 12) Sharḥ-i-Manzûmah vv. 22-23 with his own commentary upon them.

discuss whether there actually may be found a «reality» directly corresponding to the indicative act of the concept of «existence»; or whether the «reality» beyond the concept is nothing but «quiddity». The problem of the principality of «quiddity» is posed in the same framework. In this instance the problem is to discover: whether the «reality» underlying the indicative act of the concept of «quiddity» qua «natural universal» is really «quiddity»; or whether it is nothing but the reality of «existence».

This basic structure of the problem must always be kept strictly intact. If even one of the elements is misplaced, the whole controversy becomes meaningless. Such is the case with those who understand the word mâhîyah in the phrase asâlah al-mâhîyah in the «general sense», i.e. in the sense of «that by which a thing is what it is». In the nineteenth century, Mîrzâ Ahmad Ardakânî Shirâzî,\*\* who thought the controversy to be essentially verbal, proposed to solve the problem at one stroke by introducing a simple change into its internal structure.4 According to his proposed solution, the «existence» which those who maintain its i'tibârî-ness have in mind, is the abstract concept of «existence», while the «quiddity» they have in mind is «quiddity» as actualized in concreto. In contrast the «existence» which is spoken of by those who maintain its asâlah, is the «reality» of «existence», not the concept, of «existence», while the «quiddity» to which they refer is «quiddity» qua a «natural universal» considered in itself. This solution, however, as Professor Ashtiyani points out, will satisfy neither of the two parties.

man of reason. In the second of the two spheres of his interest, however, he does not speak of «existence» and «quiddity». Instead, he speaks of the spiritual-metaphysical Light  $(n\hat{u}r)$ , which is, for him qua mystic, the sole Reality in the fullest sense of the term, and which manifests itself in an infinity of grades and stages by dint of the «analogical gradation» pertaining to its very essential nature. In this respect, the structure of the Suhrawardian Light bears a remarkable resemblance to the structure of Existence as the concept was developed by Ibn 'Arabî and his followers. It is small wonder that Mullâ Sadrâ should have been greatly influenced by the Suhrawardian conception of the luminous Reality in elaborating his own conception of «existence» as the ultimate metaphysical reality. Since Sabzawârî faithfully follows Mullâ Şadrâ on this point, we shall never be able to account fully for the basic structure of Sabzawârî's metaphysics without taking into consideration the decisive formative influence exercised upon it by Suhrawardî. This point will be discussed in Section VII.

The controversy over the problem of principality described in the present Section has a peculiar structure. If one fails to discern the structure, the whole discussion may appear to be merely a verbal quarrel.

As we have pointed out, the problem arises from the distinction between "quiddity" and "existence" on the level of conceptual analysis. The "principality" or "fundamental reality" (aṣâlah) of which the philosophers speak is not concerned with the "reality" of concepts. They do not mean to say that the concept, either in the aspect of "quiddity" or of "existence", is real in the extra-mental world. In other words, they do not uphold a doctrine of realism in regard to concepts. Their interest is rather to

is conceivable together with the judgment that it (i.e. that «existence») is of necessity «non-existent», it is patent that «existence-being-existent» is not the same as «existence» itself. For otherwise, it would be utterly impossible for us to have the representation of «existence» judging at the same time that it is «non-existent» (i. e. not actualized) in the external world. Thus they will have to admit that «existence» becomes «existent» only by dint of something (i. e. another «existence») which occurs to it when the «quiddity» becomes «actualized» and «existent». That is to say, they will have to admit that «existence» becomes «existent» only through another «existence». And this will lead to an infinite regress.

If we consider Suhrawardî's ability as a keen dialectician, and remember at the same time that he was Shaykh al-Ishrâqîyah, the Head of the Illuminationists, a mystic known for the profundity of his spiritual experiences, we can see how formidable an opponent he was for philosophers like Mullâ Ṣadrâ and Sabzawârî.

Suhrawardî combined in himself two aspects. On the one hand, he was a first-rate dialectician, a keen analytic mind. He fought with the Peripatetics on their own ground. On the other hand, he was one of the greatest mystics in Islam. In this second sphere, he spoke quite a different language, a language of extraordinary symbols and images, and that factor, precisely, complicates the position Suhrawardî took toward the problem of «existence».

As we have just seen, Suhrawardî severely attacked those who maintain the principality of «existence», and established instead the principality of «quiddity». All this he did by basing himself on the very ground occupied by his opponent. He developed his argument logically, as a

thing itself in the external world. In just the same way, something being «possible in reality» or «existent in reality» does not necessarily mean that the «possibility» or «existence» itself of that thing is actualized in the external world.

We have outlined the celebrated Suhrawardian theory of the i'tibârî-ness of «existence». If, he argues further, «existence» were not i'tibârî, but something real in the extra-mental world, it would be «actualized»; that is to say, it would be «existent». This would imply that «existence» has «existence» and lead to an infinite regress.

Against this criticism, the strongest argument in the hands of those who maintain the principality of existence», — in fact both Mullâ Ṣadrâ and Sabzawârî consider this point the ultimate ground of their thesis — is that existence», in order to be actualized, is not in need of any other existence». Existence», they assert, is in itself eactualization». All other things (i. e. equiddities») are existent» by existence»; but existence» is existent by itself, by the very fact that it is existence». Being-existent, i. e. eactualization, belongs to the equiddities by accident, while it belongs to existence by essence.

This idea, namely that «existence» (wujûd) in itself is «being-existent» (mawjûdîyah) Suhrawardî refutes in the following way:

Suppose a thing is actually «non-existent» (ma'dûm). You ask them: Is the «existence» of that thing «non-existent», or is it «actualized»? It will be absurd to say that the thing is «non-existent» but its «existence» is «existent». So the latter also must necessarily be «non-existent».

But since in this way the «existence» of something

ly, «existence» too is to be considered a «mental attribute». The concept of «attribute» (sifah), or «accident» ('araḍ) in connection with «existence» raises a very important and interesting problem in Islamic ontology. We shall deal with this problem in the following Section. Here we confine ourselves to reproducing a passage in which the concept of «mental attribute» is neatly explained by Suhrawardî:

The attributes are divided into two kinds: (1) attributes that have «existence» both in the mind and outside the mind, like whiteness; and (2) attributes by which the «quiddities» are qualified, but which have no existence except in the mind. Nay, the very fact that they are in the mind is their objective «existence». This latter kind of attributes may be exemplified by the concept of «species» as it is predicated of «man», and the concept of «particular (or individual)» as it is predicated of an individual man Zayd. When we say, for example: «Zayd is a particular in concreto», we do not mean thereby that «being-particular» has in the extra-mental world a concrete form subsisting in Zayd. The same is true of the concept of «thing-ness» (shay'iyah), or «being-a-thing». It is, as many of the Peripatetics themselves admit, one of the «secondary intelligibles». Nevertheless, we can truthfully say: «X is a thing in reality».

«Possibility», «existence», «necessity», «oneness» and the like are all of this kind.

Thus something being a «particular (i.e. individual) in reality» or «impossible in reality» does not necessarily indicate that the «being-particular» — and the same is true of «impossibility» — has a concrete «form» and a «reality» which are additional to the

From the fact that the judgment we form on a thing that «it is possible in objective reality» is right, it does not necessarily follow that the «possibility» of that thing is an objective external fact. Nay, «that it is possible in objective reality» is the content of a judgment which is formed by the mind. In a similar way, «that it is possible in the mind (i.e. conceptually)» is also the content of a judgment. Thus «possibility» is but a «mental attribute» (sifah dhihnîyah) which the mind attributes sometimes to what is in the mind and sometimes to what is in the objective reality. Sometimes the mind even forms unconditioned judgments having a neutral relation to both the mind and the objective reality.

It goes without saying that what is said here about "possibility" applies word by word also to "existence". In ordinary life we are constantly forming judgments of the type: "X is existent" or "X exists". According to Suhrawardî, "existence" in such cases remains confined within the sphere of a judgment; its reference never goes beyond the content of the judgment. It is only within the confines of human consciousness.

The passage just quoted speaks also of «possibility» being a «mental attribute» (sifah dhihnîyah). Consequent-

mind only. And the same is true of «existence» and «oneness».

This argument, according to Suhrawardî, rests upon a confusion between the structure of judgment and that of the objective reality. This is precisely the subtle point of which mention has been made. His argument runs as follows:

which «possibility» (imkân), «oneness» (waḥdah) and the like are other examples. The notion of «existence» has no concrete form (ṣûrah) corresponding to it in the external world. «Existence» is different from «quiddity», but only when conceptualized. In the pre-conceptual or non-conceptual world of reality, there is no real entity which corresponds to «existence».

I readily admit that «existence», «possibility» and the like are (conceptually) different and distinguishable from the «realities» (i.e. «quiddities») to which they are attributed. But I can never accede to the view that these distinguishable elements have their own concrete forms in the extra-mental world.\*

Suhrawardî points out that the problem of the «rational modes» is of such a subtle nature that it has led many minds into confusion. In defence of the thesis that «existence», «possibility», «oneness» etc., are entities having «actualizations» (huwîyât) which are in concreto different from the «quiddities», some philosophers, for instance, argue as follows:

When we say: «The thing is existent in reality» or «is possible in reality», or again, «is one in reality», we are well aware of the difference between these and propositions like: «It is possible in the mind», «one in the mind» or «existent in the mind».

This (awareness of difference between these two classes of propositions) is solely due to the fact that the "possibility" of the concrete possible thing (mumkin 'aynî) is a "possibility" in concreto. This because (the thing in question) is in reality "possible" and "existent"; not that it is "possible" and "existent" in the

even in the ordinary usage of the word «existence». It is remarkable, he goes on to say, that all the discernible meanings of «existence» indicate that it is i'tibârî.

The first of its meanings is «relations», spatial or temporal, expressed in terms of propositions such as the following: «The thing exists in the house», «in the mind», «in reality», «in time» etc.. Here what is meant by the word «existence» is invariably the same as the meaning of the particle «in» (fî); in other words, it denotes the relation of an actual external «quiddity» (mâhîyah khârijîyah) to place and time. This relation, denoted by the word «existence», is itself a product of our reason.

The second meaning is the logical relation between the subject 'and predicate. In a proposition like: «Zayd exists as a writer» (i.e. «Zayd is a writer»), «existence» simply means the relation of a predicate to an external «quiddity» denoted by the subject of the proposition.

The third meaning is «essence» (haqîqah or dhât). People often use the expression: the «existence» of a thing, meaning thereby the «essence» of the thing, or the thing «itself». The «essence» or «itself» in this sense is but a mental abstraction, an abstract notion which the anatomizing activity of reason extracts from the actually existent thing (i.e. the external «quiddity»).

In all these three cases, what is denoted by the word «existence» are «rational aspects» (i'tibârât 'aqlîyah) which are put into relation with «quiddities» on the level of conceptualization alone. The «quiddities» are real things, actualized in the extra-mental world, but «existence» denotes those aspects which arise only in our intellect, and which are then, so to speak, read into the objective structure of things in concreto.

Thus Suhrawardî counts «existence» among the «rational aspects» or «rational modes» (jihât 'aqlîyah)," of

Avicenna argues that «existence» is something different from «quiddity» in the external world for the reason that we are able to form the mental image of a «quiddity» and yet doubt its real «existence». The same argument, however, may yield different conclusions. The ability to doubt the real «existence» of a mental image that has «existence» in the mind amounts to a belief in two kinds of «existence», the second «existence» being something really different from the first «existence». The first «existence», in order to exist, requires the second «existence», and the second «existence» the third, etc., ad infinitum. This position is evidently absurd, and the absurdity results from the original assumption that «existence» is something real, i.e., something «existent» in concreto. The truth, according to Suhrawardî is that «existence» is i'tibârî, something «mentally posited», and that the distinction between «existence» and «quiddity» occurs only in the realm of conceptual analysis.

As we have pointed out earlier, Suhrawardî's criticism of the Avicennian thesis has no force once it is admitted that the criticism is based upon a misunderstanding of Avicenna. The weakness of the criticism, however, is but a minor point. Far more important for our purposes is to call attention to Suhrawardî's emphasis upon the i'tibârî nature of «existence». This view of the nature of «existence» is diametrically opposed to the fundamental idea of Sabzawarian metaphysics.

The Peripatetic philosophers assert that «existence» is the primary and the most evident of all things so that it does not allow of being defined by anything else. This stand, Suhrawardî says, simply dodges the difficulty. In truth, there is a clear meaning or meanings discernible

as it actually is (mâhîyah ka-mâ hiya). We encounter in the extra-mental world «quiddities» completely actualized, beyond which there is nothing else to which they might be related. It is «quiddity» that is primarily and fundamentally real; and the fundamental reality of «quiddity», when conceptually analyzed, produces the concept of «existence». The same is true of «unity».

Suhrawardî differs radically from Avicenna in his view of the present problem because he does not interpret the Avicennian dichotomy in the way we have done. He takes it for granted that Avicenna meant a real distinction of two constituents in the internal structure of the extramental object. Repeatedly he comes back to this understanding of the Avicennian dichotomy. He argues against Avicenna's contention that «existence» must be something different from «quiddity» because it often happens that we represent in our mind a «quiddity» — triangle, for example — and yet doubt, after having represented it, whether it really exists or not, as follows:

It is not admissible to argue that "existence" in the external world is something different from "quiddity" on the ground that we can conceive of the latter quite independently of "existence". (This is inadmissible) because in quite the same way we can form a mental image of "existence" — for instance, the "existence" of a fabulous bird, "anqâ" — without knowing whether it (i.e. that particular "existence") does exist (i.e. is actualized in concreto) or not. Thus "existence" would require another "existence", and so on and so forth until ultimately we would have to admit an infinite series of "existences" being actualized at one and the same time.

sphere of concepts, on the level of conceptual analysis, and not as an occurrence in the sphere of concrete reality. We must, however, admit, that we have to do here with an interpretation of our own. Objectively it must be acknowledged that the words of Avicenna are not free from ambiguity. They allow also of a different interpretation. Avicenna himself does not make it explicitly clear, unlike Naşîr al-Dîn al-Tûsî, that the distinction of «quiddity» from «existence» does not occur except in the sphere of mental representation."

Suhrawardî, in fact, chooses a different interpretation, according to which Avicenna and the Peripatetic philosophers who followed him were guilty of a mistake in thinking that «existence» is something different and distinguishable from «quiddity» in concreto, in the very structure of the objective reality. He criticizes the Avicennian thesis precisely on this understanding.

Suhrawardî begins from the principle that «a mental difference does not necessarily imply a real difference», i.e. that two things being distinguishable from one another qua concepts does not necessarily indicate that they are different also in concreto. On this basis he argues that «quiddity» and «existence» are two different things only on the level of conceptual analysis, and that in the extramental world, on the contrary, they are one single «reality», not a composite of two independent elements.

Up to this point, if our interpretation of the Avicennian position is right, Suhrawardî basically agrees with Avicenna. The only point which distinguishes him from Avicenna lies in the fact that he explicitly and emphatically states that the concept of «existence» is through and through i'tibârî there being nothing real that directly corresponds to it in a real «existent». In reality, the objective referent of the word «existence» is nothing but «quiddity»

dity» is aṣîl and «existence» i'tibârî, do not admit «analogical gradation» in «quiddity». They simply take it for granted that the intensity in the «quiddity» of fire (A), for instance, by which it becomes the «cause» of another fire (B), belongs to the very internal structure of the «quiddity» of (A), just as the weakness of the «quiddity» of (B) constitutes an essential part of itself. In this case, however, the «quiddity» of (A) would have to be recognized to be a different «quiddity» from that of (B), because the latter would be a «quiddity» essentially lacking the intensity of (A). This stand would lead to the absurdity that an infinite number of «quiddities» are actualized in the extra-mental world within a finite distance extending between the first stage and the last.

We may add also that the second of the above-mentioned proofs of the principality of «existence» — the proof based on the «priority» and «posteriority» in the «cause»-«caused» relationship — is not valid against the opponent who admits the «analogical gradation» of «quiddity». As we have just seen, the difference regarding «priority» and «posteriority» between fire (A) and fire (B) can very well be explained in term of the internal stage of one and the same «quiddity».

Suhrawardî represents a position which combines the doctrines of the principality and the «analogical gradation» of «quiddity». This view, of course, implies the i'tibarî-ness of «existence». In order fully to understand the Suhrawardian position concerning this problem, we must begin by examining what he says about the dichotomy of «existence» and «quiddity» and his criticism of the Avicennian thesis.

In Section IV we have already shown that the dichotomy between «existence» and «quiddity» of which Avicenna speaks must be interpreted as an occurrence in the

rational elaboration by our minds. One object is, for example, whiter than another object, but the difference is due not to a difference in the degree of intensity in the "quiddity" of whiteness itself but to different degrees of "actualization", that is, "existence", of the selfsame "quiddity". This position is different from the Aristotelian view as we find it in the passage of the Categories quoted above, in which it is stated that the category of substance does not allow of any gradation while that of quality does allow of "more or less".

In opposition to these *Hikmat* philosophers, exponents of the principality of «quiddity» hold that the common ground spoken of in the argument above is invariably furnished by «quiddities»; for «existence», according to them, has no objective reality that will permit it to provide such an ontological ground. When, for example, an apple goes on increasing in redness during the gradual process of ripening, an infinite number of degrees are actualized within the «quiddity» of redness itself. They argue, however, that in spite of the actualization of infinite degrees and stages in the very interior of the «quiddity», the latter remains always one and the same specific nature as an objective «reality». Thus, in this view, between the first stage and the last there stands a wide range of possible variations, and this flexible whole constitutes a «quiddity». This is what is meant by the «analogical gradation» of «quiddity».

We must remark that for those who maintain the principality of «quiddity» it is difficult not to admit «analogical gradation» in the internal structure of «quiddity». Otherwise, they would have to admit that within a limited, i.e. finite, distance extending between the first stage and the last, there are actualized an infinite number of concrete «realities». In fact, a number of those who hold that «quid-

intensity-weakness, etc. The thing that is actually «prior» or «posterior» in our example is the «quiddity» of fire. The fire (A) is «prior» and the fire (B) is «posterior», however, not by virtue of the nature of the «quiddity» itself, but by virtue of «existence» through which «quiddities» are actualized in different degrees or stages.

The «quiddity» (being-fire) of the «cause» (A) is «prior» and «more intense» than that of the «caused» (B), not with regard to the character of the «quiddity» itself, but with regard to the degrees of «existence». The «quiddity» of fire in (A) is at an ontological stage at which it has a peculiar property missing in the same «quiddity» at stage (B). We must remember also, that the reality of «existence» is meant here, not merely the concept or notion of «existence». This «analogical gradation» of the reality of «existence» forms a cornerstone in the philosophy of those who hold the principality of «existence».

«Analogical gradation» (taskhîk), whether of «existence» or of «quiddity», is a concept of central importance characterizing the fundamestal structure of Hikmat metaphysics down to its marrow. The problem will be fully dealt with in VII. Suffice it here to state in a preliminary way that «analogical gradation» is observable when a number of things, all sharing one and the same ontological ground or root, differ from each other by dint of the various intrinsic modalities of that very ground. Those who uphold the principality of «existence» assert that the ground is in every case nothing other than «existence», which, therefore, is to be regarded as something possessed of an infinite plasticity. The various intrinsic modalities of «existence» look to our eyes as if they were independent and selfsubsistent entities called «quiddities». Nevertheless, in the last analysis, the «quiddities» prove to be products of

Consider, for example, a case in which both the «cause» and «caused» belong to one and the same species as a fire (A) causing another fire (B). It is evident that (A) and (B) share one and the same «quiddity», i.e. «fire-ness» or being-fire. Now since, on the assumption of the principality of «quiddity», there is nothing real in the external world except «quiddities» — «existence» being merely i'tibârî — we would have to admit that the «quiddity» of the fire (A) is the «cause» just as the «quiddity» of the fire (B) is the «caused». Since, further, a «cause» invariably has what is known as causal precedence or priority" over the «caused», the «quiddity» of (A) in being-fire would be prior to the «quiddity» of (B) in being-fire. We should then be compelled to conclude that the selfsame «quiddity» is «prior» in so far as it is in the «cause», and «posterior» in so far as it is in the «caused». This is tantamount to admitting «analogical gradation» in the «quiddity» of fire, namely, that the «quiddity» of fire is possessed of two stages or degrees, a «prior» degree and a «posterior» degree.

According to those who maintain the principality of «existence», such a position is absurd. A «quiddity» is forever itself. It does not admit of any variations. As Aristotle says in the *Categories* a «man» can never be «more or less man», whether we consider a particular individual at two different points of time or compare him with another man. Likewise, a man cannot be «prior» or «posterior» to another man in «being-man», i.e. with regard to the «quiddity».

What makes the fire (A) «prior» and the fire (B) «posterior» in the «cause»-«caused» relationship is not the «fire-ness» of (A) and (B), for fire-ness is one and the same everywhere. The difference of priority and posteriority for the «quiddity» of fire is produced by «existence» which does have gradation in terms of priority-posteriority,

existent.

The concept of «man» is definitely different from the concept of «writer». These two different concepts in some cases, however, pertain to one and the same object (miṣdâq) in the non-conceptual, i.e. real, world, of which it is true to say both that «it is a man» and «it is capable of writing». This identity is furnished by «existence». «Existence» here as elsewhere is in itself one single reality, and both the subject and predicate exist thereby. This same «existence», nonetheless, has two different aspects or stages; the subject exists in one of these stages and the predicate in the other. The primary requisite of the «common technical predication», namely, the necessity of there being unity and duality at the same time, is thus satisfied by the collaboration of «existence» and «quiddities».

This, however, is possible only on the assumption that «existence» is asîl. On the opposite assumption, namely, that «existence» is i'tibârî and that whatever is actual in the external world is a «quiddity», there would be no real unity actualized, for a «quiddity» by definition is the principle of multiplicity and diversity. The «quiddity» of «man» would be there; the «quiddity» of «writer» would be there; but separately and independently of each other, there being no ontological link between them. On this assumption, «existence» which is supposed to supply such a link is i'tibârî, something unreal.

The second rational proof of the principality of «existence» which we shall reproduce is one that involves the «analogical gradation» (tashkîk) of «quiddity». The proof is developed around the relationship between the «cause» and the «caused».

lectus)," but as a philosopher he rigorously observed the principle of rational demonstration. His Sharḥ-i-Manzū-mah in the main, or almost exclusively, shows this second aspect of his thought. Sabzawârî gives several rational proofs of the principality of «existence» in the book. As usual, his proofs are presented in a conspicuously concise form. We shall here reproduce two of them in a less concise way. The first is as follows."

If, instead of «existence» being asil, the «quiddities» were asîl, there would be no real «unity» (wahdah) conceivable in the world. The absence of real «unity» would necessarily entail the impossibility of any ordinary act of judgment. The ordinary form of judgment, which in Islamic philosophy is called «common technical predication» (haml shâ'i'sinâ'î)", is conditioned by both unity and divergence. When we make a judgment such as, «Man is capable of writing» (al-insân kâtib), the subject, «man», and the predicate, «capable of writing,» must be different from each other. If they were completely one and the same, subject-predicate relationship occur no could between them. There must, however, be a certain respect in which the two are unified. If they were separate and different from one another in all respects and had absolutely nothing to do with one another, they could never be brought together in the unity of the subjectpredicate relationship.

The aspect of divergence or duality in this kind of judgment comes from the side of «quiddity». The subject of the proposition is different from the predicate because the concept or «quiddity» of «man» essentially differs from the concept or «quiddity» of «writer». The aspect of unity and sameness is supplied by «existence», in the sense that the predicate «writer» is externally existent through the very same «existence» by which the subject «man» is

reflection, a shadow, or a similitude.

«Existence» is a unique self-subsistent entity, in spite of the fact that its species and individuals are different from each other with regard to «quiddity», and its genera and differentiae are distinguishable from one another in terms of «definition» and «essence». It has one single actualization which has divergent stages and degrees, higher and lower.<sup>10</sup>

It is quite clear from Mulla Sadra's own description of his «conversion» from belief in the principality of «quiddity» to the opposite view by means of the guidance of the Lord, i.e., through an inner spiritual illumination, that the change was not a simple matter of his having abandoned one opinion and replaced it by another. It was not a mere change in rational outlook. The principality of «existence» was a philosophical conviction that originated in a personal experience on quite a different level of the intellect from that on which his former conviction stood. It was a philosophical position which had a deep root in a mystical experience of Existence. In this respect, the problem of the principality of «existence» was the point at which the guiding idea of all his philosophizing was actualized; namely, that a mystic who lacks the power of rational analytic thinking is but an imperfect mystic, just as a philosopher lacking the immediate experience of Reality is but an imperfect philosopher. In the experience of Existence he brought these two aspects of spiritual life into a perfect unity. Sabzawârî faithfully followed in the footsteps of Mullâ Şadrâ in this matter. As a mystic he must have been fully conscious of the fact that ratiocination is due, as Thomas Aquinas once aptly remarked, to «a certain defect of the intellect» (defectus quidam intelspiritual eyes were opened and I saw with utmost clarity that the truth was just the contrary of what the philosophers in general had held. Praise be to God who, by the light of intuition, led me out of the darkness of the groundless idea and firmly established me upon the thesis which would never change in the present world and the Hereafter.

As a result (I now hold that) the «existences» (wujûdât)' are primary «realities», while the «quiddities» are the «permanent archetypes» (a'yân thâbitah) that have never smelt the fragrance of «existence». The «existences» are nothing but beams of light radiated by the true Light which is the absolutely self-subsistent Existence, except that each of them is characterized by a number of essential properties and intelligible qualities. These latter are The things that are known as «quiddities».

The last part of this passage clarifies his position better than any lengthy description. The «quiddities» are here described as «intelligible qualities» ma'anî 'aqlîyah), i. e. those subjective qualities that our reason perceives in, and extracts from, particular «existences»; these «existences», again, are no other than intrinsic determinations of the reality of Existence. Thus, in this view, the «quiddities» are the element farthest removed from the true Reality. They are at the very most mere shadows and faint reflections of Reality. This idea is clearly formulated by Mullâ Ṣadrâ in a number of places in his works. For instance:

«Existence» is what is primarily real in every «existent»; it is the «reality». Everything other than «existence» (i. e. «quiddity») is, on the contrary, like a

essendi) in our minds in imitation of the external situation in which the seemingly independent object is exercising its act of existing. In reality, however, it is «existence» itself that is exercising its own act through one of its own modalities.

The thesis of the principality of «existence» as outlined here was established as the highest principle of metaphysics for the first time in the history of Islamic philosophy by Mullâ Sadrâ. It is not difficult to find the idea implicitly expressed in the writings of others who preceded Mullâ Sadrâ such as Avicenna, Tûsî, and others. Formulated explicitly and worked out in a conscious and systematic way, it became a principle capable of transforming the whole structure of metaphysics from Aristotelianism into something essentially non-Aristotelian. Professor H. Corbin goes so far as to say that the establishment of this thesis as the highest metaphysical principle was a «revolution» wrought by Mullâ Sadrâ. The statement is right on condition that we not take it to mean that the whole of Islamic metaphysics prior to Mullâ Sadrâ, including the metaphysics of Avicenna, had been unconditionally «essentialistic». This qualification aside, it is true that the idea dominated the whole structure of Mulla Sadra's philosophizing, and served as the basis on which he built up a gigantic system of metaphysics.

It is interesting to notice that Mullâ Ṣadrâ, who thus became the representative of the thesis of the principality of «existence», had been in his early days an enthusiastic champion of the opposite thesis. As he himself says:

In the earlier days I used to be a passionate defender of the thesis that the «quiddities» are asîl and «existence» is i'tibârî, until my Lord gave me guidance and let me see His demonstration. All of a sudden my

are in reality nothing other than so many modalities of «existence». As we shall see more in detail in the following Section, the «quiddities», in this view, are intrinsic limitations or determinations of «existence». They are merely internal modifications of the all-pervading «existence». «Existence» itself is found everywhere. It fills up our world without leaving any interval. But it is, so to speak, something of an extremely elastic and plastic structure. It manifests itself under infinitely different forms: man, stone, table, etc. These forms are definitely different from each other. A man qua «man» is different from a stone qua «stone». In so far, however, as they are internal modifications or modalities of one single «reality» called «existence», they are ultimately the same. The differences observable among various things are in the last analysis a matter of degrees. This point of view is commonly known under the name, the «transcendental unity of existence» wahdat al-wujûd). It is no cause for wonder that the Hikmat philosophers of this school and the Sûfîs agree with each other with regard to the principality of «existence».

In this view, the attributive judgment, «this is a stone», is a kind of mental imitation of the external situation in which the all-pervading reality of «existence» manifests itself at this particular spot under this particular form which our reason is accustomed to regard as «stoneness». Considered in this way, the «quiddity» — «stoneness» in the present case — is but a «phenomenon» in the literal sense. It seems to have a solid independent subsistence of its own, but in reality it is something negative; in itself it is «nothing».

When we make an existential judgment about the same stone and say, «the stone exists», the subject — the stone — —positively exercises its act of existing (actus

independent concrete «realities», a composite of the two would, as Sabzawârî says, constitute a unity like that of a stone and a man put side by side. «Existence» would then cease to be the very actualization of «quiddity», for, on such a supposition, «quiddity» itself would have its own actualization, and «existence» another.

Since, as this argument shows, «existence» and «quiddity» cannot both be aṣîl, we are forced to say that only one of them is aṣîl, the other being i'tibârî. This much is certain. Our problem, therefore, is now to determine which is asîl and which is i'tibârî. Around this problem the Muslim philosophers divide themselves into two camps which are diametrically opposed.

Let us recall once again that when we say that a notion or concept is aṣîl, we do not mean that the notion or concept itself is «real». What is meant is that the notion in question has a corresponding «reality» in the extramental world primarily and essentially. This last phrase, «primarily and essentially» is important, because even a concept which is i'tibârî refers to a «reality» secondarily and accidentally. Thus, when we say about a concrete stone in our presence that «it is a stone» («quiddity») and that «it exists» («existence»), the question is to know exactly to which one of these notions the extra-mental reality of the stone corresponds in a primary and essential way, not in a secondary and accidental way.

Those who take the position of the principality of «existence» (aṣâlat al-wujûd) assert that it is the notion of «existence», not that of «quiddity» which has a correspondent in the external world. This means that the external correspondent to the mental composite, «quiddity» + «existence», is nothing but «existence» in its various and variegated phenomenal forms. These forms, which the reason considers as independent «quiddities»,

from all others, while the second is «existence» by which it is made actual and real and which it shares with all other «existents». Thus we obtain out of one single concrete object two different notions.

It is evident that these two notions which in our minds are different from one another refer back to one and the same object in the external world. Logically speaking these two notions furnish two different predicates to be attributed to one and the same subject, namely, the original concrete object. Thus concerning a stone in our presence we say:

«This (object) is a stone» — in reference to its «quiddity».

«This (stone) exists (or is an «existent»)» — in reference to its «existence.»

Since the subject of these two propositions is the same, it is clear that the concrete object which it represents is one single entity, an ontological block without any fissure. Since, however, it has two different predicates, it is also clear that the single object has in itself two different aspects. Now the problem which arises here is: Do these two aspects of a concrete object indicate two different «realities»? Or does only one of them have a corresponding «reality», whichever it may be? It is impossible that both of them should be not «real» at the same time. If such were the case, the concrete object would lose its «reality» altogether, and there would be nothing «real» in the world.

It is equally impossible that these two aspects should be «real» at the same time because the «stone-ness» of a stone and its «existence» indicate two different and independent «realities». If both were real, a stone would not in reality be a single entity, but a composite of two things. That is to say, a stone in its very being «one» would be «two» different things. In the case of two things that are We may conveniently begin discussion of this problem by recalling that the word  $m\hat{a}h\hat{i}yah$  in Islamic philosophy is used in two different senses: (1)  $m\hat{a}h\hat{i}yah$  «in the particular sense» (bi-l-ma'nâ al-akhaṣṣ) which refers to what is given in answer to the question about anything «what is it?», the expression,  $m\hat{a}$  huwa or  $m\hat{a}$  hiya «what is it?» being the source of the word  $m\hat{a}h\hat{i}yah$  in this sense; and (2)  $m\hat{a}h\hat{i}yah$  «in the general sense» (bi-l-ma'nâ al-a'amm) referring to that by which a thing is what it is, i.e. the very «reality» (ḥaqîqah) of the thing, the source of the word  $m\hat{a}h\hat{i}yah$  in this second sense being the expression;  $m\hat{a}$  bi-hi huwa huwa (lit. «that by which it is it»).

The mâhîyah in the general sense or sense of «essence» is not opposed to «existence», because «existence» itself has an «essence» in this sense. Rather, according to those who take the position of the principality of «existence», «existence» has priority over everything else in having an «essence», for it is the «real» in the fullest and absolute sense.

The mâhîyah in the particular sense or «quiddity», on the contrary, definitely stands opposed to «existence». It corresponds to the Avicennian concept of «natural universal» which has been explained in the preceding section. It is mâhîyah in this sense that is at issue in the problem of principality. Sabzawârî and those who share the same view contend that «existence» is aṣîl while the mâhîyah in this sense is i'tibârî.

With this preliminary understanding let us recapitulate the argument. We are in the presence of a concrete thing — an «existent» (mawjûd) — say, a stone. Our reason analyzes it into two parts: (1) the object's «beinga-stone» or «stone-ness» and (2) its being actualized. The first is the «quiddity» by which the object is distinguished

crete object are nothing other than notions or concepts. Our problem concerns the relation of these two products of reason to the basic ontological structure of the original object from which they have been extracted. Does the original object in concreto contain in its ontological structure two different «realities» corresponding to these two notions? Or does the original object have only one «reality» corresponding directly to one of the notions, the other having no directly corresponding «reality»? And if so, of which is this true?

To these questions the history of post-Avicennian thought has supplied three answers:

- (1) Both «existence» and «quiddity» are asîl.
- (2) Only «existence» is aṣîl, «quiddity» being i'tibârî.
- (3) Only equiddity» is asîl, existence» being i'tibârî.

The first position is difficult to defend — the reason why will be given presently — and in fact no prominent philosopher has ever taken this position. The only exception is said to be Shaykh Aḥmad Aḥsâ'î' (d. 1826), a contemporary of Sabzawârî and the founder of a notable school known as Shaykhism.

The second position which is called the «principality of existence» (aṣâlat al-wujûd) was advocated in a systematic way by Mullâ Ṣadrâ (d. 1640). Sabzawârî, too, strongly upheld this thesis. Among Sabzawârî's contemporaries, Mullâ ʿAlî Zunûzî' (d. 1889/90) may be mentioned as a remarkable exponent of this thesis.

The most notable representative of the third position is by common consent Yaḥyâ Suhrawardî (d. 1191). It is remarkable that Mullâ Ṣadrâ's teacher, Mîr Dâmâd (d. 1631) held the same view. At the present time the «principality of quiddity» (aṣâlat al-mâhîyah) is vigorously defended by Ḥâ'irî Mâzandarânî.

## THE PRIMACY OF EXISTENCE OVER QUIDDITY

The dichotomy of «existence» and «quiddity» which was introduced into Islamic philosophy by Fârâbî and Avicenna in the way we have described in the preceding pages, has become part of the well-established tradition of scholasticism, both Eastern and Western. In both the East and the West this dichotomy has been the source of a number of philosophical problems. One of these is the problem of principality or ontological fundamentality (asâlah), i.e. the question: which of these two is «fundamentally real» (asîl)? Formulated in a more precise way, the question may be stated: which of the two has a corresponding reality in the extra-mental world, «existence» or «quiddity»? One might even ask whether both are not equally «fundamentally real». The contrary of asîl is i'tibârî meaning «mentally posited», i.e. a notion or concept which is not directly and primarily drawn from a concrete extra-mental piece of reality. If, therefore, only one of the two is asîl, the other will necessarily be i'tibârî.

The argument developed in the preceding Section has, we think, made it clear how the analytic faculty of reason recognizes two elements in every concrete object, both: «existence» and «quiddity». The argument implies that these two elements found in, and extracted from, a con-

- the genus and the specific difference. Tusî, *ibid.*, p. 203, note. 4. The "causes" of "quiddity" are the same as its constituent parts.
- 26) Eor further details about the relation between a "quiddity" and its constituent elements or parts (muqawwimât), see Avicenna al-Shifâ', Kitâb al-Madkhal (The Isagoge) (Cairo, al-Amîrîyah, 1953) p. 34.
- 27) The whole passage is found in al-Ishârât wa-al-Tanbîhât, I, pp. 202-203.

اعلم أن كل شئى له ماهية، فانه انما يتحقق موجوداً في الأعيان او متصوّراً في الأذهان بأن تكون أجزاؤه حاضرة معه. و اذا كانت له حقيقة غير كونه موجوداً، أحد الوجودين، و غير مقوّم به، فالوجود معنى مضاف الى حقيقته، لازم او غير لازم. و أسباب وجوده ايضاً غير أسباب ماهيته. مثل الانسانية، فإنها في نفسها حقيقة ما و ماهية، و ليس أنها موجودة في الأعيان او موجودة في الأذهان مقوّماً لها، بل مضافا اليها. ولو كان مقوّماً لها، لاستحال أن يتمثّل معناها في النفس، خالياً عما هو جزؤها المقوّم فاستحال أن يحصل لمفهوم الانسانية في النفس وجود ويقع الشك في انها هل لها في الاعيان وجود ام لا.أما الانسان، فعيى أن لا يقع في وجوده شك، لا بسبب مفهومه، بل بسبب الإحساس بجزئياته.

- 28) For example, Étienne Gilson: Le thomisme, 5 iéme ed. (Paris, Vrin, 1944) p. 58, where he opposes Avicenna's "essentialism" to the "existential" philosophy of Thomas Aquinas.
- 29) The above-mentioned paper on Essence and Existence in Avicenna, p. 13.
- 30) As-Shifâ, Kitâb al-Madkhal, op. cit. p. 15.

- 18) The reason why it is regarded as "concomitant" (lâzim) is that a "quiddity" cannot subsist, whether in the external world of reality or in the mind, without "existence", although conceptually and on a high level of abstraction "quiddity" can be differentiated from "existence" and considered in itself as pure "quiddity" without regard to "existence", whether external or mental.
- 19) This sentence is intended to be an explanation of the concomitance of "existence". The particle "after" (ba'da) should not mislead us into thinking that "existence" is a property that attaches to the "quiddity" not after the actualization of the latter, but only before. What Fârâbî really means is: "neither after nor before, but with, i.e. at the same time as, the actualization of the quiddity.
- 20) If "existence" were a property which is caused by the very "quiddity" to which it occurs, it must occur to the latter either (1) before the "existence" of the "quiddity" or (2) after its "existence"; in other words, the attribute "existence" must be caused either by a non-existent "quiddity" or by an already existent "quiddity". Fârâbî is going to prove that both cases are impossible.
- 21) The reference is to the Absolute whose very "essence" is its "existence".
- 22) Avicenna: al-Ishârât wa-al-Tanbîhât III, op. cit. p. 443 (No. I):

اعلم انك قد تفهم معنى المثلث و تشك هل هو موصوف بالوجود في الأعيان ام ليس بموجود، بعد ما تمثّل عندك أنه من خطّ و سطح، ولم يتمثل لك أنه موجود.

- 23) The implication is that, if "existence" were one of the constituent elements of "quiddity", it would be present together with other constituent elements, and would never be separable from the "quiddity" whenever the latter is actualized in any form.
- 24) "Inseparable existence" is the "existence" of those things that never cease to exist, while "separable existence" is that of perishable things Tusi Commentary, op. cit., p. 203, note 3.
- 25) The causes of "existence" are the efficient cause, the final cause, and the substratum, while causes of "quiddity" are

في ماهية هذه الأشياء. والا،لكان الوجود مقوّماً، ولا يستكمل تصوّر الماهية دونه، و يستحيل رفعه عن الماهية توهَّماً، و لكان قياس الهوية من الانسان مثلاً قياس الجسمية و الحيوانية، و كان، كما أن من يفهم الانسان انساناً لايشك في أنه جسم او حيوان، اذا فهم الجسم او الحيوان، كذلك لا يشك في أنه موجود. و ليس كذلك بل يشك ما لم يقم حس او دليل. فالوجود و الهوية، لما بينا، ليس من جملة المقومات من الموجودات. فهو من العوارض اللازمة. و بالجملة ليس من اللواحق التي تكون بعد الماهية . و كل لاحق، فاما أن يلحق الذات من ذاته ويلزمه، و اما ان يلحق عن غيره . و الوجودلايمكن أن يكون من اللواحق التي تلحق الشبي عن ذاته، لأنه محال أن يكون الذي لاوجود له يلزمه شبي بتبعه في الوجود. فمحال أن يكون الماهية يلزمها شي حاصل الا بعد حصولها. ولا يجوز أن يكون الحصول يلزمه بعد الحصول، و الوجود يلزمه بعد الوجود، فيكون أنه قد كان قيل نفسه. فلا يجهز أن يكون الوجود من اللواحق التي للماهية عن نفسها، اذ اللاحق لا يلحق الشئي عن نفسه الا الحاصل الذي، اذا حصل، عرضت له أشياه سببها هو. فإن الملـزوم المقتضى لللازم علَّة لما يتبعه، و العلَّة لا توجب معلولها الا اذا وجبت. و قبل الوجود لا تكون وجبت. فلا يكون الوجود مما تقتضيه الماهية ، فيما وجوده غير ماهيته، بوجه من الوجوه. فيكون اذاً المبده الذي يصدر عنه الوجود غير الماهية. و ذلك لأن كل لازم و مقتضى، فاما عن نفس الشئى، و إما عن غيره. و اذا لم يكن الهوية للماهية التي ليست هي الهوية عن نفسها، فهي لها عن غيرها. فكل ما هويته غير ماهيته و غير المقوّمات، فهويته من غيره. فيجب أن ينتهى إلى مبده لا ماهية له مباينة للهوية.

- 14) The word huwîyah ( مريّة ), which Fârâbî uses in place of the more commonly used wujûd ( رجـرد ) has two meanings in Islamic philosophy: (1) the state in which a thing is completely actualized in the extra-mental world ( التحقق الخارجي ), or the concrete and individual reality ( التحقيقة الجزئية ) of a thing; and (2) that which brings a thing into such a state of actualization. In this second sense, huwîyah is synonymous with wujûd. And Fârâbî is evidently using the word in this sense.
- ولا (هويَّنه) داخلة في ماهيَّته :The text must be read
- 16) Note the difference between Fârâbî and Aristotle. The latter, as we have seen above, holds that it is impossible to know (in the real sense of the word) the "quiddity" of a thing without first knowing that it really exists.
- 17) Because, on this supposition, the representation of a "quid-dity" would be ipso facto the representation of "existence".

- 1) L. de Raeymaeker: Philosophie de l'être Essai de synthèse métaphysique (Louvain, Institut supérieure de philosophie, 1947) p. 145.
- 2) Sharh-i-Manzûmah, Metaphysics, ad v. 17.
- 3) Ibid., v. 22.
- W. Norris Clarke in the Preface to William Carlo: The Ultimate Reducibility of Essence to Existence in Existential Metaphysics (The Hague, Martinus Nijhoff, 1966) XIV. This is said about Prof. Carlo's interpretation of the metaphysical position of Giles of Rome (Aegidius Romanus). It, therefore, has nothing to do with Islamic philosophy except indirectly through the influence exercised by Avicenna on Western scholasticism. The words, however, admirably suit for a description of the Sabzawarian position.
- 5) 92, a, 34-35.
- 6) The classical example in Islamic philosophy is 'anqâ', the name of a fabulous bird.
- 7) 92, b, 4-18.
- 8) Etienne Gilson: L'être et l'essence (Paris, Vrin, 1948) p. III.
- 9) Ibid., p. 90.
- 10) Gamma, 2, 1003, b, 26-27.
- In order to describe the same distinction, the Muslim philosophers would say that "one" and "existent" are different from each other qua concepts, on the level of "essential and primary predication", while they are one and the same in the sense that they apply to one and the same extramental piece of reality (misdâqan).
- 12) Avicenna uses the word 'arad, "accident", itself in describing the same situation.
- 13) Fuşûş al-Ḥikam. I quote from the text given in Ḥikmat-i-Ilâhî II, by Prof. Muḥiy al-Dîn Mahdî Qumshi'î (Teheran, Mu'asseseh-yi Maṭbu'ât-i Islâmî, 1345 A.H.) pp. 5-6.

الأمور التي قبلنا، لكل منها ماهية وهوية. وليست ماهيته عين هويته، ولا داخلة في هويته. ولو كان ماهية الانسان، تصورت ماهية الانسان، تصورت ما الانسان، تصورت هو الانسان، فعلمت وجوده، و لكان كل تصور للماهية يستدعى تصديقاً بوجودها. ولا الهوية داخلة

subject and which, then, is projected onto the thing itself as if it were an objective aspect of the thing. In our present case the most basic — because it is the purest — of the three i'tibârât of the «quiddity» is the «quiddity» gua «nature» or «natural universal».

Avicenna argues that to the «quiddity» in such a state «existence» must be «added» from the outside in order that the concrete object be reconstructed in its original integrity. It will be evident now that all this happens only on the level of conceptual analysis. The distinction between «quiddity» and «existence» is in Avicenna a conceptual distinction.

As for the theological aspect of the problem of «existence», namely, the aspect which concerns creation, what has been said about Fârâbî's position applies exactly to Avicenna's thought.

Practically the same solution is applicable to another important problem which is liable to produce, and which historically did produce, the same kind of misunderstanding. The problem concerns the celebrated Avicennian theory of «possibility». As is well-known, in Avicenna's thought the most fundamental division of the «existents» is into the categories of the «necessary existent» and the «possible existents». The «necessary existent» which is «existence» itself is the Absolute or God, while all other things are «possible existents». A «possible existent» is a thing which in itself is indifferent to both «existence» and «non-existence» in the sense that it can be and can not-be. A «possible existent», in order to exist actually, must obtain «existence» from the outside. The situation is ,thus, the same as that which concerns the state of a «natural universal». We shall return to the problem of the «existence» of «possible existents» from a somewhat different angle in Section VI.

(tabî'ah) or «natural universal» (kullî tabî'i) which he put forward in connection with the problem of Universals. It is his contention that every "quiddity" allows of being considered per se, in so far as it is that "quiddity" itself (bi-mâ hiya tilka al-mâhîyah, or min hayth hiya hiya). A «quiddity» in this aspect is neither one nor many, neither universal nor particular, neither «existent» nor «non-existent». The «quiddity» of man, for instance, is «man» pure and simple, neither more nor less, its content being exactly what is given by the definition of «man». It is above the distinction between «existence» and «non-existence». A «quiddity» in such a state is called «nature» or «natural universal», and since it is in itself neutral to both «existence» and «non-existence», it can be qualified by «existence» and transform itself into a «quiddity» actually existent in concreto or in the mind.

What is most important about this theory is the following. Avicenna is not asserting that «quiddities» are actually found in such a purified state in the world of concrete objective reality. Such an assertion would imply the absurd thesis that a «quiddity», prior to its «existence», is already «existent» in some way or other. What Avicenna wishes to say is that the reason, when it analyzes a concrete thing, can consider the «quiddity» which it finds therein (1) in the state of absolute purity away from all external determinations, just as it can consider the same «quiddity» (2) in so far as it is actualized in concreto as individual things, and (3) in so far as it is represented in the mind. He calls these three different aspects of one and the same «quiddity» the three ways of viewing the quiddity" (i'tibârât thalâthah). The word i'tibâr (pl. i'tibârât) means a subjective manner of looking at a thing, something produced or posited through the analytic work of the reason. It is an aspect of a thing which primarily appears in the

the level of conceptual analysis. The distinction thus established is a result of a conceptual analysis of the ontological reality, i.e., of concrete existent things.

This point is most important for a correct understanding of the Avicennian position, because it has often been claimed that Avicenna's metaphysics is fundamentally «essentialistic». This view is due to a misunderstanding of the basic structure of his thought. The misunderstanding has been frequent not only in the West but also in the East.

It is to be observed, first of all, that the primary and ultimate object of all metaphysical thinking, for Avicenna, is the «existent» (mawjûd), the concrete thing which is actually existent. The whole system of his metaphysics is an intellectual analysis of the structure of this immediate reality. He does not start from «quiddities» as primarily and immediately given facts. As Professor F. Rahman remarks, whe does not initially take essence and existence as mutually separate elements and then try to fuse them, by a metaphysical chemistry, into an object». On the contrary, he begins with the concrete object, subjects it to a conceptual analysis, and finds in it two component elements: «quiddity» and «existence». To do so is not the same as asserting that the concrete object is factually a composite of these two elements. Suhrawardî's criticism is completely misplaced, when he says that if «existence» is something coming from the outside to alight upon a «quiddity», that very «quiddity» would be «existent» before it is qualified by «existence». This criticism stands on the assumption that the relation between «quiddity» and «existence» is, for Avicenna, something that takes place in the extra-mental world of reality. Such however is not the position taken by Avicenna.

The immediate origin of the misunderstanding here lies, we think, in Avicenna's peculiar theory of «nature»

thing added (i.e. something different, and coming from outside) to the «essence» of the thing, whether it (i.e. that something additional) be inseparable (from the «essence») or separable.

Furthermore, the causes of «existence» are different of «quiddity»<sup>ss</sup>. «Being-man» causes (insânîyah), for instance, is in itself an «essence» and a «quiddity», for which its being «existent» in concreto or in the mind is not a constituent element, but is simply something added to it. If it were a constituent element of the «quiddity»,\* it would be impossible that the notion of the "quiddity" be actualized in the mind without being accompanied by its constituent part (i.e. «existence» which is supposed to be its constituent part). And it would be utterly impossible that the notion of «being-man» should be actualized as an «existent» in the mind and yet there should be doubt as to whether or not there is corresponding «existence» in the external world.

Certainly in the case of «man» (and in other similar cases), there rarely occurs doubt regarding real «existence». But that is not due to the notion of «man»; it is due to the fact that we are acquainted with its particulars (i.e. individual men) through sense-perception.

Thus Avicenna, following Fârâbî, establishes the distinction between "quiddity" and "existence" "Existence" in this metaphysical system is something which cannot be accounted for by the essential nature of "quiddity" alone. It is something more than "quiddity", something added (zâ'id) to it.

It cannot be emphasized enough that this dichotomy is an event occurring primarily in the sphere of concepts, on two elements. Only when we project the above conceptual distinction onto a concretely existent thing, can the latter be considered a composition of a "quiddity" and "existence". Only then can we speak of "existence" issuing forth from its creative Source and "occurring" to the "quiddity". In reality, what issues forth from the Source is rather the non-composite "ontological block", whose structure will be analyzed in the following Section.

Avicenna simply inherited the dichotomy of «quiddity» and «existence» from Fârâbî and continued it. In the course of the history of scholastic philosophy, however, the thesis has come to be so closely associated with Avicenna that it is usually considered typically Avicennian.

Avicenna proves the distinction between «quiddity» and «existence» by exactly the same argument that Fârâbî employed.

It often happens that you understand the meaning of a triangle and yet entertain doubt as to whether it is qualified by a existence in concreto or it is not a existent. This is in spite of your having represented (the triangle) in your mind as being composed of a line and a plane. (In spite of your having represented the triangle in this way) you may still have no notion as to whether it exists or not.

Everything having a «quiddity» becomes actualized, as an «existent» in concreto or as a representation in the mind, by all its constituent parts being actually present. So when a thing has an «essence» (haqîqah) other than (1) its (i.e. the thing's) being «existent», whether mentally or extra-mentally, and (2) its being constituted by «existence», «existence» must be some-

«existence» is not an essential constituent (muqawwim) of «quiddity» in the sense in which, for example, «being-a-body» and «being-an-animal» are constituents of the «quiddity» of «man». From the preceding argument he concludes that «existence» is an 'ârid, something that «occurs» or something «accidental» to the «quiddity».

It is evident that the whole argument concerns the conceptual structure of an actual thing on the level of rational analysis. And the «occurrence» in question is an event taking place in the sphere of concepts. As we remarked earlier, however, in the continuation of this argument there seems to be a transition from consideration of the purely conceptual structure of a real «existent» to consideration of its objective extra-mental structure. The transition-point is marked by the word 'ârid. Otherwise expressed, Fârâbî is saying there is a certain respect in which we can speak of the «occurrence» of «existence» to «quiddity» in the world of reality. At this point the argument assumes a markedly theological coloring, being implicitly concerned with the question of creation, and of the difference between the Creator and the creature. In terms of the relation between «existence» and «essence», the Creator is conceived as that whose very «essence» is «existence», while created things are presented as those things whose «essences» are not only not the same as «existence» but which are incapable of causing their own «existence». Their «existence» must come (must «occur»). to them from another source, namely, the Creator, the Giver of «existences».

It is important to remark, however, that the conceptual analysis mentioned above casts its shadow even upon this argument. For Fârâbî concrete reality in itself is an «ontological block without any fissure»; therefore, there is properly no place in conerete reality for the duality of which occurs to something as an effect of some cause must either have its source in the thing itself or something other than that thing; but it has already been proved that "existence" can never be caused by the "quiddity" itself, except when the latter happens to be identical with "existence". So "existence" must come to the "quiddity" from something other than the "quiddity". Everything whose "existence" is distinguishable from its "quiddity" and is not one of its internal constituent elements, gets its "existence" from something other than itself. And (the chain of "causes") must ultimately reach an Origin in which "essence" is not distinguishable from its "existence".

I have translated this fairly long passage not only for its historical importance — the importance may be measured by the influence the Farabian idea exercised upon Avicenna; indeed, the latter accepted and reproduced the whole argument in precisely this form and made it an integral part of his system — but also in order that we might examine and bring to light its basic structure. The right understanding of this argument is of decisive importance for a grasp of the subsequent development of metaphysical ideas in the Islamic tradition.

Fârâbî, like Aristotle, starts from concretely existent things which are the primary reality for him. He sets out to analyze a concretely existent thing — which, as we have seen above, is in itself a whole ontological block without any fissure — into «quiddity» and «existence». Basing himself on the observation that we can represent a «quiddity» qua «quiddity» without any regard to its «existence», he argues that «quiddity» is essentially something different from «existence». Nor does the «quiddity» of a thing, he goes on to say, imply its «existence»; that is to say

the latter, for it is impossible that something (i.e. a property) should occur and be attached to a thing (i.e. «essence») which has as yet no «existence», when it (i.e. the property) is of such a nature that it could exist only when the thing (i.e. the «essence») exists. Thus it is inconceivable that to a "quiddity" (which is as yet non-existent) something should be attached which could be actualized only after the actualization of the "quiddity".

Nor is it conceivable that «actualization» should occur to it (i.e. the «essence») after the latter has been already actualized, that is to say, «existence» (as a property) should occur to the «essence» after (the latter's own) «existence». For in that case we would have to say that it was (i.e. already existed) before itself (i.e. before it became existent).

Thus it is impossible that «existence» should be one of the properties which occur to a «quiddity» out of the latter itself. A thing can be the source and origin of its own properties only when it happens to be in the state of actualization. Only when a thing is actualized do a number of things (i.e. properties) occur to it, the thing being the cause of them. For the thing to which a property occurs and which necessitates the latter is the «cause» of (the property) that follows it. And a «cause» does not necessitate its «caused» unless the former be itself «necessary». But it cannot be «necessary» without existing.

Thus to conclude: «existence» can by no means be something required by a «quiddity» except in case the «existence» of a thing be its own «essence».

All this makes it clear that the source from which «existence» issues must be something other than «quiddity». For (as I have just shown) every property

would immediately know his «existence»<sup>16</sup>. Furthermore, (if, «quiddity» were no other than «existence») every act of representing a «quiddity» would necessarily produce a judgment that it exists.<sup>16</sup>.

Nor is «existence» contained in the «quiddities» of these things. Otherwise, «existence» would be their essential constituent element, and the representation of a «quiddity» would not be completed without it, and it would be utterly impossible even in imagination to remove it from the «quiddity», so much so that «existence» would stand to «man», for example, in exactly the same relation as «being-a-body» and «being-an-animal». Thus, just as those who understand man qua man have absolutely no doubt about his being a body or an animal — if at all they understand what is meant by a «body» or an «animal» so, in the same way, they would have no doubt about his being existent. But in fact such is not the case. On the contrary they would doubt (of his «existence») until it is proved by sense-perception or by logical demonstration.

From this we conclude that «existence» or «is-ness» is not a constituent element of any existent thing. So it must be something concomitant that «occurs» (to «quiddity») from the outside. It is not one of those properties that attach to the «quiddity» after the latter has been actualized.

Now all properties that occur to an «essence» are divisible into two classes: (1) those that occur to an «essence», caused by the latter itself and remain attached to it, and (2) those that occur to it, caused by something other than the «essence».

«Existence» cannot possibly be of those properties that occur to a thing, the cause of «occurrence» being

lâzim, i.e. an «inseparable or essential attribute», or «concomitant». The word 'âriḍ is closely related to 'araḍ" which derives from the same root and which in the Categories means «accident» or an accidental property of a substratum. The problem in this form was inherited by Avicenna, and it became the source of a major metaphysical discussion in both the East and the West.

The key-point in the argument developed by Fârâbî lies in the word 'âriḍ which, as we have just observed, is undeniably confusing and ambiguous. In speaking of existence occurring or happening to equiddity, is Fârâbî referring to an event that takes place only in the mind, on the level of conceptual analysis, when the reason analyzes a concrete existing thing into its conceptual components? Or is he thinking of a real event which takes place in the extra-mental world of reality? Fârâbî himself does not make the answer explicitly clear. Our conclusion is that he means both, and that the word 'âriḍ forms the turning-point, or the point of transition from the first sphere of thinking to the second. But let us first read his argument. It is found in the beginning of his celebrated Ringstones of Wisdom."

Each of the things that we actually find around us has a "quiddity" and "existence" (huwîyah)". And the "quiddity" is not the same as "existence"; nor is "existence" contained (as a constituent element) in the "quiddity".

If the "quiddity" of man (for example) were the same as his "existence", whenever you represent in your mind the "quiddity" of man, you would be thereby representing his "existence". That is to say, whenever you represent the "what-ness" of man, you would ipso facto be representing the "is-ness" of man, i.e. you

nothing new. For «one (existent man)» is exactly the same as an «existent (man)».

One point is especially noteworthy. At the beginning of this passage Aristotle indicates that when he speaks of the identification of «existent» and «one», he is not thinking of the identification at the conceptual level. At the conceptual level, they are different from one another. «One», qua a concept, is «one», nothing else. Likewise, the concept of «existent» is «existent», nothing else. But the two are one and the same in the sense that the one is predicable of whatever allows of predication by the other. The force of this statement, however, is attenuated, or even almost nullified, by the sentence which immediately follows it, if that sentence really comes from Aristotle himself. In any case Aristotle is concerned with the real, i.e. non-conceptual, unity of «one», «existent» and «essence».

This fact is remarkable for our purposes because precisely the conceptual difference between «existence» and «essence» which was thus neglected by Aristotle, became the main preoccupation of the Muslim philosophers. The famous Avicennian thesis of «existence» being an «accident» of «quiddity» — quod esse sit accidens eveniens quidditati — will be rightly understood only when one approaches it with this basic understanding. Before we come to Avicenna, however, we must consider the view of Fârâbî concerning this problem.

As we remarked before, Fârâbî was the first to introduce into Islamic philosophy the dichotomy of «quiddity» and «existence» in a clear and definite form. The most important point about this novel contribution is that in describing the relation between these two he used the words 'âriā, i.e. «that which occurs (from outside)» and

### l'essence, l'existence et l'unité ne font qu'un'.

The idea here referred to; namely, that «substance» is conceived as an ontological block without any fissure, in which «quiddity», «existence» and «unity» are completely unified with one another, is expressed by Aristotle himself with utmost clarity in a passage of the fourth Book of his *Metaphysics*. There he establishes a number of interesting equations taking «man» as an example of «essence». The equations he establishes are: (1) one man = man, (2) existent man = man, (3) one existent man = one man, (4) one existent man = existent man. Here «existent» and «one» are inseparable from each other except as concepts; and the two, together with «essence», form a complete whole showing nowhere any internal fissure. Here is what Aristotle actually says.

Now if «existent» (to on) and «one» (to hen) are the same and are one nature in the sense that they accompany (i.e. imply) each other as do «principle» and «cause» — not in the sense that they are indicated by one single definition, although our argument would stand unharmed even if we understood their identity in the latter sense, nay it would even be better for our purpose to understand it in that way — «one man» (heis anthrôpos) means the same thing as «man» (anthrôpos) and an «existent man» (ôn anthrôpos) means the same thing as «man». And nothing will change even if we combine these expressions, for «one man» and «one existent man» mean the same thing. And it is evident that they are inseparable from each other both in the case of coming-into-being (of «man») and in that of passing-away. The same remains true if we consider the situation from the side of «being one»; the addition (of «one») will indicate

cennian thesis that a «quiddity» does not contain in itself «existence» as a constituent part, that, in other words, a «quiddity» does not imply its own «existence». However, one important difference separates these two thinkers from one another. As the first half of the passage which we have just quoted indicates, in the metaphysical system of Aristotle the distinction does not play a significant role. His primary — or we should rather say, exclusive — preoccupation is with «essences» that are really existent, or «existents» that are real, and, in particular, with real «substances» of which we can have a true knowledge in the above-explained sense. In this system, a real «essence» or a real «substance», in so far as it is real, implies by itself its own «existence». «Existence» is from the very beginning assumed in the notion of a real «essence» because an «essence» being real means nothing less than that it exists.

The world with which Aristotle is concerned is a world that is actually existent, the world of things that are existent. It is not a world of which it is possible to think that it could not exist. The creation of the world in the Biblical or Qur'anic sense could not be a problem for Aristotle, for the world he conceives is one lacking the possibility not to exist, a world of which it is impossible that it could have not existed in some beginningless past. In such a metaphysical system there is no place for the problem of distinction and relation between «quiddity» and «existence», for «quiddities» that do not exist are from the very beginning excluded. Professor Etienne Gilson rightly calls this type of ontology un chosisme intégral', a system in which the ontological structure of les choses, i.e. «things» — or more specifically the «substances» — is considered on the ontological level on which things are already fully «constituted», a system in which la substance (est) concue comme un bloc ontologique sans fissure, ou

how could one do so by one and the same argument? Definition shows one thing, and demonstration shows another. And what «man» is and that «man» exists are two completely different matters.

What we want to maintain is this. Whenever something is said to be such-and-such, it must necessarily be proved by demonstration, unless (the predicate) be the very «essence» (of the subject). «To exist», however, does not consititute the «essence» of anything, for «existent» is not a genus. Therefore whether a thing exists or not must be shown only by demonstration. And this is exactly what the sciences actually do. The geometer, for instance, simply assumes what «triangle» means, but he has to prove that it exists. He who gives a definition of «triangle» shows nothing more than what «triangle» is. Even when a man knows through definition what it is, he will still be in the dark as to whether it does exist.

The gist of this argument may be reproduced as follows. It is impossible to know of something that does not really exist what it is. Even if one knows something about such a thing, that which he knows is limited to the meaning of the word. In this latter sense one can know even of a fabulous creature what it is. Such, however, is not a true knowledge. One can be said to know what «man» is in the real sense of the word only when one knows that «man» exists. But such a knowledge cannot be obtained through definition alone. Even if one is given a definition of something, he cannot know thereby that the thing actually exists. Its existence must be proved by demonstration. For what-a-thing-is (given by definition) is different from that-it-exists.

As we clearly see, the passage adumbrates the Avi-

prived of their seemingly solid self-subsistence and turn out to be nothing other than so many partial determinations and delimitations of the unitary reality of «existence». As Professor Norris Clarke says: «In every finite being there is an intrinsic ontological duality or tension between the perfection of the act of esse and a partial negation or limitation of the same act»'. But before we go further in this direction, we must first stop to consider briefly the historical formation of the idea itself.

In Islamic thought the thesis of the distinction between "quiddity" and "existence" was first maintained explicitly and in a definite form by Fârâbî, and ever since it has dominated the whole history of Islamic philosophy. The idea itself, however, can be traced back to Aristotle.

When Aristotle established metaphysics as the science of the existent» qua existent» (to on ê on) and criticized the Plationc realism of Ideas, the problem of the distinction between equiddity» and existence» may be said to have been implicitly raised. Moreover, in a famous passage of his Posterior Analytics (Chapter VII), he clearly distinguishes equiddity» from existence». After having shown at the beginning of the same Chapter that essence» (ûsia) means the same thing as ewhat-isit-ness» (to ti estin), i.e. literally equiddity» he goes on to say:

He who knows what «man» — or anything else — is, must necessarily know also that the latter exists. For no one knows (in the real sense of the word), concerning that which does not exist, what it is. Certainly one may know what a phrase or a word like «goat-deer» means, but no one can know what it really is. Besides, if one is to show what a thing is and that is does exist,

stone; it is not, it cannot be, a horse. And yet, all these things which differ from each other are found to share one and the same element: «existence». All are the same with regard to the fact that they do exist. For this reason we can truthfully say of the things which we find in our presence: «The stone exists», «The horse exists», «The table exists», etc., attributing one and the same predicate to all of them, in spite of the fact that the subjects of the propositions are definitely different from one another.

Thus, whatever is found in the world is, as Sabzawârî says, zawj tarkîbî, or a duality composed of «quiddity» and «existence», the former being that by which each thing is differentiated from all others, and the latter being a factor in which all things equally and without exception participate. The «quiddity» of man is admittedly different from the «quiddity» of horse, and the «quiddity» of horse is different from the «quiddity» of stone. But their «existence», that is, the «act of existing» by which they are actually in our presence is one and the same in all of them. This fundamental fact about the two ontological factors is what Sabzawârî refers to when he says that «existence» is the principle of unity, while «quiddities» raise only the dust of multiplicity.

All this might look quite a truism. However, when considered metaphysically, this seemingly simple fact proves to be not as simple and commonplace as one might imagine at first sight. For, in the view held by Mullâ Sadrâ and Sabzawârî, «quiddity» and «existence» do not stand on the same ontological level. Their view is based on a profound and extraordinary experiential intuition of «existence» which is of a Şûfî origin. This fact complicates the whole picture, as we shall shortly see. Suffice it here to remark in a preliminary way that, in the light of this unusual experience, all «quiddities» are found to be de-

fessed and is considered a fundamental truth. It is found aleady in al-Fârâbî (d. 947/950). And Avicenna (980-1037) makes it one of the principal ideas of his own system.

The crucial problem about this Western conception of the Islamic thesis concerns the way in which the expression \*\*real\* distinction\*\* is understood. For, depending upon how it is understood, this conception is liable to both truth and falsehood. This point will be fully elucidated in Section VI. Here we shall confine ourselves to an exposition of more basic facts about the dichotomy of \*\*quiddity\*\* and \*\*existence\*\*.

It pertains to the most elementary and fundamental structure of our daily experience that we constantly encounter in our lives an infinity of things. We find ourselves surrounded by them, and we cannot escape from the consciousness of the presence of various and variegated things. The actual presence of these things is their «existence». They are there. They do exist, as we ourselves exist. On the other hand, they are not there in the form of pure «existences». They «exist» as various and variegated things: man, horse, stone, tree, table, etc., This latter aspect of their «existence» is called «quiddity».

There is thus contained in everything a two-fold ontological principle. Each of the things we actually encounter in the world is composed of "quiddity" and "existence". Every ens (Arabic, mawjûd) is a composite of essentia (quidditas; Arabic, mâhîyah) and esse (actus essendi, Arabic, wujûd).

All things are different from one another, not only individually but also specifically. Nothing in the world is the same as the rest of things. A stone, for example, is a

# 4

### THE DISTINCTION BET-WEEN ESSENTIA AND EXISTENTIA

The distinction between "quiddity" and "existence" is undoubtedly one of the most basic philosophical theses in Islamic thought. Without exaggeration the distinction may be said to constitute the first step in ontologico-metaphysical thinking among Muslims; it provides the very foundation on which is built up the whole structure of Muslim metaphysics.

Indeed, from the earliest periods of Islamic thought, the dichotomy of essentia and existentia played such a conspicuous role that it deeply affected even the historical formation of Western scholasticism in the Middle Ages as one of the typically Islamic — or more strictly, Avicennian — theses. It is now a commonplace among scholars specialized in scholastic philosophy to say that Avicenna and his Western followers made a «real distinction» between essentia and existentia. Thus, to give an example picked up at random, Professor Luis de Raeymaeker of Louvain's says:

On the contrary (i.e. contrary to the philosophical situation in the West), in Arabic philosophy, which equally depends upon both Aristotle and Neo-Platonism at the same time, the thesis of the real distinction between essentia and existentia is found clearly pro-

predicate must furnish information about what is excluded from being": Studies in Arabic Philosophy (Pittsburgh, Univ. of Pittsburgh Press, 1966). I think this translation misses the point Fârâbî is making.

- 9) Ibid.
- "Existence is evidently not at all a real predicate, i.e. the concept of something that would be additional to the concept of a thing" taken from the Kritik der reinen Vernunft, A 598. Before Prof. Rescher, Van den Bergh had quoted the same sentence in connection with Averroës' position which we shall shortly discuss. Averroës: Tahâfut al-Tahâfut, ed. Sulaymân Dunyâ (Cairo, Ma'ârif, 1964) vol II, p. 80.
- 11) Tahâfut al-Tahâfut, op. cit., pp. 324-326.

إن الوحدة ليست تُفهم فى الموجود معنى زائداً على ذاته خارج النفس فى الوجود، مثل ما يفهم من قولنا: موجود ابيض، و انما يفهم منه حالة علمية، وهى عدم الانقسام . . . . فلايشك أحد أن هذه الفصول (يعنى: الوحدة و واجب الوجود و ممكن الوجود) ليست فصولاً جوهرية أى قاسمة الذات ولا زائدة على الذات. و انما هى أحوال سلبية او اضافية، مثل قولنا فى الشئى إنه موجود فانه ليس يلل على معنى زائد على جوهره خارج النفس، كقولنا فى الشئى إنه ابيض،

- 12) On these two kinds of knowledge, see B. Russell: The Problems of Philosophy (Oxford, Univ. Press, first edition 1912), Chapter V.
- 13) Mashâ'ir (quoted above), pp. 11-12.
- "Being-possible" or "possiblity" (imkân) in metaphysics means "being able to exist as well as not to exist", and when the thing to which it is attributed happens to be actually existent "having been caused" or "having a cause for its existence".
- 15) Such as "being-necessary" (wâjibîyah) and "being-one" (wahdah).
- 16) Or "Man is a species" (al-insân naw').
- 17) La nausée (Paris, Gallimard, first edition 1938) pp. 161-171.

This problem will be dealt with later when we discuss the analogicity of "existence".

- 5) The word additional in the present context must be understood differently from the same word appearing in the famous Avicennian thesis of "existence" being something additional to the "quiddity". There Avicenna is talking about something of a different order from the question at issue now. The two questions have often been confused with one another, however, in the interpretation of the Avicennian position. Averroës was the first to commit this confusion, and he attacked Avicenna on that basis. We shall discuss this important problem in detail in a later section.
- 6) رسالة للمعلم الثاني فيجواب مسائل سئل عنها Given in the Cairo edition of (al-Sa'âdah, 1907) p. 57, § 16.

سئل عن هذه القضية، وهي قولنا والانسان موجوده، هل هي ذات محمول ام ٤٧ فقال: هذه مسئلة اختلفت القدماء و المتأخرون فيها. فقال بعضهم إنها غير ذات محمول، و بعضهم قال إنها ذات محمول. و عندى أن كلا القولين صحيحان بجهة وجهة. و ذلك أن هذه القضية و أمثالها، اذا نظر فيها الناظر الطبيعي الذي هو نظره في الأمور، فانها غير ذات محمول، لأن وجود شي ليس هو غير الشي، والمحمول ينبغي أن يكون معنى الحكم (ص: معنى مع الحكم) بوجوده او نفيه عن الشي فمن هذه الجهة، ليست هي قضية ذات محمول. وأما اذا نظر اليها الناظر المنطقى، قبلها مركبة من كلمتين هما أجزاؤها، و أنها قابلة للصلق و الكذب. فهي بهذه الجهة ذات محمول.

- 7) Where the things considered are from the very beginning strictly and exclusively limited to those things that are actual and real, there is no meaning in attributing "existence" to a thing, for it will simply be a tautology. The "existence" of a thing in this sphere of Being is nothing other than the thing being real and actual. The idea is basically Aristotelian.
- 8) I read: ..... Professor المنبغي الأيكون معنى مع الحكم بوجوده ..... Professor Nicholas Rescher, quoting the passage from Dieterici's edition, translates this sentence: "and [for the scientist] a

leap must be taken from the normal level of consciousness to that of supra-consciousness. This leap of mind is known in most of the traditional religions as the experience of eseeing Gods or unio mystica in which the human subject is said to be unified and fused in a certain peculiar way with the divine Subject. It is, in short, a mystical intuition.

It is to be remarked in this connection that even Jean-Paul Sartre, who is professedly an atheistic philosopher and who makes the experience of «existence» the very starting-point and ultimate basis of his philosophizing, describes the experience in his first philosophical novel la Nausée<sup>n</sup> as an unusual revelation once given him at a non-daily level of consciousness, as something totally different from what ordinary men know of «existence». The Sartrian experience of «nausea» will be discussed later on when we take up the problem of the reality of «existence».

#### (Footnotes, Section 3)

- 1) As remarked before, "quiddity" here means mâhîyah in the particular sense, i.e. that which is given in answer to the question: What is it?
- 2) In his al-Ishârât wa-l-Tanbîhât, vol. I, ed. Sulaymân Dunyâ (Cairo, Ma'ârif, 1960) p. 202, Avicenna explicitly refers to the "two existences" (wujûdâni), one being "existence in reality" (wujûd fî-al-a'yân), and the other "existence in the minds" (wujûd fî-al-adhhân). In the same place, Nasîr al-Dîn al-Tûsî calls the first "external existence" (wujûd khârijî) and the second "mental existence" (wujûd dhihnî). The concept of "mental existence" raised complicated problems in the course of the history of Muslim philosophy.
- 3) The concept of "portion" will be more systematically discussed in a later context.
- 4) An important distinction is, in fact, observable between the statements "God exists" and "a table exists" with regard to the meaning of "existence", on another level of thinking.

is the farthest removed from its reality; it still remains within the confines of «existence» in the broad and unconditional acceptation of the word. In the abstract concept of «existence», which is of all concepts the most barren and impoverished, there is not even the trace of that infinite abundance and fullness which characterizes the reality of «existence» and which is still observable in the first stage of its notion.

However, both the immediate understanding and the concept of «existence» are «self-evident» in that they are the most ultimate and fundamental of all notions. Hikmat philosophy calls the ultimateness of this kind of notions «self-evidence» (badâhah). Not only is the direct understanding of «existence» which is based on «knowledge by acquaintance», «self-evident» (badîhî), but its abstract concept also is «self-evident» in the sense that it is primary, that it cannot be reduced to anything else, while all other concepts are ultimately reducible to it.

It must be remembered that the «self-evidence» here in question is a fact only on the level of «notion» as distinguished from «reality». «Self-evidence» merely means that the concept (or notion) of «existence» is an absolutely primary one; not that the reality of «existence» itself is self-evident and fully disclosed to the human mind. Quite the contrary, the reality of «existence» is not revealed to an ordinary human consciousness. In itself, it is fully and absolutely disclosed; for, as we shall see, it is nothing but the very disclosure and «presence» of all things. The human mind, however, does not and cannot normally become conscious of this «presence» as it really is.

The reality of «existence» discloses itself to the human mind only at the level of supra-consciousness. In order that the human mind might obtain even the first and passing glimpses of the reality of «existence», a decisive — and, we must remember, Sabzawârî is one of the representatives of this school — the above analysis has not yet reached the depth of the matter. In their view, what corresponds to the concept of «existence» in the extra-mental world is not existent «quiddities». It is rather the reality of «existence» which is determined and delimited quiddity-wise in the form of particular «existences» (wujûdât). These particularized «existences» are the sources from which the abstract concept of «existence» is extracted.

In the world of concepts, "quiddity" precedes "existence", and the latter "occurs" to the former. In the world of reality, on the contrary, it is "existence" that precedes "quiddity", and it is "quiddity" that "occurs" to "existence" in the sense that "quiddities" are but various forms of the self-determination and self-delimitation of the reality of "existence". The "quiddities" are merely abstractions drawn by the mind from the divergent phenomenal forms of "existence". However, in order to understand this point more properly, we have to go further into details about the distinction between "existence" and "quiddity". This will be the main task of the three following Sections.

In the preceding pages we have been examining the notion of «existence» in its first and second stages of presence to our minds. By way of conclusion let us now consider the distance that separates the notion from the reality of «existence».

The Hikmat philosophers consider «existence» from a number of points of view on several different levels. According to them, for the philosophical consciousness of men, «existence» has a multistratified structure. Without going into details we may simply recall that «existence», considered on the level of conceptual abstraction,

case is not a self-subsistent quality in reality, so that there can be no external real «occurrence» of the quality to the thing. But the source from which the concept of that quality is abstracted is existent *in concreto*.

«Being-father» or «paternity» is an example usually given for the explanation of this kind of concept. Suppose Zayd to be the father of Amr. Unlike qualities such as «whiteness», etc., «paternity» is not a really existent quality. What is really existent in this case, corresponding to the proposition: «Zayd is a father», is the person Zayd, nothing else. The concept of his «being-father» is taken from the particular relation in which Zavd stands to another person, Amr. That is to say, the concept is extracted from the concrete personal sphere of Zayd. But this very fact tells us that the «qualification» is a real external fact. There is in the extra-mental world something concrete and real, a real man, in the present case, having a real particular relationship with another real man. The concept «paternity» is an abstract concept extracted by reason from the observed situation in which there is found an actually existent man, Zayd.

Something "being-possible" and something "being-athing" belong to this class of "secondary intelligibles". So also does the concept of "existence". The concept of "existence" is a "philosophical secondary intelligible", because "existence" or "being-existent" is not a real quality, like "whiteness". Therefore its "occurrence" takes place only in the mind, on the level of conceptual elaboration and analysis. It is, however, a concept extracted from a real thing, i. e. a really existent "quiddity". Otherwise expressed, the "qualification" is here an external situation.

But according to those who hold the primacy of «existence» over «quiddity», who accept the fundamental reality of the former and the fundamental unreality of the latter

that the concept «whiteness» is derived or abstracted from the concretely existent white thing.

In the case of a «secondary intelligible», on the contrary, both «occurrence» and «qualification» take place in the mind, and in the mind only. Here the predicate-quality has no corresponding subsistence in the external world. Nor does the thing actually qualified by that quality exist outside the mind. In other words, the very source from which the concept of the quality is abstracted is itself a concept. «Being-a-universal» (kullîyah) is a good example of this kind of concept. When we say «Man is a universal» (al-insân kullî)", we are conscious that we are talking about a relationship between two concepts. It is obvious that a quality «universality» has no extra-mental existence, for everything existent in the external world is, without a single exception, particular and individual. By the same token it is also obvious that there is in the external world nothing that is qualified by being a «universal». The source from which the concept «universal» is abstracted is no other than another concept, that of «man» in this case.

There are, however, «secondary intelligibles» of a kind different from the one just explained. In order to distinguish these two kinds of «secondary intelligibles» we shall give them each a name. The kind we have just described is called «logical secondary intelligible» (ma'qûl thânî mantiqì) while the second kind which we shall now explain is called «philosophical secondary intelligible» (ma'qûl thânî falsafî or ḥikmî).

In the case of the «philosophical secondary intelligible», the «occurrence» happens only in the mind, that is, conceptually, but the «qualification» is an event in the extra-mental world. This may be explained in the following way. The quality indicated by the predicate in this

However, that which corresponds (externally) to this concept are concrete facts having a firm foundation in reality and actualization. In this respect it differs from other concepts like «thingness», «quiddity» etc..

In the first half of this passage, Mullá Ṣadrâ places the concept of «existence» on the same level as «thingness», «possibility» and the like. This means that the concept of «existence» belongs to the class of concepts technically known as «secondary intelligibles» (ma'qûlât thânîyah, sg. ma'qûl thânî) as distinguished from «primary intelligibles (ma'qûlât ûlâ, sg. ma'qûl awwal). We have to begin by explaining this distinction.

The problem concerns the relation between two concepts combined into a unity in the subject-predicate form by the mental act of predication. Or, more precisely, it concerns the nature of a concept in the position of «predicate». The predicate-quality is said to «occur» ('urûd) to the subject-thing, while the subject-thing is described as «being qualified» (ittiṣâf) by the predicate-quality.

Now, in the case of a «primary intelligible», both «occurrence» and «qualification» happen in concreto in the external world, as a real event. In this case, the quality indicated by the predicate — «whiteness» for example — has an independent subsistence in the external world, independent from the thing itself (the subject) to which it «occurs». There is also in the external world a concretely existent thing which is «qualified» by that quality, that is to say, there is concretely a «white thing». The concept of a quality like «whiteness» (bayâḍ) is called a «primary intelligible». When it is made a logical predicate in the form of «white» (abyaḍ) and is attributed to a thing — e.g. «the body is white» — it is called a «predicate by way of adherence» (maḥmûl bi-al-damîmah). It is to be remarked

ly differentiate the thing to which they are attributed and which are additional to (i.e. something different and distinguishable from) the thing itself. They are merely negative or relational states. And the same is true of («existence») when we say of a thing that it «exists», for it does not indicate a property which would be additional to the thing itself in the extramental world of reality, quite contrary to the case in which we say that the thing is white.

The upshot of these arguments is that the concept of «existence» is a vacant or barren concept. It is an abstract concept with universal extension, being applicable to anything whatsoever, but with an extremely impoverished comprehension, so impoverished, indeed, that it tells practically nothing about the thing to which it is attributed. As such, it is just the opposite of what we know of «existence», at the above-mentioned first stage of its notion, through — to use the terminology of Bertrand Russell — «knowledge by acquaintance» as distinguished from «knowledge by description»<sup>12</sup>. Herein is disclosed a peculiar characteristic of «existence».

As an abstract concept, «existence» is the most barren and vacant of all concepts because it has not even the minimum amount of substantial content. The external reality, however, to which it refers and to which it is related is the richest and fullest of all things, for it is the reality of all realities. Mullâ Ṣadrâ describes this peculiar situation in the following way":

The abstract and rational concept (amr intizâ'i 'aqlî) of «existence» is of the same nature as all other general ideas and mental notions such as «thingness» (shay'-iyah), «being-possible» (mumkinîyah)" and the like".

For those, however, who are dealing with real and actual things, «existence» is not a predicate in the true sense of the word, because it tells nothing about real and actual things except that they are actualized, while a real predicate is supposed (1) to indicate some positive quality and (2) affirm or negate it of the thing to which it is attributed. Such a function is not exercised by «existence» when it is used as a grammatical or logical predicate. It has nothing new to add to the content of the subject. As Professor N. Rescher writes: «al-Fârâbî's insistence that the attribution of existence to an object adds nothing to its characterization, and provides no new information about it, effectively anticipates Kant's thesis that: Sein ist offenbar kein reales Prädikat, d.i. ein Begriff von irgend etwas, was zum Begriffe eines Dinges hinzukommen könne."

Exactly the same thing is asserted by Averroës in his refutation of the Avicennian thesis that «existence» is an accident of the «quiddities». Although, as we shall try to show later, this criticism is based on a fundamental misunderstanding of the Avicennian position, the assertion itself that the concept of «existence», like that of «one», adds nothing real to a «quiddity» when the latter is considered in the state of full actualization, remains perfectly true. Here is what Averroës says about this point<sup>11</sup>:

When we say that something is «one», the latter indicates nothing additional to the thing itself in the extra-mental world of reality, as is the case, on the contrary, when we say about something actually existent that it is «white». For what is understood from the word «one» is nothing but a purely negative state, namely lack of divisibility.

.... No one would doubt that all properties of this sort are not essential properties, i.e. properties which real-

about it. «Existence», on the contrary, when attributed to a real subject, does not tell anything new and additional about it. In Islam this thesis goes back to Fârâbî who formulates the problem with remarkable lucidity as follows!:

He (Fârâbî) was once asked as to whether the proposition, for instance, «Man exists» has a predicate or not.

He answered: This is a problem upon which the Ancients and the Moderns have put forth divergent opinions, some of them maintaining that it has no predicate, and some others that it does have a predicate. In my view, both of these positions are right in a certain limited sense. This is due to the following fact. When considered from the viewpoint of a specialist in Physica, whose function it is to investigate concretely existent things, this and similar propositions have no predicate, for the «existence» of a thing (in this case) is no other than that very thing', while a predicate (in the real sense of the word) must mean something (i.e. a property) together with the judgment of the latter (i.e. that property) being existent or not in the thing (i.e. the thing indicated by the subject of the proposition). Thus from this point of view, the proposition in question must be regarded as having no predicate. But when a logician considers the same proposition, he will recognize it to be composed of two terms as its two parts. He will also recognize that the proposition is liable of being true and false. Thus from this point

The gist of Fârâbî's argument may be summarized as follows. «Existence», in a proposition like «Man exists», is a predicate from the point of view of grammar and logic.

of view, the proposition does have a predicate.

(hiṣaṣ, sg. hiṣṣah) of «existence». Although «existence» itself in its purity cannot, as we have seen above, be directly represented in our minds, the particularized «existences» can be mentally represented, albeit indirectly, because each is essentially involved with a particular «quiddity».

It is of the very nature of «quiddity» that it can be represented and conceptualized. Thus, whenever a concretely actualized «quiddity» is represented in the mind, its particular «existence» is thereby necessarily and inevitably represented through the representation of the «quiddity». The reason can work upon the diverse «existences-of» thus represented and elaborate them into a general abstract concept of «existence». The concept of «existence» obtainable in this way is on a very high level of abstractive thinking, and as an abstract concept, it behaves in many respects just like all other abstract concepts. At the same time, however, it has a number of remarkable peculiarities distinguishing it from ordinary abstract concepts. These distinguishing properties of the concept of «existence» must now be discussed. Like other abstract concepts, the concept of «existence» is characterized by universality. It applies to an infinite number of things. But unlike others, whose range of application is delimited by «quiddity» in terms of classes of things — the concept of «dog», for example, is applicable to an infinits number of dogs, but not to other kinds of animal - «existence» is applicable to everything and anything. We say: «God exists» just in the same way as we say: «A table exists». On this level of abstraction, the verb «exists» means one and the same thing', whether the subject of the proposition be God or a table. In this respect it equalizes all things.

There is another more important feature in the semantic behavior of «existence». All other concepts, when predicated of a subject, give some positive information is, we can and do form a concept of «existence» on a very high level of abstraction. Such a concept is achieved through a sort of purely mechanical process. Thus in ordinary life we say x exists, y exists, z exists etc. These sentences can then be transformed into nominal forms: z existence of z, where existence of z.

This linguistic process has an ontological basis in the fact that the reality of «existence» (wujûd) in the world of actual reality is diversified into an infinity of particular «existences» (wujûdât), i.e. particular acts of existing. Each of these acts of existing is the «existence» of some particular «quiddity», the «existence» of a man, for example, or the «existence» of a table, etc. In the view of all Hikmat philosophers without exception, whether they be among those who uphold the fundamental reality of «quiddity» or among those who maintain the fundamentality of «existence», «existence» and «quiddity» are in concreto completely unified with one another, there being no real distinction between them. On the level of rational analysis, however, each concretely existent thing can be divided into «existence» and «quiddity», as if these were two different things. This division may take the form of referring to the «quiddity» of man which actually «exists», or more briefly, to the «existence» of the «quiddity»-man.

Now, of these composite intelligible entities, we mentally put between parentheses the parts corresponding to "quiddity". In this way, we obtain the notions of particularized "existences": "existence of (man)", "existence of (table)", etc. Each "existence-of" is a particular act of existing containing within itself a relational reference, indicated by the word "of", to something, the latter being here provisionally obliterated from our consciousness. These particularized "existences" as reflected in the mirror of our consciousness are technically called "portions"

two stages is furnished by what the scholastic philosophers call "quiddity"  $(m\hat{a}h\hat{i}yah)$ " as represented or reflected in the mind. This point may briefly be explained in the following way.

In accordance with the tradition of *Ḥikmat* philosophy going back to Avicenna, Sabzawarî recognizes two different modes of «existence» in everythingù One is real ('aynî) external (khârijî) «existence», «existence in concreto»; the other is a mental (dhihnî) and «shadowy» (zillî) mode of «existence». It is his contention that one and the same «quiddity» in every case can assume these two modes of «existence». For example, with regard to a concrete individual man, Zayd, we may say that the «quiddity» of man exists in Zayd by the external mode of «existence». When we represent Zayd in our minds as a man, the selfsame «quiddity» of man is said to exist by the mental mode of «existence».

A «quiddiy» in the mental mode of «existence» furnishes the basis for concept-formation. Without this basis all concept-forming process is doomed to failure. We must remember however, that «existence» is precisely something which neither is nor has a «quiddity». Therefore, it is utterly impossible that «existence» itself should exist by these two modes of «existence». For what we call «existence» is nothing other than these two modes of «existence» themselves. Thus, it is meaningless to speak of «existence» as having «mental existence» or «external existence».

That which can have no «mental existence» cannot be represented or conceived. This is tantamount to saying that the reality of «existence» forever escapes direct conceptualization. It cannot be grasped except as a donnée immédiate de la conscience.

Although «existence» in this way absolutely refuses by its own peculiar structure to be represented as it really proceed to ask questions about what has been understood at the first stage; we analyze the content of such an understanding, and we finish by obtaining a more or less well-defined concept. «Man» as understood at this stage of secondary elaboration appears, for instance, as a «rational animal». It is irrelevant whether the conceptual understanding of «man» actually assumes such an analytic form or whether it still remains outwardly in its original non-analytic form. The content of understanding in any case has changed. At the first stage, the content of understanding was, so to speak, a donnée immédiate de la conscience. Now it is a step removed from the concrete and intimate kind of presence in the consciousness. It has become an abstract concept.

It often happens that the *Ḥikmat* philosophers do not make this distinction in such an explicit way. Instead, they often use one and the same word  $mafh\hat{u}m$  for these two stages of notion. Hence there is a danger of our misunderstanding what they want to convey. In reading their writings we have to be careful to ascertain whether by the  $mafh\hat{u}m$  of «existence» they mean the preconceptual understanding of «existence» or the concept of «existence». For these two are of a completely different structure from each other. It is especially important to be clear about the notion of «existence».

In the case of all things other than «existence» — the phrase «all things other than existence» means «existents» (mawjûdât) to the exclusion of «existence» (wujûd) — there is a direct connection between the first and second stages of notion. Otherwise expressed, we may begin from the preconceptual understanding of an «existent» — a man, for example — and go on gradually elaborating the preconceptual understanding by a process of rational analysis until we obtain its concept. The connection between these

### 3

## THE CONCEPT OF EXISTENCE

At the beginning of the preceding Section we pointed out that there are two stages distinguishable in the meaning of «notion» (mafhûm). The first stage, according to this distinction, is the «notion» in the sense of preconceptual understanding of the meaning of a word, the most elementary and immediate awareness of what is meant by a word. The second stage is that at which the content of this preconceptual understanding of the meaning signified by a word becomes further elaborated into the form of a concept.

For example, when we hear the word «man» uttered, we immediately become aware of something corresponding to it. We become aware of the presence of something in our consciousness. Something registers upon our minds. This is the notion of «man» at its first preconceptual stage. The uttered word fulfills its daily function by furnishing us in this way with a useful piece of information about something in the external world. We react to it; we act upon it; and we behave variously according to our preconceptual understanding of the information. For most ordinary purposes this kind of immediate understanding is quite sufficient.

However, for the purpose of more theoretic thinking, we need a more elaborate form of understanding. We

عجز عن ادراكها فلم يدركها قادحاً في وجودها، بل هي موجودة، سواء ادركها او لم يدركها. فيجوز أن يكون من الموجودات مالا يُدرك او لا يدركه بعض المدركين. فان الادراك ليس شرطاً فيالوجود، و انما الوجود شرط في الادراك، الا أن اعتراف العارف بوجود الموجود و علمه به انما يكون من ادراكه له. فلا يصع أن يحد الموجود بأنه المدرك ولا بأنه الذي يصع أن يدرك، و إن كانت المعرفة به حصلت بالادراك بل الوجود و الموجود من الكلمات التي تدرك معانيها بأوائل المعارف من جهة الادراك و المعرفة، كما قلنا. فلا يحتاج الى حد يشرح الاسم، أللهم الا كما تفسر اللغات و تنقل من واحدة الى اخرى.

10) Mâhîyah is to be understood in the sense of what is technically known as "mâhîyah in the special sense" ( بالمنى الأخص ) i.e. that which is given in answer to the question: what is it?; not in the sense of "mâhîyah in the general sense" ( الأُعْمَ ) i.e. that by which a thing is what it is. The distinction between the two will be fully explained later on. Suffice it to remark here that in this paper, whenever it is necessary to distinguish them one from the other, the word mâhîyah in the first sense will be translated by "quiddity", while in the second by "essence".

و يكون التصديق بغيرها بسببها ..... كذلك في التصورات أشياء هي مبادئي للتصور، و هي متصورة و لنواتها، و اذا أريد أن يدل عليها، لم يكن ذلك بالحقيقة تعريفاً لمجهول، بل تنبيها و اخطاراً بالبال باسم او بعلامة ربما كانت في نفسها أخفى منه، لكنها، لعلّة ما و حال ما، تكون أظهر طلالة.

The Latin translation (Venice, 1508) quoted by Dr. Rahman renders the word mawjûd correctly: Dicemus igitur quod ens et res necesse (it should be: the thing and the necessary) talia sunt quod statim imprimuntur in anima prima impressione que non acquiritur ex aliis notoribus se ....."

- 6) Kitâb al-Najât (Cairo, 1938) p. 200.
- 7) This meaning must be distinguished from the meaning of the word "primacy" used in reference to the question of the relation between "existence" and "quiddity", a question which will be dealt with in detail later.
- 8) Abû al-Barkât al-Baghdâdî, Ḥibat Allâh 'Alî b. Malkâ, a contemporary of Ghazâlî and Suhrawardî, who died a little after the year 1165. He was a Jew converted to Islam. He was quite an original philosopher who audaciously claimed that he had not learnt a great deal from his intensive study of the books written by others, but that rather he had developed his ideas by his own personal reflection on the "book of Being" (I, p. 3). Professor Pinès has made penetrating studies of this extraordinary thinker, beginning with "Etudes sur Awḥad al-Zamân Abû l-Barakât al-Baghdâdî", Revue des études III, 1938.
- 9) Kitâb al-Mu'tabar III, Metaphysics (Haydarâbâd, 1358 A.H.) pp. 20-21:

اذا ادرك الانسان شيئاً من الأشياء بحاسة من حواسة، كالبصر والسمع و الشم والنوق و اللمس، و عرفه و عرف ادراكه له، قال عن ذلك الشئى إنه موجود. و عنى بكونه موجوداً غير كونه مدركاً، بل كونه بحيث يُدرك قبل ادراكه له و بعده، و قبل ادراكه مدرك آخر له و بعده، فان الشئى يكون فى نفسه بحيث يُدرك فيدركه المدرك. وهو بتلك الحالة قبل ادراكه و معه و بعده. و تلك الحالة هى التى يسميها المسمون وجوداً، و يقال للشئى لأجلها انه موجود، وهو كونه بحيث يدرك. ثم إن الذهن يتامل فيعلم أن الادراك لا تشبه له فى الوجود، و انما هو شئى يكون للموجود فى وجوده من المدرك له. و ليس هو أمراً للشئى فى نفسه، و انما كونه بحيث يدرك هو صفته التى له فى ذاته و بذاته. ثم نرى أن من الأشياء ما يدركها مدرك و يعجز عن ادراكها مدرك آخر. ولا يكون كونها بحيث لا ينالها المدرك الذى

tence» is self-evident. This is what is meant by Sabzawârî when he says:

Its notion is one of the best-known things But its reality is in the extremity of hiddenness (vi 16)

Herein is disclosed the strange contradictory nature of «existence». The intellectual attempt to solve this unsolvable enigma of «existence» evolves in the form of Sabzawarian metaphysics.

#### (Footnotes, Section 2)

- 1) William Barrett, op. cit., p. 213.
- 2) This is certainly an oversimplification, for there have been notable exceptions like Thomas Aquinas and others. The statement is interesting, however, as indicative of Heidegger's passionate preoccupation with the notion of "existence", which is true also of Mullâ Ṣadrâ and Sabzawârî. In addition there is no denying that an almost exclusive preoccupation with the "existent", as a heritage of Aristotelian metaphysics, has dominated the intellectual history of Western man.
- 3) In his introduction to Le livre des pénétrations métaphysiques, op. cit., p. 62. Here are his words: "Mollâ Sadrâ opère une révolution qui détrone la véritable métaphysique de l'essence, dont le règne durait depuis des siècles, depuis Fârâbî, Avicenne et Sohrawardî. Même s'il n'est pas impossible d'en déceler antérieurement les indices précurseurs, cet acte révolutionnaire a chez Mollâ Sadrâ sa vertu propre, car il commande toute la structure de sa doctrine".
- 4) Essence and Existence in Avicenna, Mediaeval and Renaissance Studies, vol. IV (London, The Warburg Institute, London University, 1958) p. 4.
- 5) The text reads as follows, al-Shifâ, al-Ilâhîyât (Cairo, 1960) p. 29:

ان الموجود والشي و الضرورى، معانيها ترتسم في النفس ارتساماً اوّلياً. ليس ذلك الارتسام مما يحتاج الى أن يجلب بأشياء أعرف منها. فإنه كما إن في باب التصديق مساد أوّلية يقع التصديق بها لذاتها،

notion defies explanation. It defies explanation because «existence», as a notion, finds nothing more immediately evident than itself, while, as a reality, it is beyond all conceptual analyses. Conceptual analysis has nothing to lay hold on where there is no «quiddity» (mâhîyah)". «Existence» is precisely that which neither has a «quiddity» nor is a «quiddity». For by definition it is something «other» than «quiddity», and something opposed to «quiddity».

We may do well to recall at this juncture what we have observed about Heidegger's thesis that «existence», in spite of its self-evidence on the level of preconceptual understanding, remains in the dark because it escapes all attempts at conceptualization. What Heidegger is trying to say will be made more intelligible if we translate it into the terminology of Hikmat philosophy: The notion (mafhûm) of «existence» is self-evident and immediately given, while, when it comes to ascertaining that to which it corresponds in the external world of reality, we are faced with the fact that there is nothing more obscure than «existence». The word «existence» does have a meaning of which every one of us is aware. Since it has an obvious meaning, it must refer to something external. However, what kind of reality that Something is, what actual state of affairs it indicates, is extremely difficult to explain. To explain this is as difficult as to explain what God is. A man who believes in God may be immediately aware of Him; he feels His presence with the whole of his personality. Yet he will be embarrassed if called upon to explain what God really is. We do not speak analogically here, for as we have seen in the foregoing, in the view of the Hikmat philosophers, the Absolute is no other than Existence in its utmost purity. Metaphysically, the situation may be described by saying that the structure of the reality of «existence» is an enigma, although the notion of «exissuch a case, the fact that the things are such that he who cannot perceive, cannot and does not perceive them, does not preclude them from being «existent». Nay, they are «existent» regardless of whether they be perceived or not. For it is quite possible that there are among the «existents» some which are not perceivable by anybody or by some people. This is true because cognition (i.e. being perceived) is not an essential condition of «existence». Rather, it is «existence» that is an essential condition of all cognition, although, to be sure, man becomes aware of the «existence» of an «existent» only through his perceiving it.

Thus it is not proper that the «existent» be defined as «something perceived» (i.e. an actual object of cognition); not even as «something which can be perceived» (i.e. a possible object of cognition), although it is true that the awareness thereof is actualized only through cognition.

Nay, «existence» and «existent» belong to the category of words whose meanings are primarily and immediately understood as soon as man, as we have just said, perceives and becomes aware of the objects. Thus it (i.e. «existence») does not need any definition to explain what is meant by the word, except by way of lexical explication and translation from one language to another.

The important question which now arises is: What is that particular «state»  $(\dot{h}\hat{a}lah)$  that underlies every act of perception and cognition? This question leads us to the level of the «reality»  $(\dot{h}aq\hat{i}qah)$  of «existence» as distinguished from the «notion»  $(mafh\hat{u}m)$  of «existence». But no sooner is the question raised than we find ourselves in an embarassing situation. The very fact that the notion of «existence» is self-evident and a priori indicates that the

such as sight, hearing, smelling, tasting and touching, and becomes aware of the thing as well as of his own act of perceiving it, he says of the thing that it is «existent» (mawjûd). What he means by its being «existent» is different from its being actually perceived. Rather, what he means thereby is that the thing is in such a state that it could be perceived both before and after this particular act of perceiving, nay even before and after the perceiving of other perceivers. All this is due to the fact that the «thing» (shay') is in itself in such a state that it could be perceived by any perceiver. And the thing (has always been, and is, and will be) in that very state before, and simultaneously with, and after, being perceived by a particular perceiver.

It is this particular state (hâlah, which subsists before, with, and after, cognition) that is called — by those who prefer this appellation — «existence» (wujûd). And it is because of this state that a thing is called «existent» (mawjûd), what is meant thereby being that the thing is in such a state that it could be perceived.

Then, on further reflection the mind realizes that perception (or cognition) is in no way inextricably involved in «existence», and that it (i.e. actual perception) is merely something that occurs to an «existent» in actual existence, something that occurs to it by being perceived by the perceiver. Thus being (actually) perceived is not something which belongs to the thing in itself. The real property which does belong to the thing in itself and by itself is merely that it is in such a state that it could be perceived.

Furthermore there are, as is easy to observe, things which some men perceive but some others cannot. In

the original words of Avicenna with precision, except for one single word which stands at the beginning of the passage. In the Avicennian text, we find the word mawjûd instead of wujûd. That Avicenna here uses the word mawjûd consciously and with intention is clear from the context in which the passage is found. His intention is not at all to talk about esse or the act of existing. He is here discussing the «existents» (entia), i.e. the «things that exist», with respect to their division into «substances» and «accidents».

Be that as it may, the Sabzawarian thesis itself, in spite of this transposition between «existence» and «existent» or rather because of it, stands patent. «Existence», according to Sabzawârî, at the level of notion is self-evident, i.e. a priori. It is the a priori nature of «existence» that we mean by speaking of the «primacy» of «existence» in this context.

Since it is self-evident, primary, and a priori, «existence» must be understandable to all men. Everyone knows what the word is means; everyone is supposed to have at least that minimum amount of metaphysical intuition. This, however, does not mean that the «existence» of all things in concreto is equally accessible to all men. Being understood or perceived is not indentical with «existence», nor is the former the condition of the latter. Rather, it is the latter that conditions all cognition. «Existence», although it is to be known only through cognition, is something lying beyond cognition. This peculiar relationship between cognition (idrâk) and «existence» is explained in an interesting way by Abû al-Barakât al-Baghdâdî in a passage of the Metaphysics of his Kitâb al-Mu'tabar', as follows:

When a man perceives something by one of his senses

position in this problem is observable in Sabzawârî himself. This very transposition is characteristic of the «existential» tendency of the school of Mullâ Ṣadrâ. It discloses the cardinal importance they attach to «existence» in the sense of actus essendi. The transposition is extremely important and interesting for a right understanding of Sabzawârî's thought. This, however, is quite a different matter from the question whether Sabzawârî's interpretation of the Avicennian position itself is objectively right or not.

The passage in question is found at the beginning of the first chapter of Sabzawârî's Sharḥ-i Manzûmah, dealing with the absolutely self-evident nature of the preconceptual notion of «existence». There he quotes, probably from memory, a short passage from Avicenna's Kitâb al-Najât. It runs as follows:

The chief (of the Peripatetic Philosophers) states in his Najât: Existence (wujûd) cannot possibly be explicated except lexically, because it is itself the first principle of all explication. So it does not allow of any explication (by anything else). Rather, its essential form (i.e. its «notion») finds itself in the mind without the intermediary of anything else.

The original text of the Najât, however, does not speak of «existence» (wujûd) but of «existent» (mawjûd). It reads as follows:

As we can see, the Sabzawarian quotation reproduces

reducible. But does Avicenna really maintain this view?

An examination of the original text on which the above startement is based discloses that the key-word actually used is  $mawj\hat{u}d$ , i.e. «existent» (ens), not  $wuj\hat{u}d$ , i.e. «existence» (esse). Far from being a minor point, as it might appear to some, this choice of words is decisive.

That it is of decisive significance will be clear to all who have understood the basic distinction Heidegger attempts to make between das Sein and das Seiende. It is also of decisive importance to the philosophers of the school of Mullâ Ṣadrâ. For them, the «existent» (mawjûd) is analytically the same as a «quiddity (mâhîyah) which actually exists» or «quiddity in the state of actualization»; it is different from the act of existing (wujûd) by which a «quiddity» is actualized.

What Avicenna was actually trying to assert in the passage referred to by F. Rahman is the primacy and selfevidence of the notion of the «existent», that is, the notion of an existent thing, something that exists. His words cannot be taken directly as meaning that «existence» (esse) is primary and self-evident. Against this interpretation one may argue that to assert that the «existent» is immediately self-evident naturally implies also the assertion of the self-evidence of «existence». This argument is certainly true. From the viewpoint of an existentialist metaphysics, however, the two questions are quite different, or at least the point of emphasis is different. In this respect we must admit that Avicenna remains within the confines of Aristotelian metaphysics which, as Heidegger has pointed out, is primarily and directly concerned with the «existent», and which has to do with «existence» only in a secondary and indirect way.

The same shift from «existent» (mawjûd) to «existence» (wujûd) in the interpretation of the Avicennian

metaphysics in Islam<sup>3</sup>.

We have expressly drawn attention to this particular point, because not a few authoritative scholars are of the opinion that the thesis of the primacy of «existence» (esse), in the sense of the primary self-evidence of the notion of «existence», goes back directly to Avicenna. In a very curious way, Sabzawârî himself is also involved in this view.

To cite a contemporary example, one of the leading authorities on Avicenna, Dr. F. Rahman writes:

Avicenna starts his discussion of existence in Kitâb-al-Shifâ' Metaphysics, book I, ch. 5, by saying that existence is one of the primary or basic concepts. Just as in the sphere of judgment we start from certain basic premises which cannot be deduced from more ultimate ones, similarly, in the sphere of concepts there are those which serve as basic ones. If there were no basic concepts and universal ideas we should have to go on ad infinitum. The ideas of existence and of unity, therefore, are the starting-points on which all the rest of our concepts which apply to reality are based.

Taken as it stands, nothing could be a more explicit declaration of the thesis that the understanding of «existence» is primary and self-evident. One might take this passage as a clear indication that Avicenna upholds exactly the same idea about the primacy of «existence» as do Mullâ Ṣadrâ and Sabzawârî; namely, that «existence» — understood in the sense of das Sein ,esse, actus essendi, the verbal to-be — is something with which we are most immediately acquainted, something which naturally occurs to the human mind without the intermediary of any process of inference and to which all other notions are ultimately

mary of all notions for every man in his ordinary life. For Heidegger, no less than for Sabzawârî, it is the foundamental notion to which all others are ultimately reducible and in terms of which alone all other things can be understood. But, Heidegger argues, its being self-evident in ordinary life does not mean that it is also evident and clear philosophically. «On the contrary, it remains in the dark because for most ordinary purposes we need not ask any questions about it. The whole aim of Heidegger's thinking is to bring this sense of Being into the light»¹. Long before Heidegger decided to make this his major problem, the Hikmat philosophers, from the sixteenth century on, had been preoccupied with it as one of the central themes of their philosophical thinking.

Another important similarity between Heidegger and the Hikmat philosophers of the school of Mulla Sadra should not remain unnoticed. It concerns the strict and throughgoing distinction which both make between the participial form of Being, i.e. mawjûd «that-which-is» or «existent» (German das Seiende, Latin ens) and the verbal form of Being, i.e. wujûd «to-be» or «existence» (German das Sein, Latin esse, i.e., actus essendi). According to Heidegger the philosophical thought of Western man has, throughout its entire history, been exclusively preoccupied with the «existent» (ens), leaving the more fundamental «existence» (esse) in oblivion. This attitude has, in his view, determined the fateful course taken by ontology in the West. Mullâ Sadrâ would have said the same thing with regard to the traditional form of Peripatetic philosophy that had come down to him. The same preoccupation with «existence», i.e. the act of existing, characterizes the thinking of Mulla Şadra and his school. Professor Henry Corbin is right in this sense, when he speaks of a radical «revolution» brought about by Mulla Sadra in the field of stage of elaboration does «what is understood» become fully entitled to be called «concept».

The very first thesis of Sabzawarian metaphysics is the self-evidence (badâhah) of «existence». In terms of the basic distinction just mentioned, it should be understood that this thesis concerns the level of notion, and the level of notion alone. It is also extremely important to note that the thesis refers to the self-evident nature of the «preconceptual» understanding of the verb is or exists. The notion of «existence» in this particular sense is something that occurs to our minds naturally and spontaneously. It is self-evident (badîhî). Whenever in ordinary life we hear a proposition of the type x is or x exists, There is a table or The table exists», for example, we immediately understand what is meant thereby. The understanding is an instantaneous occurrence; we become conscious of what is meant without any reflection, and we react to the proposition accordingly. That which occurs to our minds in this way without the intermediary of any process of inference, that precisely is the «notion» or mafhûm of «existence».

Not only is this notion of «existence» itself self-evident, but the judgment that is is self-evident is also self-evident. No notion is more naturally evident than the notion of «existence». It is reducible to nothing else, while all other notions are ultimately reducible to it, in the sense that without this preconceptual understanding of «existence» we could not understand anything else.

It is not irrelevant to remark that this is the very problem that has been raised and so laboriously elaborated in our own day by Martin Heidegger. He also starts from the basic thesis that the notion of «existence» in the sense of a preconceptual understanding of the verb «to be» (Sein) is absolutely self-evident, that it is the most pri-



## THE NOTION AND THE REALITY OF EXISTENCE

It is quite characteristic of *Ḥikmat* scholasticism in general that the thinkers belonging to this school distinguish between two levels of reference, (1) the level of notion (mafhûm) and (2) the level of external reality, and try consistently and consciously never to lose sight of this basic distinction and never to confuse one with the other. Confusion between these two levels of reference leads, when it is done consciously, to sophistry; and, when it is done unconsciously, to mistakes or misunderstandings.

The Sabzawarian theory of «existence» contains an elaborate semantic system based on the principle of a straightforward, clear-cut distinction between the notion of «existence» and the reality of «existence». The structure of Sabzawârî's metaphysics can never be properly understood unless we grasp clearly the significance of this distinction between the two levels of reference.

The first of these two levels of reference, that of «notion», may also be called the «conceptual» level. The word «concept», however, is misleading in this context, because the original Arabic word mafhûm literally means «that which is understood», and it refers primarily to a preconceptual stage of understanding, though it does not preclude the stage of secondary elaboration of what has been understood at the primary stage. Only when it reaches the

18) In his famous commentary on Ibn 'Arabî's Fusûs al-Hikam (Cairo, 1321 A.H.) p. 3:

حقيقة الحق المسماة بالذات الأحدية ليست غير الوجود البحت من حيث هو وجود، لا بشرط اللاتعين ولا بشرط التعين. فهو من حيث هو مقدّس عن النعوت و الأسماه، لا نعت له ولا رسم ولا اسم ولا اعتبار للكثرة فيه بوجه من الوجوه.

- 'Abd al-Razzâq al-Qâshânî or Kâshânî (d. 1335) is one of the most prominent figures in the school of Ibn 'Arabî.
- 19) See above, note 9.
- 20) See Henry Corbin, the Introduction to his edition of Mullâ Sadrâ's Kitâb al-Mashâ'ir, Le live des pénétrations metaphysiques, op. cit., pp. 4-5, 7.
- 21) William Barrett: Irrational Man, A Study in Existential Philosophy (New York, Anchor Books, 1962) p. 106.
- 22) Jacques Maritain, Existence and the Existent (New York, Vintage Books, 1966) p. 25.
- 23) These ideas have been picked up from Heidegger's works: Platons Lehre von der Wahrheit (1947), Uber den "Humanismus" (1949), Vom Wesen der Wahrheit (1943), and Einführung in die Metaphysik (1953).
- 24) W. Barrett, op. cit., p. 206.

- 11) This small book later became one of the most widely studied basic texts of philosophy and philosophical theology, and various scholars have composed commentaries upon it. One of them by Abd al-Razzâq al-Lâhîjî (d. 1662), a disciple of Mullâ Sadrâ and his son-in-law, entitled Shawâriq al-Ilhâm is a vast commentary upon the metaphysical part of the Tajrîd. It is a masterly work in this field of Hikmat philosophy. The book is especially important for our purpose because it is one of the main direct sources upon which Sabzawârî drew for his exposition of metaphysical problems.
- 12) Mutârahât § 111, Opera Metaphysica et Mystica, ed. Henry Corbin, vol. 1 (Istanbul-Leipzig, Deutsche Morgenländische Gesellschaft, 1945) p. 361:
- 13) Ibid.:

.... ظناً منهم أنالانسان يصير من أهل الحكمة بمجرّد قراءة كتاب دون أن يسلك سبيل القدس و يشاهد الأنوار الروحانية.

كما أن السالك ، اذا لم يكن له قوة بحثية ، هو ناقص ، فكذا الباحث، اذا لَم يكن معه مشاهدة آيات من الملكوت، يكون ناقصاً غير معتبر ولاستنطق من القدس.

- 14) For an excellent introductory survey of the Suhrawardian position see Professor Hossein Nasr's papers: Three Muslim Sages (Cambridge, Mass., Harvard Univ. Press, 1964) pp. 52-82; and "Shihâb al-Dîn Suhrawardî Maqtûl" in A History of Muslim Philosophy ed. by M.M. Sharif, vol. I (Wiesbaden, O. Harrassowitz, 1963) pp. 372-398.
- 15) Cf. Hikmat al-Ishrâq ed. Henry Corbin, Opera Metaphysica et Mystica, vol. II (Paris-Téhéran, Adrien-Maisonneuve, 1952) pp. 10-11.
- 16) For an analysis of Ibn 'Arabî's metaphysical world-view, see my work: A Comparative Study of The Key Philosophical Concepts in Sufism and Taoism, 2 volumes (Tokyo, Keio Univ., 1966-67), the first volume of which is wholly devoted to Ibn 'Arabî.
- 17) On this aspect of Ibn 'Arabî, the best exposition is found in Professor Hossein Nasr's work *Three Muslim Sages*, pp. 83-121.

- immediate students of Avicenna. He left an important work on philosophy called Kitâb al-Tahsîl.
- 7) Abû al-Abbâs al-Lawkarî was a disciple of Bahmaniyâr and the author of a book called Bayân al-Haqq bi-Damân al-S'dq, a systematic exposition of Peripatetic philosophy, based on Avicenna and al-Fârâbî, and comprising Logica, Physica, and Metaphysica. Aside from the fact that it is one of the earliest systematizations of Islamic scholasticism, the book is of a particular historical importance because Lawkarî's intellectual activity is said to have been the direct cause of the wide spread of the philosophical disciplines in Khurâsân (cf. Alî b. Zayd al-Bayhaqî: Tatimmah Siwân al-Hikmah, ed. Shafî', Lahore, 1935, p. 120).
- 8) A contemporary and friend of Nasîr al-Dîn al-Tûsî, he is known as the author of two extremely important works:
  (1) Shamsîyah (more precisely, Kitâb al-Shamsîyah fî-l-Qawâ'id al-Mantiqîyah), a complete system of Aristotelian logic, and (2) Kitâb Hikmat al-'Ayn, a systematic exposition of Peripatetic philosophy.
- 9) A student of Nasîr al-Dîn al-Tûsî, he was a famous astronomer and philosopher. In the field of Peripatetic philosophy, he left a remarkable work written in Persian entitled Durrah al-Tâj (li-Ghurrah al-Dîbâj fî al-Hikmah). His particular importance comes also from the fact that he was a disciple of Sadr al-Dîn al-Qunyawî or al-Qûnawî (d. 1273) who was himself the most notable of the the disciples of Ibn 'Arabî and who contributed very much toward a scholastic systematization of his Master's mystical teachings. He was at the same time one of the most popular expositors of Suhrawardî's Illuminationist (ishrâqî) philosophy, thus serving, as Professor Nasr puts it, as "the main link between these two great masters of gnosis", Ibn 'Arabî and Suhrawardî.
- 10) We may add Fakhr al-Dîn al-Râzî (d. 1209) as another intransigent critic of Avicennism. His arguments against Avicenna, however, are not, from our point of view, so important, because most of them are due to misunderstandings and hasty judgments on the part of Râzî.

influenced by Avicenna, reacted to his ideas positively or negatively, and went on developing his ideas in a particular way, so also in the East the basic Avicennian theses were critically accepted, and went on being developed in quite an original manner in the tradition of *Ḥikmat* philosophy. A comparative study of these two different forms of scholasticism, Eastern and Western, would surely yield a number of important results which might even go beyond the horizon of comparative philosophy to affect the very *Problematik* of the significance of philosophical thinking in general.

#### (Footnotes, Section 1)

- See for example the article "The School of Ispahan" by Prof. Seyyed Hossein Nasr, in A History of Muslim Philosophy, ed. M.M. Sharif, vol II (Wiesbaden, O. Harrassowitz, 1966) pp. 904-932; and Histoire de la philosophie islamique, vol. I, by Henry Corbin, (Paris, Gallimared 1964).
- 2) Extending from the beginning of the sixteenth century down to 1737; over two centuries.
- 3) For the composite nature of the concept of *Hikmat*, see the above-mentioned article by Prof. Hossein Nasr, op. cit., p. 907.
- 4) See his Le livre des pénétrations métaphysiques (Paris-Téhéran, Adrien-Maisonneuve, 1965) pp. 82-93.
- 5) The present paper purports mainly to bring to light the universal value of this kind of philosophy in the field of metaphysics. It is not concerned with localizing it, so to speak, as a characteristically Shî'î phenomenon. (Shî'î nature of the Hikmat has been fully brought to light by Professor Henry Corbin.) This should not be taken to mean that we underestimate the importance of the Shî'î aspect of the matter. Quite the contrary, we are fully conscious of the fact that the esoteric teachings of the Imams played a major role in the historical formation of the Hikmat. But this aspect of the matter is irrelevant to our immediate purpose.
- 6) Or Abû al-Hasan al-Bahmaniyâr. Originally a Zoroastrian, later converted to Islam, he was one of the most notable

mysticism.

Alongside Heidegger, Jean-Paul Sartre appears as a sharp and thoroughgoing dialectician. His way of thinking is tenaciously logical and typically scholastic. We find in him, however, a conspicuous lack of an element present in Heidegger in superabundance and to satiety; namely, that spiritual realization of the «open clearing» of «existence». As in the case of Descartes and Kant, in Sartre's eyes the world of Being is irreparably split apart into the sphere of human consciousness (l'être-pour-soi) and the sphere of things (l'être-en-soi), subject and object. The chasm dividing these two fundamental spheres of Being can never be bridged over. The objective world of things is a self-contained world of solid entities, while the subjective world of consciousness is a world of perpetual movement, always wavering, uneasy, and radically insecure, being doomed to go perpetually beyond itself, and yet never able to go really out of its own subjective enclosure. We already know what kind of solution the Hikmat philosopher would offer to this difficulty of Cartesian dualism.

We may now come to some provisional conclusions. It has become clear that 1) Eastern scholasticism as represented by *Hikmat* philosophy fully deserves to be studied for its own sake and 2) that it furnishes a very interesting term of comparison with Western scholasticism. An entire new field of comparative studies is open to be explored in the field of East-West philosophy. For this comparative purpose, however, we should no longer be content merely with studying Avicenna and Averroës in relation to Thomas Aquinas.

In a wide perspective such as we now envisage, even Avicenna represents but a preparatory stage. For just as, in the West, Thomas and those who came after him were characterized by an obvious disharmony and imbalance.

For instance, Martin Heidegger's understanding of «existence», which he has reached in the latter phase of his career, is remarkably close and akin to the Oriental understanding. His idea of «existence» as an «open clearing» (Lichtung) into which man can and should ex-sist, i.e. transcend himself; his concept of the truth as the «unhiddenness» in the etymological sense of the Greek word aletheia; his concept of «knowing» (wissen) as «being able to stand in the truth, — the truth meaning here the disclosedness (Offenbarkeit) of the existent» — all these and other related basic ideas of Heideggerian metaphysics immediately evoke in our minds Suhrawardi's idea of «reality» and «knowing» as presence (hudûr) and Light (nûr).

Yet the two definitely part from each other when Heidegger makes it clear that his philosophizing about «existence» stands on the basis that «thinking only begins at the point where we have come to know that Reason. glorified for centuries, is the most obstinate adversary of thinking». In such an understanding of «thinking» the Hikmat philosopher could in no way acquiesce, for he is firmly convinced that philosophy should not be only a series of mystico-poetical visions. The ultimate Reality for the Hikmat philosopher can be reached — if at all — only by a supra-sensible intuition in which the subject and object of cognition are completely unified and fused with each other. Once he has obtained the vision of Reality, however, he must return to the level of Reason, and on that very level analyze what he has seen in terms of rigorously defined concepts, reconstructing the whole as a solidly structured world-view. For him that precisely is the only authentic way of philosophical «thinking». Philosophy in this respect is totally different from poetry and mere

fundamental idea being that «all existential roads lead to Rome — or, more exactly, to the Paris of the thirteenth century where St. Thomas taught his doctrine of the priority of existence».

The existence of a wide break in the scholastic tradition in the West makes itself acutely felt in the handling of the concept of «existence» in modern Existentialism. The modern Existentialist is almost exclusively concerned, as Jacques Maritain puts it<sup>2</sup>, with the «existential spot of actuality», thus totally phenomenalizing the concrete «existent». From the view-point of a Mulla Sadra or Sabzawari, Maritain's criticism of modern Existentialism is not wholly justified. There is, according to them, a certain respect in which the philosopher has to stand face to face with «existence» pure and simple in complete isolation from all «existents», and in which the latter must be totally phenomenalized. It is also true that this most basic metaphysical truth can be realized only in and through the innermost heart of human «existence», that is, «existence» as actualized in its pure subjectivity. This is true on condition that we understand the «subjective existence» in the sense of supra-consciousness, which a thinker like Sartre, however, would never accept.

Hikmat philosophy partially agrees with modern Existentialism, particularly in the latter's assertion of the fundamental reality of «existence», and the primacy of «existence» over «essence». At the same time, the representatives of Hikmat philosophy naturally disagree with the Existentialists on many important and basic points. The main difference between the two arises from the fact mentioned above that Hikmat philosophy is a result of an organic and harmonious unification of mysticism and conceptual thinking. Viewed from the particular perspective of Hikmat thinkers, modern Existentialism is found to be

metaphysical reality of things be intuited as it really is, as opposed to the way it ordinarily looks.

The type of philosophy thus established by Mullâ Ṣadrâ produced a long chain of outstanding thinkers. Sabzawârî, as we said at the outset, represents the culmination of this school of Eastern scholasticism in the nineteenth century, although, to be sure, he differs from the founder of the school on several important points.

As we also said previously, the fact that Sabzawârî was a man of the nineteenth century is quite significant in a number of respects. Perhaps its greatest importance is the indication that, unlike in the West, the Eastern branch of scholastic philoophy was yet vigorously alive in the last century, as it still is to-day in a certain sense. Eastern scholasticism, thus, has had a much longer life and has achieved a far richer development than its Western counterpart. Metaphysical problems that had been raised long ago in the Middle Ages were still being hotly discussed and seriously considered in the nineteenth century. This is not a matter to be lightly dismissed as something «old-fashioned» or anachronistic. Just as a man who lives to a ripe old age, particularly if he happens to be a philosopher, tends to rise to many interesting and valuable insights never to be found in those who die young, Eastern scholasticism is characterized by an extraordinary ripeness and refinement of ideas that has been attained only by a centuries-old elaboration of its philosophical concepts. It possesses a degree of refinement not found in Western scholasticism, whose life was cut short by the rise of modern philosophy.

In the twentieth century, the scholastic way of thinking has been revived in the West in a somewhat modernized form by Catholic thinkers like Jacques Maritain and other so-called neo-Thomists. This intellectual movement, however, is nothing more than a revival of Thomism, the

Both Suhrawardî and Ibn 'Arabî exercised a tremendous influence on the thinkers who came after them and thereby radically changed the course of philosophy in Islam, especially in Persia. These two schools of mysticism tended to converge and were gradually welded into a particular form of philosophy by the efforts of men like Qutb al-Shirazî<sup>10</sup> and others. A decisive moment in the development came when, in the middle of the Safawi period there appeared an extraordinary philosopher who, incorporating and integrating all the key-concepts of Avicenna, Suhrawardî, and Ibn 'Arabî—to mention only the greatest names — into his own thought, created a philosophical world-view of an immense dimension. That man was Mullâ Sadrâ of Shirâz. It was he who for the first time firmly established the self-subsistent theosophic system we now know as Hikmat philosophy, constructing it as a perfect unity of mysticism and scholasticism. The position he occupies in the history of the later development of Islamic philosophy compares favorably in both scope and depth with that of Aristotle in Greek philosophy and that of Avicenna in the earlier ages of Islamic thought.

Like Suhrawardî, Mullâ Ṣadrâ was wholly convinced of the reciprocal relationship between mystical experience and logical thinking. All philosophizing which does not lead to the highest spiritual realization is but a vain and useless pastime, just as all mystical experience which is not backed by a rigorous conceptual training in philosophy is but a way to illusions and aberrations. Such was the conviction he had obtained through his own personal experience. The meeting point, in this experience, of mysticism and philosophy was furnished by a sudden illuminative realization of the ultimate oneness of the subject ('âqil) and the object  $(ma^*q\hat{u}l)$  — the seer and the seen — and of the intellect ('aql) itself. For in such a spiritual state alone can the

nothing other than «existence» pure and simple (wujûd baḥt) qua «existence». The idea was taken over by the Ḥikmat philosophers with this understanding, and as we shall see presently, it played an exceedingly important role in their metaphysical systems.

It is interesting that the *Ḥikmat* philosophers came in this way to consider the ultimate Reality as «pure existence», that is «existence» in its absolute form. This fact is interesting because in other traditions of Oriental philosophy, like Taoism and Zen Buddhism for example, precisely the same entity is conceived as Nothingness. At the basis of this negative conception lies the realization that the Absolute in its transcendent absoluteness stands beyond the opposition of «existence» and «non-existence». Out of this limitless and beginningless metaphysical Nothingness there appears Existence, and through Existence the infinity of concrete existents issue forth to constitute the world of Being.

It is readily observable, however, that this absolute Nothingness — the «Oriental Nothingness» as it is often called — corresponds exactly, even in its being of a negative nature conceptually, to Ibn 'Arabî's conception of the Mystery of mysteries. Thus Existence, which in non-Islamic traditions makes its appearance only as the stage immediately following Nothingness, corresponds in the system of Ibn 'Arabî to the second stage of «existence», the stage of theophany at which «existence» of the first stage reveals itself. In Hikmat philosophy, this second stage of «existence» is conceived as «unfolded existence» or «everspreading existence» (wujûd munbasit), while the first stage of «existence» is called, as we have just seen, «pure existence,» that is, «existence» in its absolute purity. These two are the most basic of all the key-terms of Sabzawarian metaphysics, and as such they will be discussed in detail below.

his inner visions of Reality and elaborate them into an unusual metaphysical world-view. The latter is thus a solidly structured system of metaphysical concepts based directly upon his theophanic visions.

The second of the two aspects is the stage at which the Absolute turns its face to the world of Being. Theologically speaking, it is the Face of God, God as He manifests Himself to others. But this latter expression is right only on condition that we understand the «others» to be nothing other than Himself, His self-manifestation or theophanies (tajallî, pl. tajallîyât). This second aspect of the Absolute further divides itself into a number of sub-stages constituting as a whole a vast hierarchical order of «existents» (mawjûd, pl. mawjûdât), the lowest stage being that of material and sensible things as we perceive them in the present world. Since those various stages of being are nothing other than so many self-manifestations of the Absolute, the whole world, ranging from the Mystery of mysteries to material things, is ultimately and metaphysically one. This conception is what is usually known as the transcendental Unity of existence (wahdah al-wujûd). All existents are many, and at the same time one; one; and at the same time, many17.

These metaphysical ideas of Ibn 'Arabî exercised a marked influence upon the historical formation of the *Hikmat* conception of «existence». This is an extremely important point for a right understanding of Sabzawarian metaphysics.

We may begin by noting that in the school of Ibn 'Arabî itself, the above-mentioned two aspects of the Absolute were understood as two aspects of «existence». The first aspect or stage, that of the Mystery of mysteries, for the immediate followers of Ibn 'Arabî represented «existence» in its absoluteness, or as al-Qâshânî says<sup>18</sup>: it is

of this paper. The later Hikmat philosophers were gravely influenced by this Illuminationist conception, so much so that they came to conceive of «existence», the ultimate reality, as being something of a «luminous» (nûrî) nature. The reality of «existence» is the Light, the very nature of «light» being to be «self-manifesting in itself and bringing others into manifestation» (zâhir bi nafsi-hi wamuzhir li-ghayri-hi). It is, in brief, the Presence (huḍûr) of itself and of others. All this, however, cannot be grasped by rational demonstration. It is a truth that can be realized only through something completely different from thinking and reasoning, i.e. inner vision and inner illumination.

Ibn 'Arabî, another great master of gnosis of roughly the same period as Suhrawardi, took exactly the same position regarding the reciprocal essential relationship between philosophy and mysticism. The fundamental principle, namely, that a mystic without the power of conceptual thinking is an imperfect mystic, just as a philosopher without mystical experiences is but an imperfect philosopher, this principle which we found to be the guiding spirit of Suhrawardî's thought, is also the very basis on which stands the whole structure of Ibn 'Arabî's metaphysics. Ibn 'Arabî himself did not explicitly formulate the principle in this particular form. All his works, however, are nothing but a grand-scale exemplification of this principle.

As regards philosophy, that is, the Peripatetic type of philosophy, we may note that Ibn 'Arabî, while still a young man in Spain, was personally acquainted with the great Muslim representative of Aristotelianism, Averroës; and that he was familiar with the philosophical concepts of Aristotle and Plato. Fully equipped with this conceptual apparatus, he was able in a most logical way to analyze

studying books only, without treading the path of Sanctity (i.e. via mystica) and without having the immediate experience of the spiritual Lights. Just as a walker (of the path of Sanctity), i.e. a mystic, who lacks the power of analytic thinking is but an imperfect mystic, so is a researcher (of the Truth), i.e. a philosopher, lacking the immediate experience of the divine mysteries but an imperfect and insignificant philosopher.

This is no proper place for going into detail about the Illuminationist (ishraqi) metaphysics of Suhrawardi<sup>4</sup>. One point, however, must be mentioned because of the decisive influence it exercised upon the formation of the philosophy. Suhrawardî later Hikmat «existence», (wujûd) as a mere concept, something mental which is a product of a subjective view-point of the human mind, and corresponding to nothing real in the concrete external world. Superficially, this is the exact opposite of the thesis held by such Hikmat philosophers as Mullâ Sadrâ and Sabzawârî, for whom «existence», in the sense of actus essendi, precisely is the reality or Reality. Upon reflection, however, we find the opposition merely formal and superficial. It is a mere matter of different formulations, or rather of different ways of experiencing the same Suhrawardî establishes. For in place of «existence», as something really «real» the spiritual and metaphysical Light (nûr) which is the one and single reality having an infinite number of degrees and stages in terms of intensity and weakness, the highest degree being the Light of all lights (nûr al-anwâr) and the lowest being Darkness (zulmah).

It is to be observed that this concept of metaphysical «light» exactly corresponds to that of «existence» as understood by philosophers like Mullâ Sadrâ and Sabzawârî. We shall discuss this point in full detail in the course

represented the authentic form of Avicennism for the subsequent ages of *Ḥikmat* philosophy. Avicenna, after his death in 1037, was severly attacked by al-Ghazâlî, the Latin Algazel (d. 1111), and Averroës<sup>10</sup>. The former attacked Avicenna in the name of true Islamic belief, and the latter in the name of an authentic Aristotelianism. Ṭûsî defended Avicenna against all these criticisms in the most logical and philosophical way. In his admirable commentary on al-Ishârât wa-al-Tanbîhât, he presented the Avicennian ideas in their original and authentic forms and reformulated them into a perfect system of Peripatetic philosophy. And in his Tajrîd al-'Aqâid, he presented his own theologico-metaphysical system".

With regard to the mystical or gnostic experience underlying the whole structure of the *Hikmat* type of philosophy, we may begin by remarking that it is not the outcome of mere intellectual labor on the level of reason. It is rather an original product of the activity of a keen analytic reason combined with, and backed by, a profound intuitive grasp of reality, or even of something beyond that kind of reality which is accessible to human consciousness. It represents logical thinking based on something grasped by what we might call supra-consciousness. In this respect *Ḥikmat* philosophy is faithful to the spirit of Ibn 'Arabî (1165-1240) and Suhrawardî (1155-1191).

A perfect fusion of mystical experience and analytic thinking into a conceptual structure of scholasticism was achieved in a consistent and systematic fashion by Suhrawardî. He himself formulated this reciprocal essential relationship between mystical experience and logical reasoning as the most basic principle of both mysticism and philosophy. One would commit a grave mistake, he argued, if one thought that «one could become a philosopher (lit.: a member of the 'people of Wisdom') by dint of

back beyond the Ṣafawî period to Avicenna; downwards, it can be traced without interruption even to the present century. In the very middle of this long chain of philosophers stands the soaring figure of Ṣadr al-Dîn al-Shirâzî, commonly known as Mullâ Ṣadrâ (1571/72-1640). He was the man who in the true sense of the word revivified Islamic philosophy, in that he assimilated all the important ideas developed by his predecessors, and elaborated them by his original philosophical genius into a grand-scale system of theosophy, at the same time opening the gate to a limitless possibility of further developments in future. Hâdî Sabzawârî represents precisely the highest peak reached by this philosophical tradition in the nineteenth century.

For our particular purpose, the formal structure of the *Ḥikmat*-type of thinking may conveniently be analyzed from two angles: (1) as pure philosophy, and (2) as something based on mystical or gnostic experience of the ultimate Reality.

Looked at from the first of these two points of view, Hikmat discloses itself as a perfect scholastic philosophy. As such, it is a solid, and strictly logical system, or systems, of scholastic concepts, most of which go back to Avicenna. The main body of the philosophical terms and concepts — and, in particular, the metaphysical ones—used by the Hikmat thinkers are those firmly established by the Head of the Peripatetics, Avicenna, and further developed and elaborated by his immediate as well as indirect followers, such as Bahmaniyâr b. Marzbân (d. 1066), Abû al-Abbâs al-Lawkarî, (d. 1066) Naṣîr al-Dîn al-Ṭûsî (d. 1273), Dabîrân al-Kâtibî al-Qazwînî (d. 1276), Qutb al-Dîn al-Shirâzî (d. 1311), and others.

The most important of them all for our immediate purpose is Nasîr al-Dîn al-Tûsî, because it was Tûsî who It is important in this connection to remark that even those chistories of Muslim philosophy written, not as chapters in the history of Western philosophy, but for their ewn sakes, are dominated by the idea that the golden age of Muslim philosophy is the period of three centuries extending from Fârâbî (872-950) to Averroës, and that after Averroës, in the ages subsequent to the Mongol invasion, except for few isolated prominent figures, the Muslim world produced nothing but commentators and super-commentators — a long chain of lifeless and mechanical repetitions, without any spark of real creativity and originality.

That this is not a true picture of the historical facts will immediately become clear if one but takes the pain to peruse some of the latest works on the intellectual activity of the Ṣafawî Dynasty¹. It is only quite recently however, that scholars have begun to realize that philosophical thinking in Islam did not fall irretrievably into decadence and fossilization after the Mongol invasion.

In fact, the truth of the matter is such that we can go to the extent of asserting, and that without exaggeration, that a kind of philosophy which deserves to be regarded as typically and characteristically Islamic developed only after the death of Averroës, rather than before. This typically Islamic philosophy arose and matured in the periods subsequent to the Mongol invasion, until in the Ṣafawî period² in Persia it reached the apex of vigorous creativity. This peculiar type of Islamic philosophy developed in Persia among the Shi'ah, and come to be known as Hikmat³ (lit. «wisdom») which we may, following the sugestion advanced by Professor Henry Corbin', translate as theo-sophia or theosophy.

The tradition of the *Ḥikmat*-type of philosophy in Persia produced a long chain of outstanding thinkers and innumerable works of great value. Upwards, the chain goes

Being with his own spiritual eye (baṣîrah). As a philosopher, equipped with a sharp analytic ability, he was able to analyze his basic metaphysical experience into well-defined concepts and then to put these concepts together in the form of scholastic system. His metaphysics, in short, is a peculiar type of scholastic philosophy based upon a personal mystical intuition of Reality. Of this aspect of his thought we shall have more to say later on. We turn now to the chronological aspect of the problem, that is, to the significance of Sabzawârî's having been a thinker who lived and worked in the nineteenth century.

The interest of the Western world of learning in Islamic philosophy has, in the past, centered upon the active influence which Muslim thinkers exercised upon the historical formation of Christian scholastic philosophy in the Middle Ages. In order to study historically the philosophical ideas of such great thinkers as Thomas Aquinas and Duns Scotus, for example, one cannot do without a detailed and accurate knowledge of at least two of the representative philosophers of the Muslim world, Avicenna (Ibn Sînâ, 980-107) and Averroës (Ibn Rushd, 1126-1198). «Histories» of Western philosophy in the Middle Ages, in consequence, almost invariably include an important chapter on the history of Muslim philosophy.

Quite characteristically, however, the "history" of Muslim philosophy viewed from this perspective practically comes to an end with the death of Averroës, leaving the reader with the impression that Muslim philosophy itself also ceased to be when that great thinker died. In reality, what came to an end was only the living influence exercised by Muslim philosophy upon the formative process of Western philosophy. With the death of Averroës Muslim philosophy ceased to be alive for the West, but this does not mean that it ceased to be alive for the East, as well.



# THE SIGNIFICANCE OF SABZAWARIAN METAPHYSICS

Hâjî Mulla Hâdî Sabzawârî, the thinker whose metaphysical doctrine we shall study in this work, was by common agreement the greatest Persian philosopher of the nineteenth century. At the same time he was among the first-rate Şûfî masters of the age.

The fact that Sabzawârî was a great philosophere-mystic of nineteenth century Iran is itself, alone, of great significance to all who are interested in the history of Islamic thought. It will be of even greater importance for the many who have grown dissatisfied with the existing so-called chistories of Muslim philosophy» in both European languages and Arabic.

To elucidate this point we may divide the statement that Sabzawârî was a great philosopher-mystic of the nineteenth century into two component parts that we shall consider separately: 1) that he was a philosopher-mystic, 2) that he was a man of the last century.

The first part of the statement refers to the fact that his metaphysical system in its entirety is a solid conceptual construction which is a result of philosophizing based upon a profound mystical or gnostic intuition of Reality. As a mystic, Sabzawârî was able by the most intimate and personal kind of experience to penetrate into the very depth of the so-called Ocean of Being and witness the secrets of

### **Contents**

|          |   |                                                 | Page    |
|----------|---|-------------------------------------------------|---------|
| Section  | 1 | The Significance of Sabzawarian Metaphysics     | 1-18    |
| »        | 2 | The Notion and the Reality of Existence         | 19-31   |
| »        | 3 | The Concept of Existence                        | 33-48   |
| <b>»</b> | 4 | The Distinction between Essentia and Existentia | 49-70   |
| »        | 5 | The Primacy of Existence over Quiddity          | 71-100  |
| <b>»</b> | 6 | Is Existence an Accident?                       | 101-118 |
| »        | 7 | The Structure of the Reality of Existence       | 119-150 |
|          |   | Postscript                                      | 151-152 |

## THE FUNDAMENTAL STRUCTURE OF SABZAWARI'S METAPHYSICS

By **TOSHIHIKO IZUTSU** 

Institute of Islamic Studies, who, throughout the whole process of the actualization of our project and the preparation of the present book, have shown unfailing interest and have extended inestimable help and encouragement to both of us.

Toshihiko Izutsu

Mehdi Mohaghegh

Tehran, Oct. 1, 1969. In addition to the main text, the present edition is also provided with three different commentaries: The first by Sabzawârî himself, the second by Hîdajî, and the third by Âmulî. The commentary by Sabzawârî is given in the Nâsirî edition in the form of marginal notes, but it is very defective in many respects. We have reproduced the commentary here in its entirety, basing ourselves on a manuscript (written in 1281 A.H.) belonging to Majlis-i Shûrây-i Millî (Section: Arabic manuscripts, No. 1774).

As for the commentaries by Hîdajî and Âmulî, we have confined ourselves to giving only those passages which are of immediate help for a correct understanding of the text.

Our desire to publish and translate philosophical texts grew out of our experiences while teaching together at McGill University. We recognized that until more editions and translations of important texts appear, there can be no proper understanding of the significance of Iran's contribution to Islamic thought. We are very happy that the idea born in Montreal two years ago has become actualized with the publication of the first volume of the series Wisdom of Persia. Also, we are most happy that McGill University has decided to establish a branch of its Institute of Islamic Studies in Tehran. The Tehran Branch will function as the center of research activities connected with the publications of Wisdom of Persia.

We would like to express our deep gratitude to the authorities of McGill, particularly to Dr. Stanley B. Frost, Vice-Chancellor of the University, and Dr. Charles J. Adams, Director of the important of all the philosophers of the Qajar period in Iran. This book whose original title is Ghurar al-Farâid, but which is more popularly known as Sharh-i Manzûmah-yi Hikmat "Commentary on the Philosophical Poem", belongs to the centuries-old tradition of Islamic Philosophy in Iran. Besides being representative of the school of Sadr al-Dîn al-Shîrâzî (Mullâ Sadrâ), this magnum opus of Sabzawârî is a work of remarkable significance in that it is a grand synthesis of almost all the dominant philosophical ideas that have been put forward by the representative thinkers of Islam in its long intellectual history. Behind Sabzawârî's systematic formulation of the problems stand the peripatetic philosophy of Ibn Sînâ, and Nasîr al-Dîn al-Tûsî, the Illuminationist gnosis of Suhrawardî, the theosophy of Ibn 'Arabî, the original metaphysical ideas of Mîr Dâmâd and Mullâ Sadrâ, the theology of Fakhr al-Dîn al-Râzî, etc. The new publication of the work should, we hope, spark a new interest in later Islamic thought.

The present edition of the text is principally based on the lithograph edition of the book widely known as the Nâsirî edition, which, though on the whole fairly trustworthy, is not free from some errors and defects. For the purpose of presenting the text in its most correct form, we have collated it with a precious manuscript of the same work belonging to the Âstân-i Quds Library (Section: Philosophical works, No. 848). This manuscript was written in 1279 A.H., i.e., while Sabzawârî was still alive. It has proved of great help to us in improving the reading.

#### **FOREWORD**

We are very pleased to introduce to our readers the first volume of the new series, Wisdom of Persia (Dânesh-i Îrânî). It is our expectation that this series will further interest in Islamic thought, particularly in the development of thought in Iran.

It is our intention to publish editions of important philosophical, theological, and mystical texts, in Arabic and Persian, many of which have been neglected and have remained unknown both by Iranian and Western scholars. Also, as part of our project, we shall translate those works which have special importance in the history of Islamic-Iranian thought, hoping that specialists and students outside the field of Islamic studies may become aware of, and learn to appreciate, the creative philosophical endeavor of Iranian thinkers.

Our first volume contains the Metaphysics of the Sharh-i Manzûmah of Hâji Mullâ Hâdî Sabzawârî (1797/98-1878) who is considered the most





H. M. H. SABZAWARI 1797/8 - 1878 A. D.

## McGILL UNIVERSITY Montreal Institute of Islamic Studies Tehran Branch

#### SHARH-I GHURAR AL-FARA'ID

or

#### SHARH-I MANZUMAH

### Part One METAPHYSICS

#### Edited by

M. MOHAGHEGH & T. IZUTSU

## WERE WISDOM IN THE PLEIADES EVEN THEN MEN OF PERSIA WOULD OBTAIN IT

I

## WISDOM OF PERSIA

- SERIES -

OF TEXTS PUBLISHED UNDER THE SUPERVISION OF

MEHDI MOHAGHEGH Ph. D. TOSHIHIKO IZUTSU Litt. D. Professor at Teheran University, Iran Professor at McGill University, Canada Research Associate at McGill University Guest Professor at Keio University, Japan

#### **SABZAWARÎ**

### SHARH-I MANZUMAH

Part One

**METAPHYSICS**